

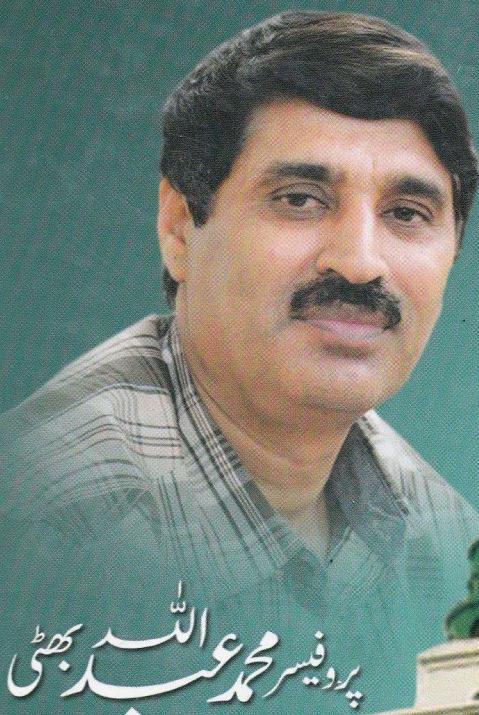
بزم درویش سلسلہ اول

## قطرے سے گھر ہونے تک کے

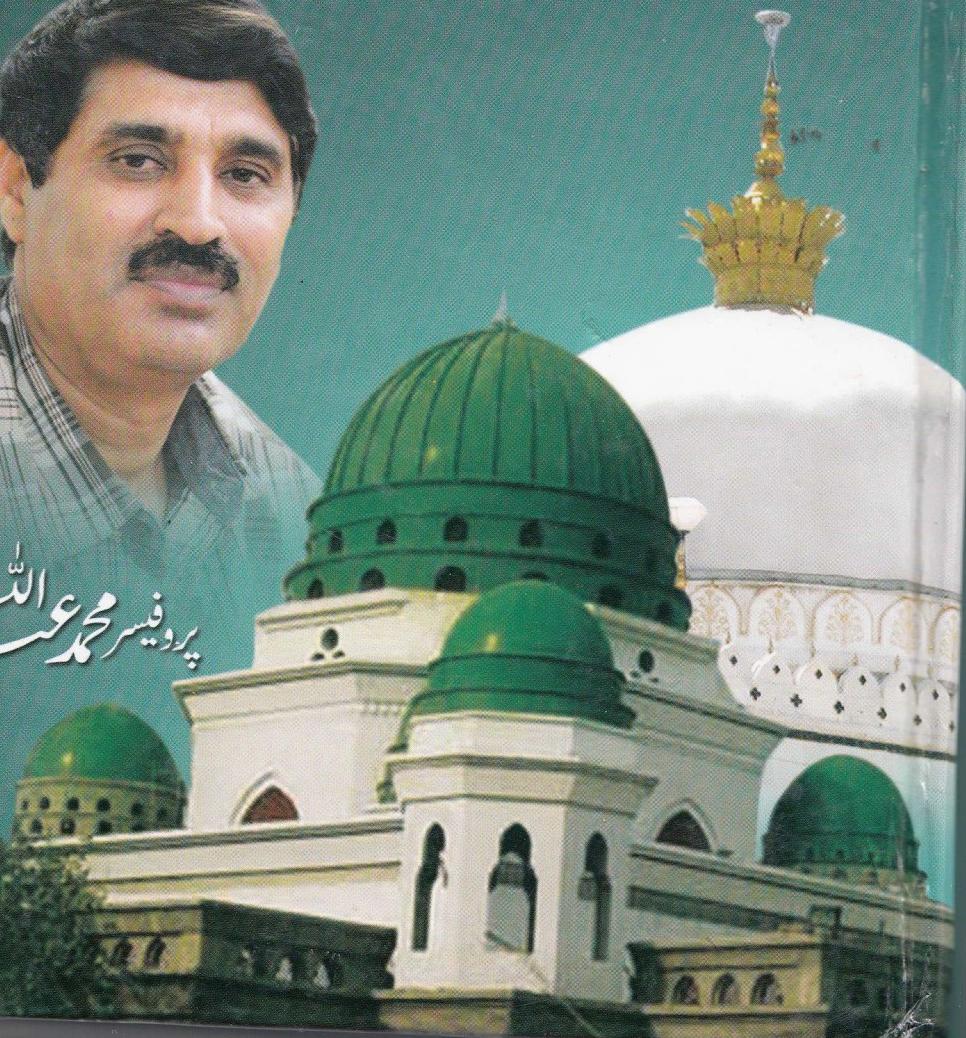
روحانی راہنمائی کرنے والی دل گلزار آجڑتی تحریر

# اسرارِ روحانیت

اضافہ شدہ ایڈیشن



پروفیسر محمد عالیؒ بزمی



بزم درویش۔۔۔ سلسلہ اول

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

يَا حَمْدُكَ يَا قَيْوَمَ يَا ذَوَ الْجَلَالِ وَالْكَرَامِ

# آسرارِ روحانیت

The Secrets of Spiritualism

راہِ فقر تلاشِ حق و قربِ الہی کے پُر اسرار اور کئھن سفر پر نکلے مسافر کے ہوش ربا  
چونکا دینے والے تحریخیز واقعات ایک درویش خدا مامت کی زبانی

پروفیسر محمد ع عبد بھٹی

سنگ میل سپبلی کیشنر، لاہور

# سرورِ کونین کی نعلیمین پاک

کے نام

گر بول افتدرز ہے عز و شرف

297.4 Muhammad Abdullah Bhati, Prof.  
Asrar-e-Roohaniat/ Prof. Muhammad  
Abdullah Bhati,- Lahore : Sang-e-Meel  
Publications, 2014.  
549pp.  
I. Islam - Sufism - Spiritualism.  
I. Title.

اس کتاب کا کوئی بھی حصہ سنگ میں پبلی کیشنز / مصنف سے باقاعدہ  
تحریری اجازت کے بغیر کہیں بھی شائع نہیں کیا جاسکتا۔ اگر اس قسم کی  
کوئی بھی صورتحال ظہور پذیر ہوتی ہے تو قانونی کارروائی کا حق محفوظ ہے۔

2014ء

انفال احمد نے  
سنگ میں پبلی کیشنز لاہور  
سے شائع کی۔

ISBN-10: 969-35-2735-6  
ISBN-13: 978-969-35-2735-3

Sang-e-Meel Publications

25 Shahrah e-Pakistan (Lower Mall), Lahore 54000 PAKISTAN  
Phones: 92-423-722-0100 / 92-423-722-8143 Fax: 92-423-724-5101  
<http://www.sang-e-meel.com> e-mail: [smp@sang-e-meel.com](mailto:smp@sang-e-meel.com)

حاجی حسین سعید ستر پرمنز، لاہور

یہ فازی یہ تیرے پر اسرار بندے  
چنیں تو نے بخشا ہے ذوقِ خدائی  
و نیم ان کی ٹھوکر سے صورا و دریا  
سمٹ کر پھاڑ ان کی یہیت سے رائی  
و عالم سے کرتی ہے پیگانہ دل کو  
بُجب چیز ہے لذت آشنائی

پڑھنے دا مت مان کریں  
 نہ آکھیں پڑھیا پڑھیا  
 اوہ جبار قهار کھاؤے  
 متائ روڑہ دیوی دودہ کڑھیا

**میاں محمد بخش رحمۃ اللہ علیہ**

|                  |  |
|------------------|--|
| بے لاگ تبصرے     |  |
| عطاہ الحق قاسمی  |  |
| گلاب الرحمن شامی |  |
| حتماء میر        |  |
| اللهراقاہل       |  |
| ہالوقدیہ         |  |
| ڈاکٹر احمد نیازی |  |
| طارق امیل ساگر   |  |
| چادو ہیودی       |  |

|    |                               |    |                                              |
|----|-------------------------------|----|----------------------------------------------|
| 48 | مفتی محمد راغب حسین نیمی      | 17 | عرض ناشر                                     |
| 50 | مفتی رمضان سیالوی صاحب        |    | مفتیت در حضور جناب پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب |
| 52 | سید انتظام حسین شاہ زنجانی    | 18 | (محمد عالم پختی)                             |
| 54 | شہریار احمد خان               | 19 | رلب آغاز                                     |
| 57 | زمرد نقوی                     |    |                                              |
| 59 | اسلم کھوکھر                   |    |                                              |
| 61 | پیر صوفی غلام سرور شباب قادری | 23 | عطاہ الحق قاسمی                              |
| 65 | تلایش حق                      | 26 | گلاب الرحمن شامی                             |
| 68 | روحانیت کی طرف                | 29 | حتماء میر                                    |
| 71 | اسم اعظم کی تلاش              | 32 | اللهراقاہل                                   |
| 72 | درود شریف کی کثرت             | 35 | ہالوقدیہ                                     |
| 72 | عمل حصار                      | 38 | ڈاکٹر احمد نیازی                             |
| 73 | اسم اعظم کا ورد               | 40 | طارق امیل ساگر                               |
| 74 | اک سوت سی ایک سوت             | 43 | چادو ہیودی                                   |

## فہرست

|         |                                             |     |                                |
|---------|---------------------------------------------|-----|--------------------------------|
| 251     | ایک کے بجائے دو یوں ایاں                    | 189 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 253     | دیوانی ماں کو بیٹھا مل گیا                  | 190 | بڑی گلے گھوڑت ۷۸۸۲۱            |
| 255     | ایک لمحے میں فقیری پا گیا                   | 194 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 257     | فقیری لینی مہنگی پڑی                        | 198 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 262     | روحانی کرنٹ یا توجہ کا کمال                 | 203 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 262     | روحانیت سے توہہ                             | 203 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 264     | روحانی خلافتوں کا شوق                       | 204 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 265     | فیض یا روحانیت کا خاتمه                     | 206 | بڑی گلے گھوڑت کا ٹھیک ہونا     |
| 265     | حافظ صاحب کا لالچ                           | 210 | بڑی گلے گھوڑت اور پادری کی نکت |
| 268     | روحانی آپریشن کا خاتمه                      | 211 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 269     | منش نے فقیری مانگی                          | 213 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 273     | کیا میلی پیٹھی بچ ہے؟                       | 216 | بڑی گلے گھوڑت اور کارہ کی توہہ |
| 275     | توجہ یا میلی پیٹھی کا غلط استعمال           | 218 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 278     | جسمانی پرواز                                | 220 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 280     | روحانی گورنر سے ملاقات                      | 221 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 284     | سچ اور پروازی خواب                          | 223 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 287     | پاگل پن یا مجد و بیت                        | 224 | بڑی گلے گھوڑت چھوٹا ہو گیا     |
| 290     | من کی اداسی                                 | 225 | بڑی گلے گھوڑت کو اولاد         |
| 294     | مرشد کے درشن                                | 226 | بڑی گلے گھوڑت سے پیار          |
| 300     | حضرت بری امام سرکار کے روحانی فیضان کا آغاز | 231 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 303     | روحانی مسافر متوج ہوں                       | 235 | بڑی گلے گھوڑت اولاد جوڑا       |
| باب اول |                                             |     |                                |
| 307     | روحانیت کیا ہے؟                             | 238 | بڑی گلے گھوڑت                  |
| 321     | روحانیت اور عصر حاضر                        | 240 | بڑی گلے گھوڑت مان بن گئی       |
| 331     | روحانیت کی افادیت                           | 242 | بڑی گلے گھوڑت کا گھیل          |
| 332     | روحانیت کی آخری افادیت                      | 244 | بڑی گلے گھوڑت کی سیر           |
|         |                                             | 246 | بڑی گلے گھوڑت و اپس آگے        |
|         |                                             | 247 | بڑی گلے گھوڑت و یوں یوں        |

|     |                                       |     |                                              |
|-----|---------------------------------------|-----|----------------------------------------------|
| 127 | بزرگوں سے فیض کیسے ملتا ہے؟           | 75  | ارٹکاؤنڈج                                    |
| 131 | بابا جی کو ترس آہی گیا                | 76  | ترک حیوانات                                  |
| 132 | بابا اللہ دوتا اور گورونا نک جی       | 76  | ”جس دم“ سانس ہی زندگی ہے                     |
| 134 | مرشد کی ناراضی                        | 77  | مختلف مزارات پر حاضری                        |
| 137 | مرشد کی انوکھی سزا                    | 78  | داتا حضور کے در پر                           |
| 139 | حبيب کہریا سر کار رسالت مائے کی زیارت | 78  | ریلوے اسٹیشن راولپنڈی کا مزدور روپیش         |
| 140 | حضرت علیؑ حیدر کارکی زیارت            | 79  | کراچی کے صوفی بہادر دین کا داتا حضور کو سلام |
| 141 | روحانی کیفیات شروع                    | 80  | گستاخ چرسی ملگ                               |
| 141 | No Body خالی ذہن                      | 82  | بد کردار زانی بابا                           |
| 141 | قبض اور بسط                           | 84  | کبوتر کی آہ                                  |
| 142 | روشنیاں اور بھجکے                     | 89  | خدا کی تلاش                                  |
| 142 | عشق الہی                              | 95  | بنگالی بابا کی پٹائی                         |
| 145 | قرآن مجید سرچشمہ فیض                  | 100 | پیر کی گدی خطرے میں                          |
| 146 | صوفیانہ شاعری                         | 102 | شہنشاہ لاہور داتا حضور کے در پر              |
| 153 | خدا کے ہونے کا احساس                  | 102 | قلندری دھماں اور رسولی صاحب                  |
| 158 | پہلار وحانی علاج یادم                 | 106 | بابا بیٹھے شاہ کے در پر                      |
| 160 | اندھا بچہ ٹھیک ہوا                    | 106 | گستاخ بھجکی بابا                             |
| 162 | معذور کھڑا ہو گیا                     | 107 | ماڈرن چڑی، فکٹشن اور ڈانس                    |
| 163 | زنجیروں میں جگڑا مریض                 | 110 | آگ (چ) کا پچاری بابا                         |
| 165 | کینسر کی مریضہ کا یقین                | 112 | بابا لال شاہ مری کے در پر                    |
| 167 | غریب باب کی کینسر زدہ بیٹی            | 112 | بابا لال شاہ کا مرید بابا                    |
| 168 | سکھ ڈاکٹر کا یقین                     | 114 | چڑی گروپ کا مقابلہ                           |
| 172 | کشفی صلاحیتوں کی بیداری               | 115 | پاک پتمن بابا فرید کے در پر                  |
| 174 | صدر پاکستان کا ڈائریکٹو               | 115 | مجذوب بابا یوسف کے چائے رس                   |
| 174 | بیس سالہ رفاقت کا خاتمه               | 118 | مجذوب بابا بشیر کا قبوہ اور بلاوا            |
| 175 | بیوی کا عاشق خاوند                    | 120 | مجذوب کی سزا                                 |
| 177 | ایک دن کی دہن                         | 124 | مجذوب کی تلاش                                |
| 181 |                                       |     |                                              |

## باب دوم

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>384 خواجہ عبداللہ الانصاری 372</p> <p>385 ابو حامد محمد غزالی 372</p> <p>385 چھٹی صدی کے عارف 372</p> <p>385 عین القضاۃ ہمانی<sup>ؒ</sup> 373</p> <p>385 سنائی غزنوی 373</p> <p>386 احمد جامی 374</p> <p>386 محبوب سجافی حضرت عبدالقدیر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ 374</p> <p>388 ساتویں صدی کے عارف 374</p> <p>389 شیخ جمیل الدین کبریٰ<sup>ؒ</sup> 374</p> <p>389 شیخ فرید الدین عطار<sup>ؒ</sup> 375</p> <p>390 شیخ شہاب الدین سہروردی<sup>ؒ</sup> 376</p> <p>390 ابن الفارض مصری<sup>ؒ</sup> 376</p> <p>391 حضرت خواجہ معین الدین چشتی<sup>ؒ</sup> 377</p> <p>392 حضرت شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی<sup>ؒ</sup> 378</p> <p>393 شیخ الکربلائی الدین ابن عربی طائی اندلسی<sup>ؒ</sup> 378</p> <p>394 صدر الدین محمد قونوی<sup>ؒ</sup> 378</p> <p>395 مولانا جلال الدین محمد بلخی رومی<sup>ؒ</sup> 378</p> <p>395 آٹھویں صدی کے عارف 379</p> <p>395 علاء الدولہ سمنانی<sup>ؒ</sup> 379</p> <p>395 عبد الرزاق کاشانی<sup>ؒ</sup> 379</p> <p>396 خواجہ حافظ شیرازی<sup>ؒ</sup> 379</p> <p>396 شیخ محمود شبستری<sup>ؒ</sup> 379</p> <p>397 سید حیدر آملی<sup>ؒ</sup> 380</p> <p>397 نویں صدی کے عارف 380</p> <p>397 شاہ نعمت اللہ ولی<sup>ؒ</sup> 380</p> <p>397 صائب الدین علی ترک اصفهانی<sup>ؒ</sup> 381</p> <p>397 محمد بن جزہ فقاری رومی<sup>ؒ</sup> 381</p> | <p>351 ویر بھان گروناک</p> <p>352 اسلامی تصوف کے پورپ پراثرات</p> <p>352 اسلامی تصوف پرڈی بی میکڈ انڈکا نظریہ</p> <p>353 اسلامی تصوف پرانچ سی ہاپولڈ کا بیان</p> <p><b>باب چہارم</b></p> <p>335 عالمِ مثال یا آشُرل درلہ</p> <p>336 روحانیت اور اسلام</p> <p>336 علمِ تصوف کا نشا اور مبدأ</p> <p>336 فقر و تصوف کیا ہے؟</p> <p>337 روحانیت اور نہاد عالم</p> <p>337 دانشوران جہاں کی نظر میں نہاد بہ کی تعریف</p> <p>337 روحانیت اور ہندو مت</p> <p>337 روحانیت اور بدھ مت</p> <p>337 روحانیت اور یہودیت</p> <p>337 روحانیت اور عیسائیت</p> <p>337 اسلامی روحانیت اور نہاد بہ عالم کا تقابی جائزہ</p> <p>338 اسلام اور نہاد عالم کی روحانیت میں نیادی فرق</p> <p>338 احوال صوفیا</p> <p><b>باب پنجم</b></p> <p>348 ہندو فرقے لئگا (جنکناس) اور سدھار پر</p> <p>348 اسلامی تصوف کے اثرات</p> <p>349 دوسری صدی کے عارف</p> <p>349 حسن بصری<sup>ؒ</sup></p> <p>350 مالک بن دینار<sup>ؒ</sup></p> <p>351 ابراہیم بن ادھم<sup>ؒ</sup></p> <p>351 حضرت ابراہیم بن ادھم<sup>ؒ</sup> کا ابتدائی دور</p> |
| <b>حقيقۃ روح</b><br><b>حکما کے نزدیک روح کی تعریف</b><br><b>مصادیق روح قرآن کی نظر میں</b><br><b>انسان، حامل روح خدائی</b><br><b>جسم لطیف</b><br><b>باب سوم</b><br><b>روحانیت اور نہاد بہ عالم</b><br><b>دانشوران جہاں کی نظر میں نہاد بہ کی تعریف</b><br><b>روحانیت اور ہندو مت</b><br><b>روحانیت اور بدھ مت</b><br><b>روحانیت اور یہودیت</b><br><b>روحانیت اور عیسائیت</b><br><b>اسلامی روحانیت اور نہاد بہ عالم کا تقابی جائزہ</b><br><b>اسلام اور نہاد عالم کی روحانیت میں نیادی فرق</b><br><b>اسلامی تصوف اور صوفیا کے غیر مسلم</b><br><b>روحانی پیشواؤں پر اثرات</b><br><b>مشکر آچاریہ</b><br><b>ہندو فرقے لئگا (جنکناس) اور سدھار پر</b><br><b>اسلامی تصوف کے اثرات</b><br><b>راماند اور بھگت کبیر</b><br><b>کبیر کے چیلے</b><br><b>کلبہ اور ملک داس</b><br><b>سند رداں</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

|                     |                               |                |     |     |
|---------------------|-------------------------------|----------------|-----|-----|
| شیعہ نور بخشی       | سید نور الدین عبدالرحمٰن جامی | سلسلہ اور ویسے | 398 | 404 |
| روحانی سلسلے        | سلسلہ قلندریہ                 | سلسلہ قلندریہ  | 398 | 405 |
| سلسلہ زیدیہ         |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ عیاضیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ ادھمیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ ہبیریہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ چشتیہ         |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ عجیبیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ طیفوریہ       |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ کرنجیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ سقطیہ         |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ جنیدیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ گازرونیہ      |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ طویسیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ سہروردیہ      |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ فردوسیہ       |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ قادریہ غوثیہ  |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ یوسفیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ نقشبندیہ      |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ نوریہ         |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ حضرتیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ شطّاریہ عشقیہ |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ سادات کرام    |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ زاہدیہ        |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ انصاریہ       |                               |                | 399 |     |
| سلسلہ صوفیہ         |                               |                | 399 |     |

## باب ششم

|     |                                      |     |     |                                   |     |
|-----|--------------------------------------|-----|-----|-----------------------------------|-----|
| 442 | تین باتوں میں خلوصِ دل کی شدید ضرورت | 425 | 404 | سلسلہ اور ویسے                    | 398 |
| 443 | وضاحتِ اخلاص میں حدیثِ قدسی          | 427 | 405 | سلسلہ قلندریہ                     | 398 |
| 443 | علاماتِ اخلاص                        | 427 |     |                                   | 399 |
| 443 | اخلاص اور اقوالِ صوفیا               | 427 |     |                                   | 399 |
| 444 | صدق (سچائی)                          | 428 | 406 | نقیر کی اصل شان                   | 399 |
| 444 | صدق کی تعریف                         | 430 |     | اللہ تعالیٰ فقیر پرقدرت و حکمت کے | 399 |
| 444 | صدق قرآن کی نظر میں                  | 430 |     | دروازے کھول دیتا ہے               | 399 |
| 445 | صدقیت اور کذاب کون؟                  | 431 | 408 | معرفتِ نفس                        | 399 |
| 445 | صدق اور اقوالِ صوفیا                 | 431 | 410 | ضروریاتِ ارکانِ خلاش              | 400 |
| 445 | زہدِ الدنیا                          | 432 | 412 | ضروریاتِ بدن میں مداخلت           | 400 |
| 446 | مفہومِ زہد میں اقوالِ صوفیا          | 433 | 414 | ضروریاتِ روح میں مداخلت           | 400 |
| 447 | حسنِ خلق                             | 433 | 416 | ترجیحاتِ نفس                      | 400 |
| 448 | حسنِ خلق اور اقوالِ صوفیا            | 434 | 419 | ہوائے نفس                         | 401 |
| 448 | خوفِ خدا                             | 436 | 419 | محاسبہ نفس                        | 401 |
| 448 | خوفِ خدا اور فرمائیں خداوندی         | 436 | 419 | مہملکات                           | 401 |
| 449 | خوفِ خدا اور احادیثِ نبوی            | 436 | 420 | تکبر                              | 401 |
| 449 | خوف کی اقسام                         | 437 | 420 | تکبر خدا کے مقابل                 | 401 |
| 450 | شکر                                  | 437 | 421 | لنظاظ عالیین کی تشرع              | 402 |
| 450 | حقیقتِ شکر کیا ہے؟                   | 438 | 421 | تکبر انیاء و اولیا کے مقابل       | 402 |
| 450 | اقسامِ شکر                           | 438 | 421 | تکبر لوگوں کے مقابل               | 402 |
| 451 | رجا                                  | 439 | 421 | عمرناک واقعہ                      | 403 |
| 452 | رجا کا مطلب                          | 439 | 423 | ”تکبر“ قرآن کی نظر میں            | 403 |
| 452 | رجا اور تمنا میں فرق                 | 440 | 423 | حد                                | 403 |
| 452 | رجا کی اقسام                         | 441 | 425 | حد کی تعریف                       | 403 |
| 454 | صبر                                  | 442 | 425 | تکبر سے پجو                       | 404 |
| 455 | اقسامِ صبر                           | 442 | 425 | لائق سے پجو                       | 404 |

مشکل صبر

قاعدت

قاعدت اور احادیث نبوی

قاعدت اور اقوال صوفیا

سرچشمہ روحانیت

یقین کامل

کامیابی

اعتماد

یقین

توکل علی اللہ

درد غم

تجدد

عزالت

خاموشی

ثبت سوچنا

طمینان اور پر سکون رہنا

## باب هشتم

روحانیت اور ذکرِ الہی

ذکرِ الہی، احادیث نبوی کی روشنی میں

ذکرِ الہی اور روحانی طاقت

اسم اعظم کا بیان

حروف ابجد کے اعداد

اسماء الحسنی

## باب نهم

455

456

روحانیت اور عشقِ الہی

عشقِ الہی اور ذکرِ کرامہ

فعلیہ

صفاتیہ

ذاتیہ

عشقِ الہی قرب خدا کا تیزترین ذریعہ

حامل عشقِ الہی کی کیفیات

عشقِ الہی اور مرشدِ کامل

زابدُوں اور عاشقوں کے مقام میں فرق

زابدُ شک و اصلاح حق کی خاک پا

باب دهم

462

464

مرشدِ کامل

روحانیت اور مرشدِ کامل

ایک دلچسپ و ضاحیٰ مثال

ثبت سوچنا

465

466

## باب یازدهم

روحانیت اور ارتکاز

ارتکاز

علمِ عملیات

علمِ تعییزات

بلور بنی (CRYSTALLO MANEY)

پتی بنی (TASSO GRAFHRY)

پراسار علوم

ماورائے نفیات (پیر اسائیکا لوگی)

505

506

507

508

508

508

509

## (Third Eye)

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

## باب دوازدھم

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

الچھٹا ایڈ

## باب سیزدهم

الچھٹا ایڈ

## باب چہاردهم

509

509

510

511

512

512

513

512

514

521

521

521

522

523

523

525

525

525

525

525

525

525

526

526

527

## عرضِ ناشر

نابغہ روزگار مرشد سرکار پروفیسر عبداللہ صاحب مذکولہ عالی و دامت برکاتہ کی شخصیت کسی تعارف کی محتاج نہیں۔ آپ کا وجود مسعود اس عہد کر بنا کے میں روحانیت کا وہ روشن آفتاب ہے کہ جس کی تمازت و حرارت مرحوماً ہوئی روحوں کو شاداب اور نذر حال جسموں کو حیات کا میاب کی راہ پر لانے کے لیے ہمتن مصروف عمل ہے۔

بے لوث خدمتِ خلق جہاں آپ کا منشور حیات ہے وہاں علم روحانیت کے فروغ اور اس کی نشر و اشاعت کے لیے بھی آپ بھرپور طریقے سے سرگرم عمل ہیں۔

”اسرار روحانیت“ آپ کی روحانی آپ بیتی، لیکھرز اور دروس پر مشتمل ایک ایسا گنجینہ نایاب ہے جو ہر خاص و عام کو روحانیت کی ”عظیم منازل“ سے روشناس کرانے کا اٹاثہ اپنے دامن میں حفظ رکھتی ہے۔

تصوف اور روحانیت پر پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کی اس مسائی جیلہ کا ہدف روحانی تعلیمات کو آسان، سادہ اور عام فہم بنا کر پیش کرنا ہے تاہم موضوع کی مناسبت سے جو دقیق معارف کتاب میں آئے ہیں ان کو بھی حتی الوع بھرپور سلاست سے بیان کیا گیا ہے۔

فروغ روحانیت کے حوالے سے ہماری یہ کاوش کس حد تک کامیاب ہے اس کا فصلہ ہمارے قارئین کریں گے۔

آپ کی تجاذبیز و آراء کا منتظر  
سنگ میل پبلی کیشنز، لاہور

## منقبت در حضور جناب پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب

### حرف آغاز

ام سلام اللہ ہیں اس ذات بے نیاز کے کہ جس نے صرف "مگن" کہہ کر کل کائنات کو خلق کیا اور پھر اپنی کل ملک انسان کو اپنی تقویم کہہ کر اپنی نیابت عدالت کرتے ہوئے خلافتِ ارضی کا تاج اس کے سر پر بھجا یا لیکن یہ ان ان کو اکاونڈا اعلیٰ میں جس کی روح سے اطاعتِ امرِ ربی کا اقرار لیا گیا تھا اس دنیا میں آکر اس کی مادی رنگینیوں میں کھو لے۔ مگن اکیل وہ ہے کہ یہ اپنی قوتِ عقل اور فہم و فراست کو بروئے کار لا کر مادی آسانیات و تعیشات میں توہر گزرنے والے دن کے سالِ حضرتی کرتا جا رہا ہے لیکن اس کے عکس دوسرا طرف بری طرح روحانی احاطات کا شکار ہے۔

کتاب مطالباً "اسرار روحانیت" عصر حاضر کے انسان کو اس روحانی صحف سے نجات دلانے کی ایک کوشش ہے۔ اس کے پہلے حصے میں میں نے اپنی آپ بیتی کو بیان کرتے ہوئے روحانی پرواز کے دوران اور اس کے بعد پیش آنے والے دنیا کی تجربہ کیا ہے تاکہ سائنس اور تکنیکاً لو جی کی نتیجی دریافتوں کے حصار میں جگٹے ہوئے انسان کو روحانی چالیں اپنی چالے والی طلاقتوں، سعادتوں اور شکلتوں سے روشناس کروایا جاسکے۔ فی نفسہ میں ایک ادنیٰ اور نمانا ساقیر ہوں۔ اس اگر کسی کو میرے اندر کوئی کمال نظر آتا ہے تو اس کی وجہ وہ روحانی پرویں ہے کہ جس سے میں گزر ہوں اس کے دوسرے حصے میں اس روحانی پرویں سے آشنا کروانے کی کوشش کی گئی ہے۔

اپنے سوٹے رب کے فضل و کرم سے مجھے یہ پورا یقین اور اعتقاد ہے کہ اگر آپ کتاب کے دوسرے حصے دکھ درد کے ماروں کا ایک ہی نعرہ ہے میرے درد کی دوا عبداللہ بھٹی

عشق و وفا کی انتہا عبداللہ بھٹی خلوص کا پیکر وہ راہنما عبداللہ بھٹی سب سے جدا نوکھا پیشووا عبداللہ بھٹی وہ حق پرست وہ حق نوا عبداللہ بھٹی واقف سریدعا، شرح تسلیم و رضا عبداللہ بھٹی کیا تجھے بتلاوں ہے کیا عبداللہ بھٹی وہ مکرم، وہ محتشم، وہ فقر کا پیکر وہ عابد، وہ پاکباز، وہ دلربا عبداللہ بھٹی شرافت میں، رفاقت میں، سخاوت میں مرجع اہل صدق و صفا عبداللہ بھٹی وہی سرِ حقیقت، وہی رازِ طریقت رشد و ہدایت کی جلا عبداللہ بھٹی وہ ایک اپنی مثال آپ زمانے میں جنے گی نہ مادر کیتی دوسرا عبداللہ بھٹی چاہنے والوں کے دل میں، آنکھ میں جلوہ فرما وہ جا بجا عبداللہ بھٹی جس کی صورت دیکھنے سے یاد آجائے خدا ایسا وہ عبدِ حق تھا عبداللہ بھٹی نہ حب جا نہ منصب کی چاہت ہر عمل میں سب سے جدا عبداللہ بھٹی دل نے پوچھا کون اتنے رتبے والا غیب سے آئی ندا عبداللہ بھٹی

علم لیکر آیا ہے گلدستہ عقیدت کا  
بے صد خلوص سن لے التجا عبداللہ بھٹی

محمد عالم چشتی



"ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں"

میں اس حقیقت کا بھی اعتراف کرتا ہوں علم تصوف و عرفان کے حوالے سے جب میں امت مسلمہ کے اکابرین اکھیاں تو نگہ اپنا علم سورج کو چاغ دکھانے کے مترادف نظر آتا ہے تاہم دوستوں اور اپنے ارادتمندوں کے پرزوں اخراج پر کاہل کی گئی۔ اس کا منبع بھی قرآن مجید فرقانِ حمید میں موجود "حکمِ مذکور" ہے جس کے مطابق خالق بے نیاز نے اپنے بندوں کو امورِ معروف کی بار بار یاد دہانی کروائی ہے۔ اس لیے میں اپنی علمی بے بضماعی اور کم مائیگی کا اعتراف کرتے اور اپنے احتجاجی طریقے سے اس بات کا اظہار ضروری سمجھتا ہوں کہ میں اس کتاب میں کوئی نئی بات نہیں کر رہا بلکہ اکابرین علم

تصوف کے باتے ہوئے اس باق کو ایک نئی جہت کے ساتھ پیش کرنے کی کوشش کر رہا ہوں۔ ایک عاجز، مسکین، فقیر نمانے کا قلم نا تو ان اس حق کو کس حد تک ادا کر سکا ہے اس حوالے سے میں آپ کی آراء کا منتظر ہوں۔ اس انتساب کے ساتھ کہ اگر اس کتاب میں آپ کو کوئی ثابت بات نظر آئے تو اسے میرے ذاتی کمال کے بجائے عطیہ پروردگار سمجھا جائے اور اگر کوئی کہو، خامی یا عیب نظر آئے تو اسے تقصیر خا کسار سمجھ کر درگز رفرما یا جائے کہ معاف کر دینا شیوه اعلیٰ ظرفی ہے۔

اس سے قبل کہ میں رشتہ قلم و قرطاس کے ذریعے اپنے فہم و ادراک سے شاوندہ یہ کہ تعلیم پاک کے صدقے میں عطا ہونے والے اسرار و معارف کے موتو یکجا کر کے ہدیہ قارئین کروں میں اپنے ان محسنوں کا ذکر بھی ضروری سمجھتا ہوں کہ جن کی دعا نہیں اور محبتیں شاہراہ حیات کے ہر گام پر میرے لیے رحمتوں، برکتوں کے بے شمار ثمرات لیے موجود ہیں۔ ان محسنوں میں سب سے پہلے میری ماں جی اور بہنیں ہیں اور ان کے بعد برادران بزرگ وار سید احمد اور چوہدری ریاض احمد صاحب ہیں کہ جنہوں نے عہدِ قیامتی میں مجھے شفقت پدری کا بھرپور سائبان دیا اور زندگی کے کسی بھی موقوٰ پر والد صاحب کی کمی کا احساس نہیں ہونے دیا۔ میں اپنے مرحوم بھائی حافظ جلیل احمد کو بھی فراموش نہیں کر سکتا کہ جن کی قربت میں مجھے روحانی حلاقوں اور سعادتوں کی شیرینی ملی۔ کتاب لکھنے کے ارادے پر مجھے اپنے والد مرحوم بھی بڑی شدت سے یاد آئے کاش! آج وہ ہوتے تو وہ دیکھتے کہ انہوں نے جو مجھے روحانیت کا سبق بچپن میں دیا تھا آج اس کے نتیجے میں کیا شہر سایہ دار و جود میں آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کے درجات کو بلند فرمائے آمین۔ اس کے ساتھ ساتھ میں اپنی رفیقة حیات کا ذکر بھی ضروری سمجھوں گا کہ جس نے میری روحانی ریاضت کے ایام میں وفاداری اور منس و غم خواری کی اس شاندار روایت کو زندہ کیا جس کا مظاہرہ جناب سیدہ خدیجۃ الکبریٰ نے سرکار رسالت ماب ﷺ کے ساتھ عہدِ اسلام کے ابتدائی ایام میں کیا تھا۔ میری دعا ہے کہ ربِ ذوالجلال اسے ہر حوالے سے اُم المؤمنینؓ کے نقشِ قدم پر چلنے کی توفیق عطا کرے اور بروزِ حشر سے شافعہِ محشر کی کنیزی میں محسوس فرمائے۔ آمین۔ میری بے شمار دعاوں کے مستحق سنگ میں جن کا تعاون اس کتاب کی اشاعت میں شامل حال رہا اور میں ممنون و مٹکوں ہوں اپنے تمام دوستوں اور ارادتمندوں کا کہ جن کی محبتیں میری زندگی کا اٹا شاہی ہیں۔

عاجز مسکین فقیر نمانا

محمد عبد اللہ بھٹی

سرائے درویش

پاک بلاک، علامہ اقبال ناؤن، لاہور

0333-9999156 0300-4352956

Email:help@noorekhuda.org

www.noorekhuda.org



متاز دانشور و کالم نگار و جید علامے کرام  
جن کی نظروں سے ”اسرارِ روحانیت“، گزری  
مطالعہ کتاب کے بعد کس نے کیا محسوس کیا.....؟  
بے لام تبرے.....

## کیا دیوار کے پچھے بھی کچھ ہے؟

عطاء الحق قاسمی (روزنامہ جنگ)

۱۹۴۷ء سال پہلے کی بات ہے اسلام آباد یا لاہور میں میری ملاقات حامل میر سے ہوئی۔ انہوں نے باقتوں  
انہیں ایک روزانی تحریکت عبداللہ بھٹی صاحب کا ذکر کیا اور کہا کبھی موقع ملے تو ان سے ملاقات کریں۔ مجھے یہ زعم کہ  
انہیں عبداللہ کے خاندان سے ہوں؛ اگر میرے نصیبوں میں ہو تو خود بخود ان سے ملاقات ہو جائے گی۔ پھر ایک دفعہ  
۱۹۴۸ء بڑھی لے لیں ان صاحب کا ذکر کیا بلکہ ان کا فون نمبر بھی دیا اور کہا کہ اگر ملنے کا موقع نہ بھی ملے تو آپ ان سے  
فون پر آمد کریں۔ چنانچہ میں نے انہیں ایک دن فون کیا لیکن دوسرا طرف سے کسی نے فون نہیں اٹھایا۔ اور اب یہ ایک  
دھمکی ادا کر دے۔ ایک صاحب میرے پاس تشریف لائے اور ایک کتاب کا مسودہ میرے پرورد کرتے ہوئے کہا کہ یہ ان  
کے درود برکاری دلیل عبداللہ بھٹی صاحب مظلہ العالی کی تصنیف ہے اور ان کی خواہش ہے کہ آپ اس کتاب کا دیباچہ  
لکھیں۔ ان سے وہا کہ قدرت ان صاحب سے میرے رابطے پر گلی ہوئی ہے چنانچہ میں نے مسودہ رکھ لیا اور آہستہ  
۱۹۴۸ء دسمبر میں ڈیکھل کتاب پڑھنا شروع کر دی اور میں جیتوں میں گم ہوتا چلا گیا۔ ایک دن مجھے ایک فون آیا، میں  
فون کا کہل کر، ۶۰۰۰ آپ اس وقت کہاں ہیں؟ میں چونکا اور انہیں بتایا کہ الحرام میں اپنے دفتر میں ہوں۔ بولے "میں  
جیسا کہ ۶۰۰۰ کہاں ہوں" میں لے کہا "بس وچشم تشریف لائیں" میں بے حد خوش تھا کہ دریا خود ایک پیاسے کے پاس چل کر  
۱۹۴۹ء: ان سے نائب قاصد سے کہا کہ ابھی ایک بزرگ تشریف لائیں گے۔ انہیں بہت ادب و احترام کے ساتھ  
کہا گئے اُس سے آتا۔ میرے ذہن میں اس بزرگ کی جو تصویر بن رہی تھی اس کے مطابق ان کی عمر کوئی ساٹھ ستر برس  
کے لئے بھاگ گئی۔ ہمارے پر گھنی خوبصورت سفید داڑھی، جسم پر درویشی چونہ اور ہاتھ میں عصا ہو گا اور وہ اپنے مریدوں کے  
ہاتھ میں دلار میں داخل ہوں گے۔ چنانچہ میں نے سگریٹ بجھا دیا اور کمرے کا ایگزاست آن کر دیا تاکہ ان کی آمد  
پہلے کہہ دلار میں سے پاک ہو جائے۔ تاہم اس دروازہ کھلا اور ایک بہت بیندھم جوان قیصی اور پتلوں میں  
کھڑا بکھڑا گرسے میں داخل ہوا اور مصافی کے لیے میری طرف ہاتھ بڑھاتے ہوئے کہا "میں عبداللہ بھٹی ہوں" مجھے

ایک جھلکا سالگارہ اس خیال کے آتے ہی میں منجل گیا کہ پروفیسر رفیق اختر سید سفر از شاہ اور واصف علی واصف ایسی روحاںی شخصیات بھی تو بے ریش و بروت ہیں۔ بس ایک اپنے بابا بھی خان میں جو سیاہ لباس، گھنی داڑھی اور عصا کے ساتھ نظر آتے ہیں۔ اس کے بعد ہم بہت دیرینک چائے کے کپ پر گپ شپ کرتے رہے اور مجھے بالکل احساس نہیں ہوا کہ میں پروفیسر قوتول کے حامل کسی شخص سے حجکلام ہوں بلکہ یہی لگا کہ ایک بہت پرانے اور بے تکلف دوست کے ساتھ بیٹھا ہوں۔ اس دوران اچانک ”بابا بھی“ نے پوچھا ”آپ کی تاریخ پیدائش کیا ہے؟“ میں نے کہا ”یکم فروری“ اور پھر انہوں نے اپنا ”کیمرہ“ آن کر کے میرے ماضی کے بارے میں مجھے ایسی ایسی بتائیں جو میرے سوا کوئی نہیں جانتا تھا۔ انہوں نے میرے ہاتھ کی لکیریں بھی پڑھیں اور میری بخش بھی دیکھی اور پھر میرے جسمانی عوارض، ماضی کے اہم واقعات اور مستقبل کی صورتحال کے بارے میں بھی بتانا شروع کر دیا۔ میں حیرت سے ان کی طرف دیکھتا رہا۔ اس دوران میرے ایک دوست تشریف لائے۔ میں نے ان نو جوان ”بابا بھی“ سے گزارش کی کہ وہ میرے دوست کے بارے میں کچھ بتائیں۔ وہ انہیں دوسرے کمرے میں لے گئے اور واپس آئے تو میرے یہ دوست سخت حیران تھے۔ ان سے کہا گیا کہ ”کیا یہ درست ہے کہ آپ کی اپنی بیوی سے علیحدگی ہو چکی ہے؟“ انہوں نے پریشانی کے عالم میں کہا ”ہاں“ اور کیا یہ بھی درست ہے کہ یہ علیحدگی 2003ء میں ہوئی تھی؟“ دوست نے کہا ”نہیں 2005ء میں ہوئی تھی“ کہا گیا ”آپ دوبارہ سوچیں یہ علیحدگی 2003ء میں ہوئی تھی“، دوست نے یاد کرتے ہوئے کہا ”آپ ٹھیک کہتے ہیں علیحدگی 2003ء میں ہوئی تھی۔ 2005ء میں نے مکان چھوڑا تھا۔“

بہرے زد یک علم صرف وہ ہے جو نافع بھی ہے چنانچہ پروفیسر صاحب کا علم نافع بھی ہے۔ جمعہ کادن پروفیسر ایڈیشن لعلی مددگاری خدمت کے لیے وقف کیا ہوا ہے جہاں ہزاروں پریشان حال لوگ ان کے علامہ اقبال والے گھر ایڈیشن پاٹھروں نے اس اور ان سے فیض پاتے ہیں۔ ان کا فون نمبر 4352956-0300 ہے میری خواہش ہے کہ میرے بھائی ان سے رابطہ کریں جو ان اسرار کا قطبی طور پر انکار کرتے ہیں؛ جن کے خیال میں جود یا نظر آ رہی ہے وہی سب میں پروفیسر عبداللہ بھٹی راغب ہے البتہ اس میں اس روحاںی ریاضت کا فیض بھی شامل تھا جس کی تفصیل پروفیسر صاحب نے اپنی تصنیف میں بیان کی ہے۔ پروفیسر صاحب سے اس ملاقات کے بعد میری دلچسپی ان کی تصنیف میں اور زیادہ بڑھ گئی تھی چنانچہ میں نے جم کراس کام سودہ پڑھنا شروع کر دیا۔ یہ ایک عالمانہ کاؤنٹری میں قائم ادارہ ترقیات روحاںیات<sup>234</sup> پاک بلاک علامہ اقبال ٹاؤن لاہور کے زیر انتظام شائع ہو گی۔ کتاب کا نام ”اسرار روحاںیت“ تجویز کیا گیا اور واقعی یہ کتاب اسرار سے بھری ہوئی ہے۔ اس میں روحاںیت کے اس طویل سفر کی رُزوداد ہے جو پروفیسر صاحب کو طے کرنا پڑا۔ روحاںیت کیا ہے؟ عصر حاضر میں اس کی کیا اہمیت ہے؟ مذاہب عالم اس بارے میں کیا کہتے ہیں؟ دانشور کیا سوچتے ہیں؟ اسلام میں تصوف کی ابتداء کب ہوئی؟ روحاںی سلسلے، تذکرہ صوفیائے کرام، کون سے عوامل روحاںیت میں کی کرتے ہیں، اسم اعظم کا بیان اور بے شمار دوسرے موضوعات پر اس کتاب میں تفصیلی اظہار کیا گیا ہے۔ یہ ایک ریسیچ پیپر ہے اور اس کے ساتھ اس عملی ریاضت اور اس عملی ریاضت کے نتیجے میں حیران کر دینے والے واقعات بھی جن سے پروفیسر عبداللہ بھٹی گزرے، کتاب کا حصہ ہیں۔

پروفیسر صاحب مراتقوں کے دوران جن کیفیات سے گزرے وہ مجھے جیسے انسان کو خوفزدہ کرنے والی ہیں۔ چنانچہ میں نے یہ احوال درمیان میں ہی چھوڑ دیا البتہ اس کے نتیجے میں اللہ تعالیٰ نے جو کچھ عطا کیا وہ بہت چشم کش تھا۔ مری میں

## عطاء الحق قاسمی

کالم: 28 جولائی 2012ء

روزنامہ جنگ لاہور



تازہم یہ سب کچھ علم الاعداد پامسٹری اور دوسرے پ्र اسرار علوم کی دین تھا جس کی طرف روحاںیت کے سفر کی ابتداء میں پروفیسر عبداللہ بھٹی راغب ہے البتہ اس میں اس روحاںی ریاضت کا فیض بھی شامل تھا جس کی تفصیل پروفیسر صاحب نے اپنی تصنیف میں بیان کی ہے۔ پروفیسر صاحب سے اس ملاقات کے بعد میری دلچسپی ان کی تصنیف میں اور زیادہ بڑھ گئی تھی چنانچہ میں نے جم کراس کام سودہ پڑھنا شروع کر دیا۔ یہ ایک عالمانہ کاؤنٹری میں قائم ادارہ ترقیات روحاںیات<sup>234</sup> پاک بلاک علامہ اقبال ٹاؤن لاہور کے زیر انتظام شائع ہو گی۔ کتاب کا نام ”اسرار روحاںیت“ تجویز کیا گیا اور واقعی یہ کتاب اسرار سے بھری ہوئی ہے۔ اس میں روحاںیت کے اس طویل سفر کی رُزوداد ہے جو پروفیسر صاحب کو طے کرنا پڑا۔ روحاںیت کیا ہے؟ عصر حاضر میں اس کی کیا اہمیت ہے؟ مذاہب عالم اس بارے میں کیا کہتے ہیں؟ دانشور کیا سوچتے ہیں؟ اسلام میں تصوف کی ابتداء کب ہوئی؟ روحاںی سلسلے، تذکرہ صوفیائے کرام، کون سے عوامل روحاںیت میں کی کرتے ہیں، اسم اعظم کا بیان اور بے شمار دوسرے موضوعات پر اس کتاب میں تفصیلی اظہار کیا گیا ہے۔ یہ ایک ریسیچ پیپر ہے اور اس کے ساتھ اس عملی ریاضت اور اس عملی ریاضت کے نتیجے میں حیران کر دینے والے واقعات بھی جن سے پروفیسر عبداللہ بھٹی گزرے، کتاب کا حصہ ہیں۔

پروفیسر صاحب مراتقوں کے دوران جن کیفیات سے گزرے وہ مجھے جیسے انسان کو خوفزدہ کرنے والی ہیں۔ چنانچہ میں نے یہ احوال درمیان میں ہی چھوڑ دیا البتہ اس کے نتیجے میں اللہ تعالیٰ نے جو کچھ عطا کیا وہ بہت چشم کش تھا۔ مری میں

اے جس کا لہر دوسرے کام شاہد ہو ہو سکتا ہے، تجربہ کم ہی بن پاتا ہے۔

عشق کی چوت تو پڑتی ہے دلوں پر یکساں  
ظرف کے فرق سے آواز بدل جاتی ہے

پروفیسر عبداللہ بھٹی نے افادہ عام کے لیے اپنے تجربات اور مشاہدات عام کردیئے ہیں اور لوگوں کو اس راستے  
کے لیے طرف اکسایا بھی ہے جس پر چل کر وہ کیا سے کیا بن گئے ہیں۔ اقبال کا شاگرد یا بینا، اقبال تو نہیں ہو سکتا لیکن  
اقبال مدد ہمہ عالِ بن سکتا ہے۔

بھلی صاحب کے معنوی فرزند نور راجحہ، ڈاکٹر فیاض راجحہ آف میوہ پتال لا ہور حال مقیم اسلام آباد کے  
ٹائی ہیں۔ نور میاں، بھٹی صاحب کی محبت کو حاصلِ زندگی کیا، حاصلِ ایمان سمجھتے ہیں۔ فیاض راجحہ اس حوالے  
میں مولانا ناطارقِ جميل کے اسیر ہیں۔ شرک اور بدعت کے اپنے پیانے رکھتے ہیں۔  
اور ایجاد اپنے ہیر صاحب کی کرامات کے عینی شاہد ہیں، بعض اوقات ان کا حصہ بھی بن جاتے ہیں کہ ان کی وجہ سے  
ابوالی اوچاتی ہے۔ ان کے والد اسے ”شعبدہ بازی“، قرار دیتے ہیں اور مجھ سے بھی ابھیتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ  
تمہارے لیے مسلم بھی دکھاسکتے ہیں لیکن ان کے پاس اس جوابی سوال کا کوئی جواب نہیں ہوتا کہ جو کام غیر مسلم کر لیتے  
ہیں، مسلمان یکوں نہیں کر سکتے۔ مسلم اور غیر مسلم کے ”شعبدوں“ میں وہی فرق ہے جو فرعون کے دربار کے جادو  
مالوں اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے عصائی اژدها میں تھا۔ جب فرعون نے ساروں نے رسیاں پھینک کر انہیں  
ماباپ ہادیا تو اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ وہ اپنا عصاز میں پڑاں دیں۔ وہ اژدواجن کران  
مالوں کو اکل کیا۔ روحاںی علوم کی کئی اقسام ہیں۔ بعض پر غیر مسلم بھی قدرت رکھ سکتے ہیں جیسا کہ ایم بی بی ایس کا  
القان اکل، سکھ، سینگی، بدھ سب پاس کر سکتے ہیں اور علم طب میں نقطہ حکاکو پا سکتے ہیں۔ ان جینز نگ میں بھی ایسا ہو  
گا (اور ہوتا ہے) سو شل سائز کا بھی یہی معاملہ ہے۔ اسی طرح پر چوکل سائز کے بعض شعبوں میں غیر مسلم  
مال مال حاصل کر سکتے ہیں۔ یہ اور بات کہ بقول اقبال:

مومن کے جہاں کی حد نہیں ہے  
مومن کا جہاں ہر کہیں ہے

اور راجحہ اپنے پیر ”صاحب“ کے ساتھ اجیر شریف گئے، دہلی پنج تھے کہ پاکستان سے کسی کافون آیا اور  
بھلی صاحب کے بارے میں دریافت کیا۔ بتایا گیا کہ وہ تو اجیر کے راستے میں ہیں۔ فون کرنے والے نے سلام  
عطا کیا اور بھارت میں اپنے کسی دوست کو بھی فون کر دیا اور وہ اتفاق سے گورز تھے۔ دیکھتے ہی دیکھتے بھٹی صاحب  
”اوی آئی پی“، قرار پا گئے۔ انہوں نے خدا معلوم کس لہر میں نور راجحہ سے پوچھا کہ کوئی خواہش ہے؟ (جس کے لیے  
روحاںی علوم یعنی پر چوکل سائز کا معاملہ مادی یعنی فریکل سائز سے بہت مختلف ہے۔ ثانی الذکر کے حقائق  
کی طرح ہوتے ہیں کہ ہر شخص ان کو جمع کر کے چار بنا سکتا یا چار سمجھ سکتا ہے لیکن روحاںی علوم کی دنیا الگ ہے۔ وہاں  
+2 اکلیلہ رکیا کہ اجیر شریف کا قصد ہے، درود و سلام زبان پر ہے، اس طرح کی خواہش دل میں کیسے داخل ہو گئی؟

## خدا کو ”مضبوط“ بنانے کی کوشش

مجتب الرحمن شامي (روزنامہ پاکستان)

پروفیسر عبداللہ بھٹی کو ہزاروں کیا لاکھوں میں ایک کہا جا سکتا ہے۔ ان جیسا دوسرا ڈھونڈنا آسان نہیں  
ہے۔ دیکھنے میں وہ ایک عام سے انسان ہیں ..... پتے، دبلے، دھان پان۔ ان کی باتیں بھی دیسی ہیں جو اس طرح  
کے آدمیوں کی ہوتی ہیں۔ تحریر میں شکوہ الفاظ ہے نتقریر میں۔ لباس بھی عام سا پہننے ہیں، یونیورسٹی تو کیا کالج کے  
پروفیسر بھی معلوم نہیں ہوتے۔ ان کا رعب طاری نہیں ہوتا۔ بھٹھانا پڑتا ہے۔ کسی مجلس میں موجود ہوں تو تمایاں نہیں  
رہتے کہ یہ شوق انہوں نے نہیں پالا، خود کو بچا بچا کر رکھتے ہیں۔ اس کے باوجود وہ ”مرجع خلائق“ ہیں۔ ان کی شہرت  
خوبیوں کی طرح پھیلتی جا رہی ہے۔ جس جس کو جب جہاں جہاں ان کے بارے میں پتہ چلتا ہے، وہ ان سے  
بات کرنے کے لیے بے تاب ہو جاتا ہے۔

ہم میں سے بہت سوں نے تقوف کے بارے میں جو کچھ پڑھ رکھا اور صوفیا کے بارے میں جو کچھ (نس  
در نسل) سن رکھا ہے، عبداللہ بھٹی اس پر زندہ شہادت ہیں۔ ان کی تصنیف ”اسرار روحانیت“ پڑھنے والوں کو چونکا  
بلکہ چکرداری ہے۔ یہ آپ بیتی بھی ہے اور جگ بیتی بھی۔ اس میں تاریخ سمش آئی ہے۔ روحاںی علوم کے کمالات بھی  
اور خود ان کے تجربات بھی۔ وہ کن کن مرحلوں اور مشاہدوں سے گزرے، اسمِ اعظم تک رسائی کیے ہوئی اور پھر اس  
کے سہارے کہاں کہاں کی سیر کی، کیا کچھ دیکھنے کی صلاحیت حاصل کی اور کیا کچھ کر دکھلانے پر اللہ تعالیٰ نے ان کو  
قدرت عطا کر دی۔ یہ بظاہر الف لیلہ کی کہانی معلوم ہوتی ہے لیکن ان سے استفادہ کرنے والوں کی طرف دیکھیں اور  
ان کے دستِ شفا کی طرف متوجہ ہوں تو کچھ سمجھ میں نہ آنے کے باوجود سب کچھ سمجھ میں آ جاتا ہے اور سب کچھ سمجھ  
میں آنے کے باوجود کچھ بھی سمجھ میں نہیں آتا۔

روحاںی علوم یعنی پر چوکل سائز کا معاملہ مادی یعنی فریکل سائز سے بہت مختلف ہے۔ ثانی الذکر کے حقائق  
کی طرح ہوتے ہیں کہ ہر شخص ان کو جمع کر کے چار بنا سکتا یا چار سمجھ سکتا ہے لیکن روحاںی علوم کی دنیا الگ ہے۔ وہاں

نورا نجاحاً مل گئے، آپ نے خواہش کا پوچھا تھا، یہ شرط نہیں لگائی تھی کہ یہ خواہش مومنا نہ ہوئی چاہیے۔ اب تو وعدہ پڑا تکیجے۔ اس پر پیر صاحب نے خاموشی اختیار کر لی۔ شام کو گورنر صاحب نے عشا یے پر یاد کیا، وہاں پہنچنے تو بھارت کے سکھ دزیر ثقافت بھی موجود تھے۔ نورا نجاحا کی خواہش زیر بحث آئی تو سردار جی نے اپنے سیکرٹری سے کہا کہ معلوم کرو پا شاہی کہاں ہیں، اگر وہی میں ہوں تو صبح ناشتے پر بلا لو..... چند لمحوں بعد معلوم ہوا کہ وہ وہی ہی میں ہیں اور صبح ناشتے پر آ رہی ہیں۔ عبداللہ بھٹی اپنے ساتھی کے ہمراہ مددوکر لیے گئے، یوں نورا نجاحا کی پُر از شباب، "خواہش پوری ہو گئی"۔ اس طرح کے کئی واقعات ان پر (یا ان کے سامنے) گزر چکے ہیں۔ انہیں آپ "اتفاق"، قرار دینا چاہیں تو دے لیں لیکن اگر اسے کوئی دوسرا معاملہ قرار دے دیں تو اس میں بھی کیا مضائقہ ہے؟

مجیب الرحمن شامی



حامد میر (روزنامہ جنگ، جیوئی وی)

ایک دروازہ سے بادشاہ کی ملاقات ہوئی، بادشاہ نے کہا کہ مجھ سے کچھ مانگو، درویش نے کہا کہ میں اپنے بیویوں کے غلام سے کچھ مانگنا اپنی توہین سمجھتا ہوں۔ یہ سن کر بادشاہ کو غصہ آگیا اور اس نے درویش سے پوچھا کہ جناب اپنے غلاموں کے غلام کیسے ؟ درویش نے بڑے اطمینان سے جواب دیا کہ حرص اور امید دونوں ہیرے غلام ہیں اور غلام اور اپنے کے غلام ہو۔ بادشاہ اور درویش کا یہ مکالمہ حضرت سید علی ہجویری کی شہر آفاق کتاب "کشف الحجب" میں مذکور ہے۔ حضرت سید علی ہجویریؒ نے تصوف اور فقر کے بارے میں اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ فقیر وہ ہے جس کی ملکیت اپنے بیویوں اور اپنی گھر کے حاصل ہونے سے اسے کوئی فرق نہ پڑے۔ وہ اسباب دنیا کے موجود ہونے سے اپنے آپ اپنی دل کی وجہ سے اپنے آپ کو محتاج نہ جانے اور اس کی نظر میں اسباب کا ہونا نہ ہونا برابر ہو۔ حضرت سید علی ہجویریؒ میں "خلاف الحجب" کی سوال پہلے لکھی تھی۔ اس کتاب کا علمی و ادبی معیار اتنا بلند ہے کہ مجھے جیسے کم علم کو یہ کتاب کے لئے کیا ہار پڑھنی پڑی۔ میں نے یہ کتاب تصوف کو سمجھنے کے لیے پڑھی۔ حضرت سید علی ہجویری اور دیگر ائمہ رضاؑ کے ساتھ بہراللہؑ کا لکھا ہے۔ میں اپنی والدہ اور والد صاحب کے ساتھ ان صوفیا کے مزارات پر جاتا رہا اور ان کے ساتھ بہراللہؑ کا لکھا ہے۔ میں اپنے والدہ اور والد صاحب کے ساتھ ان صوفیا کے مزارات پر جاتا رہا۔

11 نومبر 2001ء کو یوپیارک اور وائٹ ہنگ میں القاعدہ کے جملوں کے بعد امریکہ نے دہشت گردی کے خلاف ایک باری دیگر آغاز کیا تو ہبہت سے مغربی دانشوروں نے ہمیں یہ بتانا شروع کیا کہ ایک رجعت پسند اسلام ہے اور ایک ایسا دین ہے ایک جہادی اسلام ہے، ایک صوفی اسلام ہے۔ ایک وہابی اسلام ہے، ایک بریلوی اسلام ہے۔ ایک جہادی اسلام ہے ایک دین دینی اسلام ہے۔ فرقہ واریت دنیا کے تمام بڑے مذاہب میں موجود ہے اور اسلام میں بھی

موجود ہے لیکن جزء مشرف کے دور میں گانے بجانے اور پینے پلانے کے لیے مشہور کچھ ٹھیکیات نے اچانک صوفی ازم راگ الاپنا شروع کر دیا۔ یہ لوگ کچھ ایسا تاثر دے رہے تھے کہ شریعت اور طریقت و مختلف چیزیں ہیں۔ نماز اور روزہ مولویت ہے جبکہ نماز اور روزہ سے آزاد رہ کر اللہ ہو کے نفرے لگانا اور دھالیں ڈالنا صوفی ازم ہے۔ اس قسم کی باتیں ان کریں نے بار بار ”کشف الحجوب“ سے رجوع کیا جس میں حضرت سید علی ہجویری نے واضح طور پر لکھا ہے کہ شریعت کے بنیادی اصولوں پر عمل کیے بغیر طریقت کی منزلیں طہیں کی جاسکتیں۔

صوفیائے کرام کے حالات زندگی کا مطالعہ کیا جائے تو پہلے چلتا ہے کہ کچھ بزرگوں نے پیار محبت، امن و سلامتی اور برابری و مساوات کی تعلیمات کے ذریعے اسلام پھیلایا اور اپنے زمانے کے مسلمان بادشاہوں کے عتاب کا نشانہ بھی بن گئے۔ حضرت نظام الدین اولیاء اور سلطان غیاث الدین تغلق کے مابین چاقش نے تو حضرت امیر خسرو کو بھی پریشان کر دیا۔ کشمیر کے ایک حکمران سلطان سکندر نے ہندوؤں پر ظلم و تمثیل کیا اور ان کے مندرجہ باتیں تو حضرت میر سید محمد ہمدانی نے سکندر کے ان ظالمانہ اقدامات کی ندمت کی اور اسے بتایا کہ دین میں جرم کی کوئی گنجائش نہیں۔ دوسرا طرف حضرت خواجہ معین الدین چشتی کی مثال بھی ہمارے سامنے ہے جو صوفی بھی تھے اور مجاہد بھی تھے۔ انہوں نے اجیر کے ہندو حکمران پر تھوڑی راج چوہان کے ظلم و تمثیل سے نجات کے لیے سلطان شہاب الدین غوری کا ساتھ دیا اور ان کے بہت سے مرید پر تھوڑی کے خلاف لڑائیوں میں شہید ہوتے رہے۔ مجھے بغداد میں حضرت عبدالقدار جیلانی سے لے کر دہلی میں نظام الدین اولیاء اور اجیر میں خواجہ معین الدین چشتی سمیت کئی بزرگوں کے مزارات پر حاضری اور ان کی تعلیمات کے مطالعے کا موقع ملا۔ ان بزرگوں کا اسلام وہی ہے جو قرآن میں موجود ہے اور جو ہمارے پیارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات میں موجود ہے۔ اسلام صرف اسلام ہے۔ اسلام نہ لبرل ہے نہ رجعت پسند ہے۔ مشکل صرف یہ تھی کہ عام لوگوں کے لیے ”کشف الحجوب“ کو پڑھنا اور سمجھنا خاص مشکل ہے لیکن اس مشکل کو پروفیسر محمد عبد اللہ بھٹی نے آسان کر دیا۔ انہوں نے اپنی کتاب ”اسرار روحانیت“ میں کئی صوفیائی تعلیمات کو انہائی سادہ زبان میں اکٹھا کر دیا ہے۔

پروفیسر محمد عبد اللہ بھٹی نے حضرت جنید بغدادی کے الفاظ میں تصوف کی تعریف کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اللہ سے وفا کرنا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کی پیروی کرنا تصوف ہے۔ بھٹی صاحب نے ایک اور صوفی بزرگ شعبداللہ تسلیمی کے حوالے سے لکھا ہے کہ ہمارے ساتھ اصول ہیں کتاب اللہ سے مضمبوط تعلق، پیروی رسول، رزق طال، ایذا رسانی سے پرہیز، گناہ سے نفرت، توبہ اور اللہ اور اس کے بندوں کے حقوق کی ادائیگی۔ صوفیائی تعلیمات دراصل تعلیمات نبوی کا تسلیم ہیں لیکن 11 نومبر 2001ء کے بعد مغربی دانشوروں نے صوفی ازم کے نام پر مسلمانوں کو نیفوج کرنے کی کوشش کی اور کہا کہ صوفیائی مزاروں پر جانے والے اچھے مسلمان ہوتے ہیں اور صوفیائی کو نہ مانئے والے برے مسلمان ہوتے ہیں۔ پھر صوفیائی کے مزاروں پر حملہ شروع ہو گئے۔ حملے کرنے والوں کا دعویٰ تھا کہ صوفیائی کے مزاروں پر بدعت ہوتی ہے۔ لوگ اللہ سے نہیں مانگتے قبر سے مانگتے ہیں۔ یہ صرف جہالت اور کم علمی تھی۔ اصلی صوفی وہی ہے جو حضرت علی ہجویری اور شیخ جنید بغدادی کی طرح شریعت کے راستے پر چلتا ہے۔ پروفیسر محمد عبد اللہ بھٹی نے ان صوفیوں اور عام

حامد میر



لے اسکے دل مان لایکن پروفیسر صاحب کا کہنا نہ صرف دیواریں مانتی ہیں بلکہ ظالم اور جا برق قم کے  
خلق خدا کا جینا حرام کر رکھا ہوتا ہے۔ تاب نہیں دیکھنے اور  
کوئی اسے لگانے ہیں اور ہر صرف ان کی روحاںی قوت کا کرشمہ ہے جو اللہ تعالیٰ کی خاص مہربانی اور ان کے مرشد کی  
لئے اُسیں اولادی کی گئی ہے۔ وہ بیماروں کو شفاذ دیتے اور وہ تھوڑے ہی عرصے میں بھلے چنگے ہو جاتے ہیں۔  
لے اسکے طالب و دعا اور حاصلت مندوں کے ٹھنڈے کے ٹھنڈے علامہ اقبال ٹاؤن میں ان کی رہائش گاہ پر گزر ہتے ہیں  
لے اسکے طالب و دعا و طلب پا یقین نہیں کرتے۔

اللہ اسرار و عالمی کتاب رسائی کی پوری داستان انہوں نے اپنی کتاب "اسرار و حکایت" میں تفصیل سے بیان کی۔ اسی کتاب میں ایک دعوت نامہ ہے کہ کس طرح آپ اپنی زندگی کو قرآنی احکامات کے مطابق گزار سکتے ہیں اور جو علم و حکایات کی یہ رسمیاں چڑھ سکتے ہیں اور کس طرح وہ عظیم قوت حاصل کر سکتے ہیں جو بظاہر انسانی عقل و فہم

لے کر اپنے مالک کو سمجھ دیا۔ اسی مدد سے مدد میں مدد کی طرح وہ بڑا ہے۔  
لے کر اپنے مالک کو سمجھ دیا۔ اسی مدد سے مدد میں مدد کی طرح وہ بڑا ہے۔

بایک اگر پڑھ کتاب ہے جس کے اوصاف حمیدہ کا احاطہ کسی مختصر تحریر میں نہیں کیا جاسکتا اور جس کا سب  
اپنے کو بھروسہ کرنے والے طور پر جھوٹ کرتا ہے کہ وہ حضن اپنی کوتاہی کے باعث اتنی بڑی نعمت سے محروم رہا بلکہ اس  
کے مطالعہ سے طوادس کے اندر اس بیش بہاسفر کی تمنا پیدا ہوتی ہے جس کے مراحل اس میں نہایت خوبی  
لے گئے ہیں تھی کہ اگر وہ پنڈت ارادے اور تھوڑی سی ہمت سے بھی کام لے تو وہ خود سفر کا آغاز کر کے اپنی  
کی قلمبندیوں کو اس کر سکتا ہے، آخر اس سے بڑا کرشمہ اور کہا ہو سکتا ہے۔

لے لیے جائیں اور نہادت کا باعث ہو، اسی لیے اکثر حضرات درمیان میں ہی حوصلہ آپ کے لیے بھی پیشی فری و غیرہ

”آئے پیدا ہو جائیں“

ظفر اقبال (نامور شاہ)

ہمارے عہد کے اقوالی زریں میں سے ایک یہ ہے کہ جس نے لاہور نہیں دیکھا، وہ پیدا ہئی نہیں ہوا۔ تاہم اس میں ایک مزید قولی زریں کا اضافہ یہ کیا جاسکتا ہے کہ جس نے (لاہور میں رہتے ہوئے بھی) پروفیسر عبداللہ بخشی صاحب کی زیارت نہیں کی، اس کا بھی ابھی تک پیدا ہونا ممکن کو ہی ہے اور جن میں، خود میں بھی شامل ہوں، لہذا ہم سب لوگوں کو اسی صحیح معنوں میں پیدا ہونے کی طرف توجہ دینے کی ضرورت ہے۔  
کتنے ہیں کہ وہاں اپنا یہ مشذب نہیں کرتے۔

اس سے روشناس ہونے کے لیے خود لوگوں کی امکان پرداز اخفا میں رہتا ہے اور کسی پر ظاہر نہیں ہوتا اور الاعلان دعوت فیض دیتا ہے، ورنہ جن "اویلیاً کرام" سے اب تک ہمیں رسائی حاصل رہی ہے، ان میں شاعروں کی دلکشی افسند یاروی ہی ہمیں دستیاب ہو سکے ہیں۔ ولی دلکشی نے اردو شاعری کی بنیاد رکھی اور افسند یاروی اپنے علاقہ کے لوگوں کو سیاسی رہنمائی فراہم کرتے ہیں۔

پچھے مثالیں اور بھی ہیں مثلاً جولا ہوں کے ایک گاؤں میں (جولا ہے حضرات سے معدالت کے ساتھ کہ آج کل نیک شاکل مل ماکان کو بھی ماڈر ان جولا ہے ہی قرار دیا جاتا ہے) ایک شخص نے صحیح سویرے چوک میں ساری آبادی کو جمع کر اور کہا میں ولی ہو گیا ہوں، اس لیے مجھ پر ”ایمان لاو“ لوگوں نے کہا کہ تم اپنی کوئی کرامات دکھاؤ تا کہ تمہیں ولی مانا جاسکے اس مخصوص نکام ک حدا منزہ اے

پرستہ ہے زیدہ بوسا سے دیوار ہے، ار میں اسے کھوں کہ چل کر میرے پاس آئے اور اگر وہ واقعی چل کر میرے پاس آجائے تو کیا تم مجھے ولی مان لو گے؟ جس پر لوگوں نے کہا کہ یقیناً مان لیں گے۔ چنانچہ اس نے دیوار کو حکم دیا کہ وہ چل کر اس کے پاس آئے لیکن دیوار ش سے مس نہ ہوئی۔ اس نے دوسری بار حکم دیا تو پھر بھی دیوار پر کوئی اثر نہ ہوا۔ جب تیسرا بار حکم دینے پڑی دیوار چل کر اس کے پاس نہ آئی تو وہ بولا کہ جو سچا ولی ہوتا ہے، اس میں عصہ نہیں ہوتا۔ اگر دیوار چل کر میرے پاس نہیں آئی تو کوئی بات نہیں، میں خود اس کے پاس چل کر چلا جاتا ہوں۔ چنانچہ وہ چل کر دیوار کے

چھوڑ جاتے ہیں اور یہ سلسہ بند کرنے کی درخواست کرتے ہیں۔

اس کتاب کو پڑھ کر پہلا تاثر یہ قائم ہوتا ہے کہ ہم اب تک ایک جعلی زندگی بر کرتے چلے آئے ہیں جبکہ اصلی زندگی کا آغاز کرنے کا طریقہ اس میں کمال صراحت سے بیان کر دیا گیا ہے۔ نیز یہ احساس ہوتا ہے کہ اب بھی صحیح معنوں میں جینے کا آغاز کیا جاسکتا ہے اور جس کے لیے کسی طرح کی رہنمائی اور ترک دنیا کی بھی ضرورت نہیں اور دنیا میں رہ کر بھی اس راستے پر شروعات کی جاسکتی ہے۔ اس سفر کے مرحلے میں نے کھول کر بیان اس لینے نہیں کیے کہ آپ اس گزار نجات میں خودا خل ہو کر اس کے فیوض و برکات کا اندازہ نگاہیں اور دیکھیں کہ یہ آپ کے ذوق و شوق کو مہیز کس طرح سے لگاتی ہے۔ پروفیسر صاحب نے یہ کتاب تصنیف کر کے راہ سے بھلی ہوئی قوم کی رہنمائی کس خوبصورت انداز میں کی ہے۔

مجھے بھی رزق مل جاتا ہے اکثر میرے حصے کا  
وہ کیڑا ہوں ظفر، جو پیار کے پھر میں رہتا ہے

## روحانیت اور میرا تجربہ

بانوقدیہ

روحانیت کے ہمارے میں میرا علم ستانی نہیں ہے تھوڑا بہت اکتسابی ہے۔ اس لیے اس بات سے متعلق میرا علم اُپلی (اوپر) اس ان پایا جیسے کہ یہ تکون کچھ یوں نہیں ہے۔ سالک، مرشد اور خالق۔ پھر لاکھوں اور کروڑوں سالکوں اسی۔ کوئی ایسا ایسا ہوتا ہے جو اس مقام تک پہنچتا ہے جہاں سالک اور خالق کے درمیان مرشد کی ذات بھی حائل اُپر رہتی۔ ہر ہے مل کا پہلا پڑا ادا اشراق صاحب، دوسرا پڑا بابا جی، نور والوں کا ڈیرہ پاک، اور جو کچھ وہاں دیکھا اور سیکھا اسی دھرم احمد کیلئے ہمارے اشراق صاحب ہی کی طرف رجوع کرنا پڑتا تھا کیونکہ عورت عارف دنیا ہوتی ہے۔  
اسی پڑا بہب ہیں لے بابا جی، نور والوں کے ڈیرے پر یہ منظر دیکھا کہ بابا جی لنگر پکاتے ہیں اور آنے والے معزز مہمانوں کی ایک ایک کرتے ہیں تو ہمہ رے دل و دماغ پر روحانیت کی جو سادہ سی تصویر ہی وہ کچھ ایسی ہی تھی اور میں سمجھا کرتی تھی کہ قابو اور اولادی خدمت کے لیے وقف کردینے کو ہی روحانیت کہتے ہیں۔ جب میں نے خال صاحب سے پوچھا تو وہ اسی الصدیں کرتے ہوئے کہنے لگے قدیمہ مخلوق کی توانع بھی خالق کی توانا کے حصول کا ایک بہترین شارٹ کث اُپر ایسی اور والوں کے ڈیرے پر تصوف کا جو رنگ ہمیں نظر آیا وہ یہ تھا کہ نماز کا وقت ہو گیا ہے سب مریدین نماز کے لیے لے لے جائے جس اور مرشد کا انقلاء کر رہے ہیں اور مرشد ایک مہمان کو کھانا کھلانے میں مشغول ہیں اور اپنے مریدین سے اُپر ایسے ہیں کہ وہاں آپ اوگ نماز پڑھوں مہمان کو کھانا کھلارہا ہوں۔ میں نے دیکھا کہ مہمان کھانا کھارہا ہے اور بابا جی اسی پڑا بہب ہیں مہمان بولا بابا جی آپ جائیں نماز پڑھیں میں خود کھانا کھالوں گا تو آپ فرماتے ہیں نہیں بیٹا! آپ اُبام۔ کھانا کھاؤ نماز کی قضا تو ہے خدمت کی کوئی قضا نہیں ہوتی۔ ورسی تصوف کے سلسلے میں جو اہم ترین نقطہ میری گھر میں آیا، وہ کہ اس طرح ہے ایک بار اشراق صاحب نے بابا جی نے پوچھا بابا جی اگر آپ اجازت دیں تو اُپر ایک درس بانا چاہتے ہیں بابا جی نے پوچھا وہاں آپ کیا کریں گے؟ خال صاحب بولے بابا جی، ہم نے جو اچھی اُپر سے نی اور یہی ہیں وہ تمام باتیں مدرسے کے پھوٹوں کو بتا نہیں گے اور ان کو سمجھانے کی کوشش کریں گے۔

## ظفر اقبال



اپنے آگ پر رکھا پاتا ہے لہیر برتن کے دلیل کے پانی کو آگ پر گرم نہیں کیا جاسکتا۔ اس سے بھی مرشد کی اہمیت واضح ہے۔ اس کتاب میں Quick & Visionable Return کی بات بھی بیان کی گئی ہے اس سلسلے میں بھی ایک نہیں سکھانا بلکہ خود سیکھنا ہے۔ اس نے اپنے سامنے کسی درخت کی ایک سوکھی شاخ زمین میں قدم سیے بابا جی کی اس بات کا مطلب یہ ہے کہ جب انسان دوسروں کو بتانے اور سکھانے میں معروف ہو جاتا ہے تو ہمارے اپنی ذات پر سے اس کی توجہ بالکل ہٹ جاتی ہے اور وہ لاشعوری طور پر یہ سمجھنے لگتا ہے کہ میں سیکھ گیا ہوں اب مجھے دوسروں کو سکھانا چاہیے۔

جب کہ حقیقت تو یہ ہے کہ سیکھنے کا عمل تو ساری زندگی جاری رہتا ہے۔ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کی کتاب ”اسرار روحانیت“ کے پہلے حصہ میں پروفیسر صاحب نے اپنے روحانی سفر کو بیان کیا ہے۔ اس سفر میں جواہم بات ہمارے سامنے آتی ہے وہ یہ کہ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کو روحانی سفر میں کامیابی حاصل کرنے کے سلسلے میں بہت زیادہ مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا۔ اس کا سب سے بڑا سبب خود انہوں نے ہی بیان کر دیا ہے کہ انہیں باوجود کوشش کے کوئی مرشد نہیں مل سکا جو ان کی سلوک کے راستے میں مشکل مقامات پر راہنمائی کرتا۔ وہ کئی موقع پر مرشد کی محبوس کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں کہ کاش میرا کوئی مرشد ہوتا جس کو میں اپنے حال سے آگاہ کرتا اور وہ میری راہنمائی کرتا۔ اس مشکل سفر میں یقیناً اللہ کی ذات ان کی راہنمائی کر رہی تھی جس کی وجہ سے پروفیسر صاحب ہمت اور استقامت سے اپنے روحانی سفر میں آگے بڑھتے رہے لیکن پروفیسر صاحب کی اس بات سے مرشد کی اہمیت بھی اجاءگر ہوتی ہے کہ انہیں ہر سالک صونی اور کتاب مرشد مرشد پکارتی نظر آتی ہے۔

گزارش یہ ہے کہ روحانیت کو جانے اور سمجھنے والوں کیلئے ان باتوں میں کوئی ابہام نہیں ہے لیکن وہ قاری جو پہلی بار روحانیت پر کوئی کتاب پڑھے گا وہ جب اس مقام پر پہنچے گا جہاں پروفیسر صاحب فرماتے ہیں میں اس سلسلے میں بہت سارے بزرگوں سے ملا اور ملک کے دور راز علاقوں میں بزرگوں سے ملا تا تیں بھی کیں لیکن دوچار ملاقاتوں کے بعد دل بھر جاتا مطمئن نہ ہوتا جو تصور میرے دل میں مرشد کا تھا کوئی بھی ویسانہ تھا۔ بے شمار بزرگوں اور گدیدی نشینوں سے ملا لایا اور جھوٹ ہی نظر آیا۔ اس مقام پر پہنچ کر قاری کو ایک استاد کی ضرورت محسوس ہو گی جس سے وہ سمجھ سکے اور پوچھنے کی جستہ جس کے کہ یہ دنیا واقعی اللہ کے دوستوں سے خالی ہو گئی ہے اور کیا اب ہر طرف لایا اور جھوٹ ہی رہ گیا ہے۔ پھر استاد اسے جواب دے گا ایسا نہیں ہے یہ دنیا کبھی بھی اللہ کے دوستوں سے خالی نہیں ہوتی، ہر دوسری میں اللہ کے پیارے موجود ہوتے ہیں اور اپنی اپنی ڈیوٹی پر موجود ہوتے ہیں۔ بات صرف اتنی ہے کہ سالک اگر اپنے دل میں صدق پیدا کر لے تو مرشد خود چل کر اس کے دروازے پر پہنچ جائے گا۔ گویا سالک کا صدق اس کو جلاش کی دشواریوں سے بچائے گا۔

اس کتاب میں سالکوں کے لیے بہت کچھ ہے جیسے روحانیت اور عصرِ حاضر کے باب میں آج کے انسان کی دین سے دوری کے اسباب بڑے مفصل انداز میں بیان کردیے گئے جو ہمارے لیے فکر کا کافی سامان مہیا کرتے ہیں۔ یہاں پر ایک خوبصورت مثال بھی ہے آگ اور پانی کی کہ جب ہم پانی کو گرم کرنا چاہتے ہیں تو کسی برلن میں

آنے والیں کے مزار پر چلے جاؤ وہ قبر میں بھی زندہ ہیں اور ہم چلتی پھرتی لا شیں۔

پاھو اتنے اوہو جیندے  
قبر جہاں دی جیوے ہو

بھی یقین نہیں آتا تو قبلہ بھٹی صاحب کے پاس دو گھنٹیاں گزر لودرنہ ان کی کتاب "اسرار روحانیت" پڑھلو

اس طرح ملاقات ہو گی کہ موت بھی آپ پر رشک کرے گی۔

قبلہ بھٹی صاحب کی کتاب بہت سادہ اسلوب میں لکھی گئی۔ آپ کے شاگردوں نے آپ کے تکھرزوں کو خوبصورتی  
کا اکاہا۔

ایسا گھب اسلوب بھی اسی کو ملتا ہے جو جنتوں کی خوبیوں پھیلاتا ہے لوگوں کے دکھوں کو کم کرنے کا جتن کرتا ہے۔  
جنوں کو اور دی بھی شتم نہ کر سکے مگر انہوں نے ایسا سلیقہ تو دیا کہ دکھ بانٹنے کس طرح ہیں۔ دکھوں میں شریک ہونا بھی  
وکھوں لا کھوں میں بدلنے کے مترادف ہے۔ ہم کبھی دکھ کو الگ سے بیان نہیں کرتے یہ ہمیشہ کہتے ہیں کہ وہ ہمارے دکھ کا  
الگ ہے۔ ایسا ساتھی اب ملتا نہیں بگمل جاتے ہیں ایسے لوگ ڈھونڈنے تو سہی۔ پروفیسر صاحب کی ذات اور ان کی کتاب تو  
ایسا وہ ہے جو دکھ کا ساتھی ہے۔ مجھے ان کی کتاب میں بہت ساری کیفیتیں مل گئیں ہیں۔

زندگی دو چیزوں کا مرکب ہے۔

Miseries (اسرار) اور Mysteries (صوفیہ) کی کوشش اور خواہش یہی ہے کہ رازوں کی حفاظت کی جائے راز تو داہیوں کے پاس نہیں ہوتا۔ راز کو فروغ  
صوفیہ کی کوشش اور خواہش یہی ہے کہ رازوں کی حفاظت کی جائے راز تو داہیوں کے پاس نہیں ہوتا۔

صوفیہ نے کہا کہ دوسروں کو اپنا ہمراز بنا لواہ جو ہمراز بنے گا وہ سفر بھی ہو گا۔ قبلہ پروفیسر صاحب نے لوگوں کو  
دور مادہ پرستی کا دور ہے۔ ہر بندہ اپنے مقامات کے جو اس مقامات کے پیچھے دوڑ رہا ہے لیکن اس دور میں بھی اللہ تعالیٰ نے پروفیسر صاحب کے  
لوگ پیدا کیے ہیں جو قرقہ بازی سے آزاد ہو کر لوگوں کی خدمت کر رہے ہیں خوش قسمت ہیں وہ لوگ اور معاشرہ جہاں پر  
پروفیسر صاحب جیسے لوگ موجود ہیں۔ پروفیسر صاحب کی محبت میرانہ ہوتاں کی یہ کتاب پڑھیں پھر مرکہ روح و بدن میں  
وہ مقام آئے گا کہ آدمی کے حالات ضرور بد لیں گے۔

حالات بدلتے کے لیے خیالات کا بدلتا ضروری ہے قبلہ پروفیسر صاحب کی کتاب خیالات بدلتے گی اور پھر  
حالات خود بدل جائیں گے۔ معروف دانشور صوفی و اصف صاحب نے کہا کہ:

لوگ جنت میں جانا چاہتے ہیں مگر مرنانہیں چاہتے۔ جو مرنانہیں چاہتے وہ اس زندگی کو جنت بنالیں پھر دہ  
مرنے سے نہیں ڈریں گے۔ مرنابھی ایک طرح کی زندگی ہی ہے زندگی کے بعد ایک ایسی زندگی جس کی جملک اس زندگی

میں دیکھی جاسکتی ہے۔ تصوف کے مختلف مراحل ہیں کئی مرابتے کرنے پڑتے ہیں۔

پروفیسر صاحب نے بھی کئی مرابتے کیے۔ قبلہ کی کتاب میں آپ کا تلاش حق کے سفر میں مرابتہ اور مرابتہ میں

کیفیات اور مشاہدات قابل دید ہیں۔ ایک مرابتہ بھی ہے "موتوا قبل ان تمو تو"، مرنے سے پہلے مرجاو۔ جو اس

اسرار بھری حقیقت کو پالیتا ہے پھر اس کے لیے جینا مرننا ایک جیسا ہو جاتا ہے پھر وہ مرنے کے بعد بھی نہیں مرتا۔ یقین نہیں

## حالات بدلتے کے لیے خیالات کا بدلتا ضروری ہے

### ڈاکٹر جمل نیازی

پروفیسر عبد اللہ بھٹی صاحب نے دین و دنیا کی بیجانی سے یکتاں پائی ہے۔ رحمت المعلیم حضرت محمد صلی اللہ علیہ  
والہ وسلم آخرت میں جنت کا وعدہ لے کر آئے تھے وہ اس دنیا کو بھی جنت بنانے آئے تھے۔ وہ جنت انہوں نے بنانے کا بھی  
دکھائی مگر آج کے مسلمان دوزخ میں ہی رہنا چاہتے ہیں۔ قبلہ پروفیسر صاحب لوگوں کو روحاںی اسرار سے آشنا کر کے اسی  
جنت گم گئتے میں لے جانا چاہتے ہیں۔ یہ کھوئی ہوئی جنت ہر آدمی کے اپنے پاس ہے، اس وہ دین وہ دنیا کے معاملات میں  
یکسانیت لا کے زندگی گزارنے کا ارادہ کرے۔

محترم پروفیسر عبد اللہ بھٹی صاحب سے ملیں جو شب دروز دکھی انسانیت کی بے لوث خدمت کر رہے ہیں۔ موجودہ  
دور مادہ پرستی کا دور ہے۔ ہر بندہ اپنے مقامات کے پیچھے دوڑ رہا ہے لیکن اس دور میں بھی اللہ تعالیٰ نے پروفیسر صاحب جیسے  
لوگ پیدا کیے ہیں جو قرقہ بازی سے آزاد ہو کر لوگوں کی خدمت کر رہے ہیں خوش قسمت ہیں وہ لوگ اور معاشرہ جہاں پر  
پروفیسر صاحب جیسے لوگ موجود ہیں۔ پروفیسر صاحب کی محبت میرانہ ہوتاں کی یہ کتاب پڑھیں پھر مرکہ روح و بدن میں  
وہ مقام آئے گا کہ آدمی کے حالات ضرور بد لیں گے۔

حالات بدلتے کے لیے خیالات کا بدلتا ضروری ہے قبلہ پروفیسر صاحب کی کتاب خیالات بدلتے گی اور پھر  
حالات خود بدل جائیں گے۔ معروف دانشور صوفی و اصف صاحب نے کہا کہ:

لوگ جنت میں جانا چاہتے ہیں مگر مرنانہیں چاہتے۔ جو مرنانہیں چاہتے وہ اس زندگی کو جنت بنالیں پھر دہ  
مرنے سے نہیں ڈریں گے۔ مرنابھی ایک طرح کی زندگی ہی ہے زندگی کے بعد ایک ایسی زندگی جس کی جملک اس زندگی

میں دیکھی جاسکتی ہے۔ تصوف کے مختلف مراحل ہیں کئی مرابتے کرنے پڑتے ہیں۔

پروفیسر صاحب نے بھی کئی مرابتے کیے۔ قبلہ کی کتاب میں آپ کا تلاش حق کے سفر میں مرابتہ اور مرابتہ میں

کیفیات اور مشاہدات قابل دید ہیں۔ ایک مرابتہ بھی ہے "موتوا قبل ان تمو تو"، مرنے سے پہلے مرجاو۔ جو اس

اسرار بھری حقیقت کو پالیتا ہے پھر اس کے لیے جینا مرننا ایک جیسا ہو جاتا ہے پھر وہ مرنے کے بعد بھی نہیں مرتا۔ یقین نہیں



میرے اندر شدید خواہش بیدار ہو جکی تھی کہ فوری طور پر قبلہ پروفیسر صاحب سے ملاقات ہو لہذا میں نے مجتبی میں پر درخواست کی کہ میں پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب سے ملاقات ہوتا ہوں۔ دو دن بعد مجتبی شاہ کافون آیا کہ میں اپنے صاحب کو لے کر آ رہا ہوں۔

میں شدت سے قبلہ بھٹی صاحب کا انتظار کر رہا تھا۔ آخر کار انتظار کی گھڑیاں ختم ہوئیں اور شاہ صاحب ایک لاکھ ان کا یادگار جو پینٹ شرٹ میں ملبوس تھا میرے کمرے میں داخل ہوئے۔ میں ان کے پیچے دیکھ رہا تھا کہ وہ باریش پر اگر عبداللہ بھٹی صاحب کدھر ہیں؟ میرے سامنے کھڑے نوجوان بولے ساگر صاحب! جن کو آپ ڈھونڈ رہے ہیں وہ قبائلی میں ہوں، اکثر لوگوں کو مجھ سے مل کر حیرت اور مایوس ہوتی ہے۔ میں حیرت سے یہی سب سن رہا تھا کیونکہ میں اسی باریش بزرگ کے انتظار میں تھا۔

ہم بیٹھ کے پروفیسر صاحب نے کہا ساگر صاحب آپ سے الگ ملاقات ہوتا ہوں لہذا شاہ صاحب کو دوسرے گرد میں بیٹھا دیا گیا۔ بھٹی صاحب نے میرا نام تاریخ پندرہ اش اور والدہ کا نام پوچھا۔ چند لمحے خاموشی کے بعد جب بھٹی صاحب بولے تو میری حیرت تیز سے تیز تر ہوتی گئی۔

بھٹی صاحب نے میرے جسمانی عوارض، مالی معاملات، اولاد، ماضی اور حال کو اس طرح بیان کیا جیسے میرے سالگرد ان کا پرانا تعلق ہے۔ میرے ناول، اٹی ویڈیو میں اور فلموں میں تفصیلیات چیت کی۔ میں شروع میں حیرت زده پھر باقاعدے سے کیا لیمنا دینا، حقوق اللہ اپنی ہمت کے مطابق پورے کر، حقوق العباد کو حرم جان بناو اللہ اللہ خیری سلا۔ کبھی کسی اللہ والے کی صحبت نصیب ہو جائے تو اپنی مراد کے لئے ہاتھ پھیلاؤ۔ قسمت میں ہواتو دسیلہ کارگر ہو جائے گا اور نہ جیسے تیز زندگی چل رہی ہے۔

خہرے ہوئے پانی میں ایک روز زور کا چھنٹا کا ہوا جب مجتبی شاہ صاحب میرے پاس تشریف لائے۔ ناپ شدہ کاغذات کا پاندہ میرے حوالے کیا اور اپنے مرشد جناب پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کا حکم سنایا کہ ان کی اس کتاب "اسرار روحانیت" پتھرہ لکھوں۔ میں زندگی میں اس سے پہلے بھٹی شاہ یا پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب سے نہیں ملا۔ میرا روحانیت سے دور دور تک کوئی علاقہ نہیں رہا لیکن یہ "ڈیوٹی" لگانے والے نایگہ روزگار اور صاحب امر ہوں تو مجھے ایسے نالائق کا چونکا لازم تھا۔ اللہ والوں کی کوئی بات اور حرکت حکمت سے خالی نہیں ہوتی لہذا میں نے عبداللہ بھٹی صاحب کی کتاب کا مطالعہ شروع کیا، میں نے پورا لست ہو کر مطالعہ شروع کیا۔ کتاب کا پہلا حصہ "تلاش حق" عبداللہ بھٹی صاحب کی روحانی آپ بینت پر مشتمل ہے۔ میں جیسے جیسے قلبہ بھٹی صاحب کا روحانی سفر نامہ پڑھتا گیا ایک سحر میں بتلا ہوتا گیا قبلہ بھٹی صاحب جن حالات و کیفیات اور مشاہدات سے گزرے ہیں وہ قابل حیرت ہیں۔ آپ کی روحانی کیفیات اور مشاہدات ایسے تھے کہ میں بری طرح سحر میں بتلا ہو گیا۔ آگے باقی کتاب کا مطالعہ کیا تو قبلہ بھٹی صاحب کے مطالعہ علم، روحانیت اور تصوف کا نہ صرف میں قائل ہو چکا تھا بلکہ قبلہ بھٹی صاحب کے حرا در عشق میں بتلا ہو چکا تھا کیونکہ "اسرار روحانیت" معلومات کا ایک انمول خزانہ ہے۔

ابو بکر الکترنی (233ھ) نے فرمایا: تصوف خلق کا نام ہے جو خلق میں تجھ سے بہتر ہو گا وہ صفات میں بھی تجھ سے بڑھا ہو گا۔ ابو محمد الجرجیری (311ھ) نے فرمایا: هر اعلیٰ اور عمدہ خلق میں داخل ہوتا اور ہر رذیل عادت سے باہر نکلتا تصوف ہے۔ ابو الحسنین النوری فرماتے ہیں:

## خوبصورت ملاقات

### طارق اسماعیل ساگر

تصوف کیا ہے؟ روحانیت کے کہتے ہیں؟ دین سے ان کا کیا تعلق ہے؟ اسلام میں تصوف کی حدود کیا ہیں؟ اور کیا تصوف کو صرف اسلام تک محدود کیا جاسکتا ہے، دیگر مذاہب میں کیا اس کا تصور موجود نہیں؟ یہ اور ایسے بہت سارے سوالات کبھی کبھی میرے دل و دماغ میں بھی جنم لیتے ہیں لیکن میں خود کو یہ تھکی دے کر سلا و دیتا ہوں کہ میرا ان باقاعدے سے کیا لیمنا دینا، حقوق اللہ اپنی ہمت کے مطابق پورے کر، حقوق العباد کو حرم جان بناو اللہ اللہ خیری سلا۔ کبھی کسی اللہ والے کی صحبت نصیب ہو جائے تو اپنی مراد کے لئے ہاتھ پھیلاؤ۔ قسمت میں ہواتو دسیلہ کارگر ہو جائے گا اور نہ جیسے تیز زندگی چل رہی ہے۔

خہرے ہوئے پانی میں ایک روز زور کا چھنٹا کا ہوا جب مجتبی شاہ صاحب میرے پاس تشریف لائے۔ ناپ شدہ کاغذات کا پاندہ میرے حوالے کیا اور اپنے مرشد جناب پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کا حکم سنایا کہ ان کی اس کتاب "اسرار روحانیت" پتھرہ لکھوں۔ میں زندگی میں اس سے پہلے بھٹی شاہ یا پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب سے نہیں ملا۔ میرا روحانیت سے دور دور تک کوئی علاقہ نہیں رہا لیکن یہ "ڈیوٹی" لگانے والے نایگہ روزگار اور صاحب امر ہوں تو مجھے ایسے نالائق کا چونکا لازم تھا۔ اللہ والوں کی کوئی بات اور حرکت حکمت سے خالی نہیں ہوتی لہذا میں نے عبداللہ بھٹی صاحب کی کتاب کا مطالعہ شروع کیا، میں نے پورا لست ہو کر مطالعہ شروع کیا۔ کتاب کا پہلا حصہ "تلاش حق" عبداللہ بھٹی صاحب کی روحانی آپ بینت پر مشتمل ہے۔ میں جیسے جیسے قلبہ بھٹی صاحب کا روحانی سفر نامہ پڑھتا گیا ایک سحر میں بتلا ہوتا گیا قبلہ بھٹی صاحب جن حالات و کیفیات اور مشاہدات سے گزرے ہیں وہ قابل حیرت ہیں۔ آپ کی روحانی کیفیات اور مشاہدات ایسے تھے کہ میں بری طرح سحر میں بتلا ہو گیا۔ آگے باقی کتاب کا مطالعہ کیا تو قبلہ بھٹی صاحب کے مطالعہ علم، روحانیت اور تصوف کا نہ صرف میں قائل ہو چکا تھا بلکہ قبلہ بھٹی صاحب کے حرا در عشق میں بتلا ہو چکا تھا کیونکہ "اسرار روحانیت" معلومات کا ایک انمول خزانہ ہے۔

تصوف نہ رسم ہے نہ علم بلکہ غلط کا نام ہے، پھر فرمایا۔ تصوف دراصل حریت کرم، پے تکلفی اور سخاوت کا نام ہے۔ ابو بکر اللہ تعالیٰ کا یہ قول تصوف کی تعریف اور جامعیت کا شاہکار ہے، آپ نے فرمایا ہے: تصوف صفاتی تزکیہ اور مشاہدہ کا نام ہے۔

اس قول فیصل میں پہلی بات (صفا) سبب ہے اور دوسری بات (مشاہدہ) غایت اور مدعا ہے۔ یہ بڑی جائے تعریف ہے جس میں سالک کی منزل کا بھی ذکر ہے اور اس راستے کا بھی جوسالک کو منزل تک لے جاتا ہے۔ امام غزالی نے احیاء العلوم میں فرمایا۔ اس منزل کا راستہ یہ ہے کہ پہلے مجاہدہ کرنے، صفات مذمومہ کو مناٹے، تمام تعلقات کو توڑداں اور پوری طرح اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف متوجہ ہو جائے۔ جب یہ سعادت حاصل ہو جائے تو اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے حل کا متولی بن جاتا ہے اور علم کے انوار سے اس کو منور کر زیکر مذمومہ لے لیتا ہے۔ یہ کہنا بے جانہ ہو گا کہ تصوف دراصل معرفت کی چابی ہے۔ عرفان، باطنی کشف اور الہام کے ذریعے حقیقت تک رسائی حاصل کرنے کا نام ہے۔ یہ کوشش اور جستجو ہے جو تمام اقوامِ عالم، مذاہب اور تمام انسانی نسلوں میں قدیم ترین زمانہ سے چل آ رہی ہے۔ تصوف ایک عظیم باطنی لہر کی طرح تمام مذاہب میں جاری و ساری ہے۔ وسیع تر مفہوم کے حاظہ سے ہم اسے حقیقت مطلق کے شعور سے بھی تعبیر کر سکتے ہیں البتہ اگر چاہیں تو ہم اسے دانش، نور یا عشق قرار دیں یا کوئی اور نام دیں۔ آج کے انسان کو جس شدت سے اپنی باطنی اصلاح درکار ہے شاید ماضی میں کبھی نہ تھی۔ پروفیسر عبد اللہ بھٹی صاحب کی یہ تصنیف بلاشبہ تصوف اور روحانی علوم پر انسانیکو پڑیا کی حیثیت رکھتی ہے اور انہوں نے جدید دور میں اس حوالے سے ہونے والی تبدیلیوں اور قباحتوں کا بھرپور حکایہ کیا ہے۔ روحانی مسافروں کو عبد اللہ بھٹی صاحب سے ضرور ملتا چاہیے یا پروفیسر صاحب کی کتاب (اسرار و حادیث) کا مطالعہ کرنا چاہیے۔ اس کتاب میں وہ سب کچھ ہے جس کی تلاش میں روحانی مسافر رہتے ہیں۔

پروفیسر صاحب کی یہ مسائی جمیلہ اللہ تعالیٰ قبول فرمائیں اور اس سے سالکین تصوف کو اہمیتی نصیب ہو۔

### طارق سلمیل ساگر

متاز دانشور، مصنف، ناول نگار و کالم نگار



## جاوید چوہدری

نامور کالم نگار، فلسفی و متنکر

عبد اللہ بھٹی صاحب سے میری ملاقات میرے عزیز ترین دوست عرفان جاوید کے ذریعے ہوئی۔ عرفان پاہنچا اور آسٹرالو جی میں خصوصی دل پھٹی رکھتا ہے چنانچہ اسے جہاں بھی کوئی ایسا شخص نظر آتا ہے جس کے ملکے ہوئے ہوں، واڑھی ناتراشیدہ اور بے ترتیب ہو، جس نے میلے کھلے کپڑے پہن رکھے ہوں اور جس کی قیص کی لامپری کی ہو یا اسے فوراً پیر مان لیتا ہے، اس کے بعد اس کی ولایت کا اشتہار بن جاتا ہے۔ عرفان نے عبد اللہ بھٹی صاحب کی بھی اسی جذبے اور ولوں کے ساتھ تعریف کی جیسے یہ ماضی کے اولیائے کرام کی کیا کرتا تھا میں ان دونوں میں شکنیش کے گزر رہا تھا مجھے کوئی جھوٹا سچا سہارا چاہیے تھا میں اس سہارے کی تلاش میں عبد اللہ بھٹی صاحب کے پاس پہنچ گئے۔ جبکہ اس وقت ہوئی جب عبد اللہ بھٹی صاحب نے چند سینڈ میں میرا مرض بتا دیا، میں ان کی ریٹنگ پر حیران رہ گئے۔ کلی ملاقاتات انی بھرپور اور شاندار تھی کہ میرا ان کے ساتھ تعلق استوار ہو گیا۔ عبد اللہ بھٹی صاحب صوفی پیں یانپیں میں اس کا لہلہ ہیں کر سکتا کیونکہ ایمان کی طرح تصوف بھی بندے اور خدا کا سیکرٹ ہوتا ہے اور کسی شخص کو اس سیکرٹ میں بھاگنے اور رائے دینے کا حق نہیں لہذا میں بھی اس سیکرٹ کے بارے میں کوئی رائے نہیں دے سکتا۔ لیکن جہاں تک جو اولاد بھی صاحب کی اس کتاب کا تعلق ہے روحانیت اور تصوف کے طالب علم کے لئے یہ یقیناً مقید اور معاون ثابت ہوگی اسکا ایک ملکی کتاب ہے۔

تصوف ایک راز ہے اور اس راز کا راز داں اسے عام لوگوں کے سامنے نہیں کھول سکتا۔ خاموشی صوفیائے کرام ۱۱۷ کا کذیکت ہے اور جو صوفی اس ضابطہ اخلاق کی خلاف ورزی کرتا ہے وہ بھاری سزا کا ذمہ دار ہے لیکن اس کو داں کے ساتھ ساتھ علم بھی ہے اور عالم کے لیے علم چھپانا اتنا ہی مشکل ہے جتنا عورت کے لئے آٹھ نو ماہ کا حمل ہے، وہ رکھنا چنانچہ صوفی تصوف میں جوں جوں ترقی کرتا جاتا ہے یہ صاف چھپتے بھی نہیں اور سامنے آتے بھی نہیں جیسی کامیابی کا لکھا رہ جاتا ہے۔ بولنا اس کی علمی بھروسی بن جاتا ہے اور خاموش رہنا ضابطہ اخلاق یہ لوگ مجبوری کے اس دور

میں واقعات کا سہارا لیتے ہیں۔ یہ علم بانٹنے کیلئے قصے کہانیوں اور ضرب الامثال کی مدد لیتے ہیں۔ یہ تصوف کے گھر راز کو واقعات میں چھپاتے ہیں اور یہ واقعات لوگوں کے سامنے رکھ دیتے ہیں تاکہ سمجھنے والے سمجھ جائیں اور ناسمجھا۔ کہانی سمجھ کر پڑھیں اور بھول جائیں۔ یہی وجہ ہے کہ تصوف کی 99 فیصد کتابیں، تصویں، کہانیوں پر مشتمل ہوتی ہیں عبد اللہ بھٹی صاحب کی کتاب واقعاتی ہے لیکن ان واقعات میں انتہائی گہرے راز چھپے ہیں۔ آپ میں سے کون ادا رازوں تک پہنچتا ہے اور کون اس کتاب کی سطح پر تیر کر گھر واپس چلا جاتا ہے اس کا فیصلہ اللہ تعالیٰ کرے گا یا پھر آپ لوگ میں بس اتنا جانتا ہوں کہ جو لوگ خدمتِ خلق اور دکھی لوگوں کا دکھ کم کر دیتے ہیں وہ اللہ کے خاص بندے ہوں ہیں اور یہ کام عبد اللہ بھٹی صاحب عرصہ دراز سے کر رہے ہیں اور روزانہ درجنوں پر بیشان لوگوں کو ان کے دکھوں اور ٹینیوں سے نکالتے ہیں۔

# روحانی مسائل کا حل باطنی علوم سے

علامہ عظیم جی

علماء عظيم جي (روزنامہ جنگ، لندن)

لئام حمد و ثناء رب العالمین مالک یوم الدین قادر و قدریہ کے لیے ہیں۔ شایان شان درود سلام حبیب بکیر یا  
لئام العالمین فتح المرسلین کے لیے ہیں۔

میرے قارئین کرام کی ایک بڑی تعداد نے روحانیت کے سلسلے میں اولیائے کرام اور صوفیائے عظام کے  
القادر جیلانی اور ان کے تصرفات کے بارے میں سوال کیا ہے اور بعض اولیائے کرام خصوصاً حضرت عبدالقدار جیلانی سے  
ذکر ہے اس روایات پر تبصرہ کرنے اور دور حاضر کے اولیائے کرام پر روشی کے لیے پوچھا ہے۔ ہم آخر میں اپنے محترم  
کارگین کے نام درج کریں گے۔ جواب اعرض ہے کہ جیسا کہ کئی کالموں میں روحانیت اور روح کے بارے میں تفصیلات  
بیان کی چاہی رہی ہیں کہ روح کیا ہے اور روحانیت سے کیا مراد ہی جاتی ہے۔ چونکہ علم ایک نہایت گہرے سمندر کی طرح ہے  
اس میں غوطہ لگانے والے اپنے اپنے تجربات اور علمی معلومات اور پھر اپنی عقل و دلنش کے دائرے کے اندر رہ کر لکھتے اور  
بیان کرتے ہیں۔ اس سے کسی ایک پوائنٹ پر متفق ہونا بعید از قیاس ہے۔ اسی طرح مختلف ادوار کے اولیائے کرام کے علمی  
یادداں اور فوائد الہی تک رسائی کا پیمانہ مختلف ہوتا ہے۔ شیخ عبدالقدار جیلانی کی ابتدائی زندگی سچائی اور علم کے حصول کی لگن میں  
ظہر ہے اور مشاہدات میں گزری اور آپ نے چالیس برس تک قرآن و حدیث، فقہ اور طریقت کے علوم سے سیرابی  
کا عمل کی اور اعلیٰ درجہ کے پا کیزہ اور بلندترین بزرگی اور روحانی فیض کے حاملان سے فیض روحانی کو ظاہر یا طعنی علوم کی  
ماوازیں طے کیں۔ آپ کرامات کے بجائے تمام عمر شریعت مطہر قرآن و سنت کے سخت پابند رہے حتیٰ کہ تاریکِ صلوٰۃ (نمزاں)  
کو درج کلر میں تصور فرماتے رہے۔ تاہم سخت سے سخت اور بڑے سے بڑے گہنگار نے جیسے ہی دامن تھاما اور توجہ کے لیے  
برہم کا اسے اُنفلین سے اٹھا کر "احسن تقویم" اور یقین کی منزل پر لا کھڑا کیا۔ اسی سلسلہ میں الگ مضامین سے  
الخلاہ کریں۔ تاہم قارئین نے دور حاضر میں اولیائے کرام کی ڈیوبیوں کے بارے میں پوچھا ہے۔ خاص طور پر کئی

جاوید چوہدری

اینکر پرنس ایکسپریس چینل

کالم نگار روزنامہ ایکسپریس

نافعه می باشد

کے کچے را آپنی ملیانیں اسیں ایک دوست ایجاد کر دیتے ہیں  
لیں عقلیں کہاں بھی نہیں پڑتے بلکہ پڑتے لے کر بے کاری کر دیتے ہیں

نَفْسًا مُّهَاجِرَةً فِي الْأَرْضِ لَا يَعْلَمُ بِإِيمَانِهِ إِنَّمَا يَعْلَمُ بِإِيمَانِهِ رَبُّهُ

ن شنیش بون اند نکو سپهان همچو لاهوت خوش بخواهیم

فَلَمْ يَرِدْ مَكْبُرَةً فَلَمْ يَرِدْ مَكْبُرَةً فَلَمْ يَرِدْ مَكْبُرَةً

وَمِنْ الْكَبَدَيْنِ لَنْ أَلْتُلَهُنْ هُمَا جَمِيعُهُنْ فَلَمَّا لَرَنْتُهُمْ

وَمُكَبِّرَاتٍ إِلَيْهِنْ كَمَا حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنُ عَلِيٍّ

سالیون پی-لک، نلکن، نلکن، نلکن، نلکن، نلکن، نلکن، نلکن

الله ينفعك - لك يا معلم - ربنا يعلمك انك نذيرنا في سلام بحق

لے کر ملکہ آٹھ کوئی نہ تھے بلکہ اپنے اڑاکے میں اپنے بھائی کے ساتھ تھے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أَكْتَابُ لِلَّهِ أَكْلَانْ كِبِيْرْ لِلَّهِ تَعَالَى تَسْبِيْحُهُ مُكَبِّلْ لِلَّهِ تَعَالَى بِحُجَّةِ الْأَدَمِ

دوست جن میں چوہری لال حسین لندن، محمد اسلم لندن، محمد معروف لکاشاڑ، دوست محمد فریڈ فورڈ، آمند سعید برہام چوہری محمد شریف برہام اور جنید علی خان برہام میاں مشتاق احمد ماچستر نے پوچھا ہے کہا ہو رہا ہے آج کل پروفیسر عبدالبھٹی کی شہرت عام ہے اور ان کے بارے میں معروف کالم نگار عطاء الحق قاسمی اور سینئر صحافی ٹی وی ایسٹرن حامد میرے اپنے کالم میں اہم اکشافات کیے ہیں اور اسی طرح ارض وطن کے متاز دانشوروں اور کالم نگاروں، علمائے کرام نے بڑی قیمتی اور خوبصورت آراء کا اظہار کیا ہے۔ پھر مجھنا چیز سے رائے طلب کی ہے۔ اگرچہ خود کو اس قابل تصور نہیں کرتا کہ میں عطا مالی قائم، بانو قدیسه، مفتی سیالوی، مفتی راغب حسین نعیمی، پروفیسر صوفی غلام سرور، میاں قادری جیسے قابل احترام صاحبوں دانش کی رائے کے بعد اپنی حیر رائے دوں۔ انگلینڈ میں بے شمار لوگوں کی زبان پر عبد اللہ بھٹی صاحب کا ذکر تھا لہذا یہ دل میں بھی بہت زیادہ اشتیاق پیدا ہوا اور میں پاکستان جا کر ان سے ملا بھی، ان سے ملاقات کے بعد اب میں بھی پاریں کے ساتھ کہتا ہوں کہ عبد اللہ بھٹی صاحب واقعی ایک درویش انسان ہیں جو خدمتِ خلق کے عظیم مشن پرش و رضا کی، بیکار لوگوں کی خدمت اپنامہ ہی فریضہ سمجھ کر ادا کر رہے ہیں۔ میں جب بھی پاکستان جاتا ہوں تو انہیں خدمتِ خلق میں ہی مصروف پاتا ہوں۔ یہی خدمتِ خلق ہی ان کے روحاںی مقام کا اظہار کرتی ہے کہ وہ موجودہ دور کے ولی کامل درویش ہیں۔ تاہم اتنا ضرور عرض کروں گا کہ قرآن و حدیث میں آتا ہے کہ جب کوئی بندہ اپنے رب کریم کا ہو جاتا ہے، اس کا احسان، پڑھنا لکھنا، سوتا جا گنا قرآنی احکامات پر چل کر ایسا ہو جائے کہ وہ خود کو فوگم کر دے اور اپنے رب کریم کو یا جی یا الام لفظ نہیں عملہ اور منزل یقین سے تسلیم کرے تو پھر اس کی آنکھ اس کا ہاتھ کان ناک زبان نقارہ خدائے عزوجل بن جاتا ہے جس سے پھر وہ دیکھتا یا بولتا ہے۔ جو کہتا ہے وہ اللہ ہی کی مرضی بن جاتی ہے جیسا کہ تاجدار انیاء فخر الرسل ختم المرسلین کے قرآن پاک میں ارشاد فرمایا کہ میں بھی بشر ہوں، گویا کہ انسان کامل جو اللہ کی بات اور احکامات سنائے مگر وہی کہ جو کو وحی الہی کے مطابق ہوتا ہے۔ وہ اپنے پاس سے کچھ نہیں کہتا، اس کی روشنی میں اگر کوئی اللہ کا بندہ قرآن کریم پر اتنا برا بیان پیدا کرے کہ آگ کا کام جلانا ہے لیکن اللہ کے حکم کے بغیر نہیں اور جب زمین و آسمان تک پھیلی ہوئی آگ کو انشدے طیل کے لیے حکم جائے، وہ پھر آگ نہیں سلامتی بن جاتی ہے۔ بس اسی طرح عبد اللہ بھٹی صاحب کے بارے میں معلومات حاصل ہوئیں ان کی شہرہ آفاق کتاب "اسرار روحاںیت" کا مطالعہ کیا، وہ اللہ پاک کے نام یا حی یا قوم میں ہوئے اور پھر انہیں روحاںیت کا گوہر کیا نصیب ہو گیا جس کی وجہ سے جلتے ہوئے سرخ نو ہے کا تیز دھار آلان کے ہاتھ میں آ کر "سلامتی" بن جاتا ہے۔ بے نور آنکھ روش و تباہ ہو جاتی ہے اور اپاٹیج، محبور مخذل و محبت مند و توانا ہو کر چلنے لگ جاتے ہیں۔ یہی وقت روحاںی کا فیض خدمتِ خلق کے لیے پروفیسر عبد اللہ بھٹی کو نصیب ہو چکا ہے اور وہ اس فیض و کرم ربِ ذوالجلال کو اپنی ذات کے بجائے مخلوق خدا کی خدمت کے لیے وقف کر کے نقش اولیائے کرام بزرگان دین کے طریق داتا تا کی نگری شہر لا ہور میں دن رات لاعلاج مریضوں کا مدد اور فرمائی ہے ہیں۔ دو رضاخ میں اسلامی روحاںیت کے نکھرے ہوئے چہرے کی مانند ہیں اور فی زمانہ بدل پیروں اور عاملوں نے خود ساختہ رسم و رواج پیدا کر کے لوگوں کو گراہ کیا ہے۔ ان سے نجات دلاتے ہیں اور پھر خاص و عام چھوٹے بڑے امیر غیر کونگا شفقت سے دیکھتے ہیں اور روحاںی بیماریاں

### علامہ عظیم جی

روزنامہ جنگ، لندن



دوست جن میں چوہری لال حسین لندن، محمد اسلم لندن، محمد معروف لکاشاڑ، دوست محمد فریڈ فورڈ، آمند سعید برہام چوہری محمد شریف برہام اور جنید علی خان برہام میاں مشتاق احمد ماچستر نے پوچھا ہے کہا ہو رہا ہے آج کل پروفیسر عبدالبھٹی کی شہرت عام ہے اور ان کے بارے میں معروف کالم نگار عطاء الحق قاسمی اور سینئر صحافی ٹی وی ایسٹرن حامد میرے اپنے کالم میں اہم اکشافات کیے ہیں اور اسی طرح ارض وطن کے متاز دانشوروں اور کالم نگاروں، علمائے کرام نے بڑی قیمتی اور خوبصورت آراء کا اظہار کیا ہے۔ پھر مجھنا چیز سے رائے طلب کی ہے۔ اگرچہ خود کو اس قابل تصور نہیں کرتا کہ میں عطا مالی قائم، بانو قدیسه، مفتی سیالوی، مفتی راغب حسین نعیمی، پروفیسر صوفی غلام سرور، میاں قادری جیسے قابل احترام صاحبوں دانش کی رائے کے بعد اپنی حیر رائے دوں۔ انگلینڈ میں بے شمار لوگوں کی زبان پر عبد اللہ بھٹی صاحب کا ذکر تھا لہذا یہ دل میں بھی بہت زیادہ اشتیاق پیدا ہوا اور میں پاکستان جا کر ان سے ملا بھی، ان سے ملاقات کے بعد اب میں بھی پاریں کے ساتھ کہتا ہوں کہ عبد اللہ بھٹی صاحب واقعی ایک درویش انسان ہیں جو خدمتِ خلق کے عظیم مشن پرش و رضا کی، بیکار لوگوں کی خدمت اپنامہ ہی فریضہ سمجھ کر ادا کر رہے ہیں۔ میں جب بھی پاکستان جاتا ہوں تو انہیں خدمتِ خلق میں ہی مصروف پاتا ہوں۔ یہی خدمتِ خلق ہی ان کے روحاںی مقام کا اظہار کرتی ہے کہ وہ موجودہ دور کے ولی کامل درویش ہیں۔ تاہم اتنا ضرور عرض کروں گا کہ قرآن و حدیث میں آتا ہے کہ جب کوئی بندہ اپنے رب کریم کا ہو جاتا ہے، اس کا احسان، پڑھنا لکھنا، سوتا جا گنا قرآنی احکامات پر چل کر ایسا ہو جائے کہ وہ خود کو فوگم کر دے اور اپنے رب کریم کو یا جی یا الام لفظ نہیں عملہ اور منزل یقین سے تسلیم کرے تو پھر اس کی آنکھ اس کا ہاتھ کان ناک زبان نقارہ خدائے عزوجل بن جاتا ہے جس سے پھر وہ دیکھتا یا بولتا ہے۔ جو کہتا ہے وہ اللہ ہی کی مرضی بن جاتی ہے جیسا کہ تاجدار انیاء فخر الرسل ختم المرسلین کے قرآن پاک میں ارشاد فرمایا کہ میں بھی بشر ہوں، گویا کہ انسان کامل جو اللہ کی بات اور احکامات سنائے مگر وہی کہ جو کو وحی الہی کے مطابق ہوتا ہے۔ وہ اپنے پاس سے کچھ نہیں کہتا، اس کی روشنی میں اگر کوئی اللہ کا بندہ قرآن کریم پر اتنا برا بیان پیدا کرے کہ آگ کا کام جلانا ہے لیکن اللہ کے حکم کے بغیر نہیں اور جب زمین و آسمان تک پھیلی ہوئی آگ کو انشدے طیل کے لیے حکم جائے، وہ پھر آگ نہیں سلامتی بن جاتی ہے۔ بس اسی طرح عبد اللہ بھٹی صاحب کے بارے میں معلومات حاصل ہوئیں ان کی شہرہ آفاق کتاب "اسرار روحاںیت" کا مطالعہ کیا، وہ اللہ پاک کے نام یا حی یا قوم میں ہوئے اور پھر انہیں روحاںیت کا گوہر کیا نصیب ہو گیا جس کی وجہ سے جلتے ہوئے سرخ نو ہے کا تیز دھار آلان کے ہاتھ میں آ کر "سلامتی" بن جاتا ہے۔ بے نور آنکھ روش و تباہ ہو جاتی ہے اور اپاٹیج، محبور مخذل و محبت مند و توانا ہو کر چلنے لگ جاتے ہیں۔ یہی وقت روحاںی کا فیض خدمتِ خلق کے لیے پروفیسر عبد اللہ بھٹی کو نصیب ہو چکا ہے اور وہ اس فیض و کرم ربِ ذوالجلال کو اپنی ذات کے بجائے مخلوق خدا کی خدمت کے لیے وقف کر کے نقش اولیائے کرام بزرگان دین کے طریق داتا تا کی نگری شہر لا ہور میں دن رات لاعلاج مریضوں کا مدد اور فرمائی ہے ہیں۔ دو رضاخ میں اسلامی روحاںیت کے نکھرے ہوئے چہرے کی مانند ہیں اور فی زمانہ بدل پیروں اور عاملوں نے خود ساختہ رسم و رواج پیدا کر کے لوگوں کو گراہ کیا ہے۔ ان سے نجات دلاتے ہیں اور پھر خاص و عام چھوٹے بڑے امیر غیر کونگا شفقت سے دیکھتے ہیں اور روحاںی بیماریاں

اصل اداہاتا ہے۔ میرے خیال میں حقیقتاً اس روحانی سفر کے مختلف پروادہ میں اس کتاب میں نظر آتے ہیں جو مسافر عشق  
عبداللہ بھٹی صاحب نے اپنی روح کی پیاس بجھانے کے لیے اختیار کی۔ پروفیسر صاحب کے روحانی مشاہدات،  
کتاب روحاںی مسافروں کے لیے مشعل راہ ہیں۔ پروفیسر صاحب شب و روز دکھنی انسانیت کی خدمت بلا معاوضہ کرتے  
ہیں اسے اندازہ ہوتا ہے کہ اللہ کا ان پر خاص کرم و فضل ہے۔ آج کل کامادی دور جس میں ہر نفس ظاہری آسائش اور  
کاملاً بندگی کے حصول میں نفس امارہ کا تابع نظر آتا ہے اور اس کے راستے میں آنے والی تمام رکاوٹوں کو ظلمانہ ہٹانے سے  
روظی اگر کہتا بلکہ انسان بری طرح شیطانی جاں میں پھنس چکا ہے، لہذا ان حالات میں خانقاہی نظام ہی اس اصلاح کی  
کامیاب رکھتا ہے۔ مگر خانقاہی نظام چلانے والے خود غلبہ نفس کا شکار ہو کر مادی آسائشات اور لذات میں پڑ گئے ہیں۔ لہذا  
عبداللہ بھٹی جیسے لوگ اس مادیت سے دور ہیں انہیم سے میں روشنی کی کرن کی مانند ہیں جو بیمار، لاچار اور دکھلی لوگوں  
کی ایسا خدمت عبادت سمجھ کر رہے ہیں۔ اللہ پروفیسر صاحب کو مزید ہمت اور استقامت دے اور وہ لوگوں کی زیادہ  
خدمت کرتے رہیں۔ یقیناً پروفیسر صاحب کی یہ کتاب را حق کے مسافروں اور متلاشیوں کے لیے یمنارہ نور  
گا۔ (۲۶۰۵)

فخرِ اہلسنت، عکسِ شہید پاکستان

محمراغب حسین نعیمی

ناظمِ اعلیٰ جامعہ نعیمہ لاہور



## روحانی کتب میں خوبصورت اضافے

مفہی محمد راغب حسین نعیمی

کتاب مستطاب "اسرار روحانیت" جتاب پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کی خوبصورت کتاب ہے جو کہ پروفیسر  
عبداللہ بھٹی صاحب کی روحانی آب میتی اور مختلف روحانی مخالف میں روحانی دروس پر مشتمل ہے۔

پروفیسر صاحب نے روحانیت کے اسرار و نیوز کو اس کتاب میں خوبصورت اور آسان پیرائے میں بیان کیا ہے۔  
روحانیت کی حقیقت سے پرداہ اٹھا کر قارئین کی نگاہوں اور سوچ کو ایک نئے طرز فکر سے روشناس کرانے کی کوشش کی ہے۔

اس کتاب میں روحانیت کی حقیقت اور تعریف بھی ہے تو روحانیتِ اسلام کا دیگر مذاہب میں موجود نظریات سے مقابل بھی  
ہے۔ پروفیسر صاحب نے کتاب میں اسلام میں موجود مختلف صوفیا اور ان کے سلسل کا ذکر لطفی بھی کیا ہے۔ پروفیسر

عبداللہ بھٹی صاحب سے میری پہلی ملاقات عزیزم نورانجھا صاحب کے ساتھ ہوئی۔ میں نے عام کتاب سمجھ کر رکھ لی یہیں  
جیسے جیسے میں اس کو پڑھتا گیا مجھے خوشگواری حیرت ہوئی کہ یہ کتاب انتہائی جامع، معلومات سے بھر پور اور ادو میں روحانیت  
اور قصوف پر اپنی نوعیت کی خاص کتاب ہے جو روحانی مسافروں کیلئے مشعل راہ ہوگی۔ اس میں پروفیسر صاحب نے

روحانیت کے حصول میں کئے جانے والے دشوار سفر کے مختلف مرحلوں کو بیان کیا ہے اور حقیقتِ حال بھی بھی ہے کہ رسول  
کریم رَحْمَةُ اللّٰهِ عَلٰيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ نے انسانیت کے جن بنیادی مسائل کو حل کرنے کا پیغام دیا ہے اس کی ابتداء بھی

حوالی نفس کی اصلاح سے ہوتی ہے۔ اُس کی اس اصلاح کا طریقہ کار اور انسانی ذات میں موجود مادے جو انسان کے وجود  
کو تیز بنا دیتے ہیں کی تفصیل بھی بیان کی گئی۔ ہر مشاہد، تکبر، غبیث، ظالم، بخل، غصہ، حسد، جھوٹ، لاچ، ریا کاری، عجلت پسندی

ایسے مادے از ای کی شخصیت کو دن وار مردیتے ہیں۔ جبکہ اس کے مقابل اخلاص، صدق، صبر، حسن خلق، خوف خدا، زہد،  
بھوک و ترک خواہش اور قناعت ایسی صفات انسان کی شخصیت کو لازواں بنا دیتی ہیں جو کہ منشاء سفرِ روحانیت ہے۔ سفر

روحانیت کی مرشد کے بغیر کیا جائے تو ایسے ہے کہ صراحتیں کوئی بھولا بھٹکا مسافر راستے کی تلاش میں ناٹک تو یاں مار رہا ہو  
روحانیت کا یہ سفر اگر کسی مرشد کے زیر سایہ اس کے ارشادات اور نگاہ پر تاثیر کے زیر اثر ہو تو یقیناً سفرِ ذاتی الوبیت کا

وہ اپنے اور نہ اچھے عالم کے ذکر کے ساتھ اسلام اور روحانیت کے ضمن میں صحیح اسلامی روحانیت کا نکھر تاہو اچھہ نہیں کیا گیا۔ اس کی زمانہ بدل پیروں اور عاملوں نے خود ساختہ رسوم و رواج کی دلیل جمادی ہے۔ فقر، تصوف، صوفی، معرفت کی اگلی احادیث ہوں یا پہلی صدی ہجری سے دوسری صدی ہجری تک کے صوفیا کے تذکرے پروفیسر صاحب نے معلومات کے لئے کوئی کرنے کے ساتھ ساتھ کامیابی کے تذکرے کروں اور سلاسل تصوف کی خوبصورت لڑی نے کتاب کو مزید باہر کرت کرنے کے ساتھ ساتھ ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔ نفس اور اس کی ترجیحات کیا ہیں، ہواۓ نفس سے کیا مراد ہے، محابیت نفس کیوں اور اس کا ایک تاریخی دستاویز بھی بنادیا ہے۔

اور اس طرف ان پروفیسر کو کر کے پروفیسر صاحب نے ایک مدبر اور حکیم کا کردار ادا کرتے ہوئے ایک مصلح کی ذمہ داری کو بھی خوب

کامیاب کامیاب اور خاصین کی صفات کے تذکرے مثلاً صدق، صبر، رجا، حسن خلق، خوف خدا، زہد فی الدین، قناعت، توکل علی اللہ

اللہ، قلت النوم، عزالت، ذکر الہی، اسم اعظم، روزِیت اور عشق الہی اور مرشد کامل کے بیان نے عصر حاضر میں اس میدان

دلبلے پتے جسم کے حامل مگر چست و تو انا، حسب موقع مختصر مگر جامع اور مدلل گفتگو، بے لاگ تبصرہ، دلکھی دلوں کا

محرم راز، مجسمہ اخلاص و دوفا، حالات حاضرہ پر گہری نظر رکھنے والا مگر کلمین شیو پینٹ شرٹ میں مبوس سجدہ لیکن ہر وقت مکرا اتنا

چہرہ رکھنے والے کسی شخص کے بارے میں سوچنے پر ایک سوش اور متحرک فرد کا خاکہ توڑہ ہن میں ابھر سکتا ہے لیکن جب

ملقات، ہو جائے اور یہ تمام صفات اس میں نظر بھی آ جائیں اور یہ ملاقات بھی پہلی ہو تو کون کہہ سکتا ہے کہ ان صفات کا حال

عملیات، روحانیات اور تصوف پر اتنی گہری نظر اور تحقیق بھی رکھتا ہے۔ اور جب آپ اپنا نام اور تاریخ پیدائش بتائیں تو وہ

آپ کے ماضی، حال اور مستقبل کے بارے میں انتہائی تیک معلومات اور آپ کے جسمانی عوارض کی نشاندہی بھی کرے تو

ملنے والا شدید حیرت میں بنتا ہو جاتا ہے کہ اس بندہ خدا پر اللہ کتنا احسان ہے، انسانی جسم، اطائف اور روحانی کیفیات اور

مشابدات پر گفتگوں کے یا کر کے مزید غوشہ گاریت ہوتی ہے۔ عبداللہ بھٹی صاحب سے میری پہلی ملاقات میرے قریبی

دوست نور راجحا صاحب کے دفتر میں ہوتی ہے۔ پہلی ملاقات کے بعد اب بے شمار ملاقاتیں ہو چکی ہیں، ہر بار روحانیت اور

تصوف پر انتہائی معلومات سے بھر پور گفتگو ہوتی ۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ ان سے جو بھی ملا جس نے بھی ان کو دیکھا اور ان

کے بارے میں سنائے اس بات کا اعتراف کئے بغیر چارہ نہ رہا کہ ہاں پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب ان صفات کے حامل

ایک سحر انگیز فرد ہی نہیں متعدد اسماع الہی کے عامل، تصوف اور روحانیت کا گہرا مطالعہ رکھنے والی ایک عبقری شخصیت کا نام

ہے۔ جو دن رات دلکھی اور پریشان حال لوگوں کے جسمانی و روحانی امراض کا علاج فی بیبل اللہ کر رہے ہیں۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ اس میدان کے عام لوگ پرانے حکیموں اور سیاسیوں کی طرح اپنے تجربات اور عملیات کو عام

کرنے میں بالخصوص انہیں تحریری صورت میں منظر عام پر لانے سے ہمیشہ گریز کرتے ہیں، مگر یہ سوائے اخلاق اور مخلوق خدا کی

خدمت کے اور کیا ہو سکتا ہے کہ ”اسرار روحانیت“ کی تحریر اور انشاعت نے پروفیسر عبداللہ بھٹی کو بخیل نہیں بلکہ سجنی اور علم کی خیرات

بانٹنے والا بھی ثابت کر دیا ہے۔ پروفیسر صاحب کے روحانی سفر کے مشابدات اور کیفیات روحانی مسافروں کے لیے مشعل رہا ہے۔

اسرار روحانیت کیا ہے؟ علم روحانیات، روح، جسم، طیف، عالم مثال کے اسرار سے پرده کشانی کی عظیم تحریر ہے۔

## اسرار روحانیت ایک عظیم کتاب

مفتي رمضان سیالوی صاحب

محقق دوران، سلطان العلما

مفتي محمد رمضان سیالوی

خطيب جامع مسجد دامت اور بارلا ہور

مبر اتحادیین اسلامیین کمیٹی پنجاب

پرپل جامعہ نور الاسلام آمنہ پارک ملتان روڈ لاہور



عشق ای معراج روحانیت ہے، اب یہ عشقِ حقیق کیسے پایا جائے۔ اسرار روحانیت اس سلسلے میں مبتدی کی  
اہمیت کرنے کے لیے موجود ہے آج کل زمانے کے انداز بدل رہے ہیں، ائمہ رضا اوری ڈی سٹم نے کتب بین  
کے لیے ایسے جو علمی متن روحا نیات نور اللہ نور نے جب اپنے پوشیدہ خزانہ کے راز آشکار کرنے کا ارادہ کیا تو اس نے اپنے  
پاک کو ظلق کیا۔ سبھی صاحب شریعت انبیاء کو انسانی فلاں و بدایت کیلئے کتب دی گئیں۔ کتب ہی دراصل  
اصل ہیں ہر شے اپنی اصل کی طرف لوئی ہے۔ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کی ذات مبارکہ روحانی طالبین کے  
لیے ایسا کام ہے "اسرار روحانیت" پڑھ کر ہر فرد اپنی روحانی پیاس بجھا سکتا ہے اور اپنی روحانیت بڑھا سکتا ہے۔ روح  
لیکن اکابری ہے بے شک ذکرِ الٰہی سے ہی دل آرام پاتے ہیں۔

رپر نظرِ کتاب اس شیع کی مانند ہے جس سے لاکھوں چراغِ روشن کیے جاسکتے ہیں۔

ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ "اسرار روحانیت" اپنے مواد کے لحاظ سے منفرد نوعیت کی کتاب ہے اور روحانی کتب  
کی اولویت اضافہ ہے۔

بھری دعا ہے کہ صاحبِ کتاب کی کاوش نورِ دلایت علیٰ منبع روحانیت سے ہوتی ہوئی آپ کو عشقِ رسول اللہ صلی  
الله علیہ وآلہ وسلم اور عشقِ الٰہی کی معراج پر پہنچا دے۔ آمین۔

شہزادہ سید انتظار حسین شاہ زنجانی  
ایڈیٹر ماہنامہ آئینہ قصہ و زنجانی جنتری



## "روحانیت کے اسرار و موز اسرار روحانیت میں"

سید انتظار حسین شاہ زنجانی

میں اپنی خوش بخشی پر جتنا بھی نازکروں وہ کم ہے کہ مجھے یہ سعادتِ نصیب ہو رہی ہے کہ میں نابغہ روزگار  
پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کی کتاب "اسرار روحانیت" پر اپنی کم علمی کے ساتھ الفاظ لکھوں۔

جیسے رب العالمین ہے ایسے ہی روح اور روحانیات کا بھی ہر مدھب و ملت سے تعلق ہے۔ ہم خوش نصیب ہیں  
کہ ہر قوم کی راہنمائی کیلئے انبیاء مبوعث کئے گئے اور ہمارے لئے سردار الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائے  
فرمان رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے کہ "میں علم کا شہر ہوں اور علیٰ علیہ السلام اس کا دروازہ ہے۔"

یہی سبب و حقیقت ہے کہ زیادہ تر روحانی سلاسلِ دائرة اسلام میں رہتے ہوئے درمولائیں جا پہنچے ہیں۔ جو  
روحانی سلسلہ راستے میں ہی کھوجائے وہ سلسلہ، سلسلہ روحانیت نہیں کہلاتا "اسرار روحانیت" پر ایسی ہی کاوش عبداللہ بھٹی  
نے کی ہے اور "اسرار روحانیت" میں روحانیات کے اسرار و موز آسان الفاظ میں افشا کئے گئے ہیں۔

یقیناً پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب موجودہ دور کے ایک معروف روحانی سکالر اور معالج ہیں جو شب و روز دکھی  
انسانیت کی خدمت کر رہے ہیں۔

فاضل اساتذہ سے لے کر مکتبِ روحانیت کا ایک ادنیٰ طالب علم بھی پروفیسر صاحب کی کتابی شکل میں موجود  
روحانی اسرار و معارف کے اس مکمل سلسلہ میں اپنی روح کو معلم کر کے تشقی و تکین دے سکتا ہے۔ پروفیسر صاحب  
نے اس کتاب میں ایک اور مکمل کیا ہے کہ اس میں روحانیات اور مذاہب عالم کو شامل کر کے اس کتاب کو میں الاقوامی بنادیا  
ہے۔ یوں بھی روحانیات کا دائرة اختیارِ مکان سے لامکاں تک ہے۔ اسلام میں تصوف اور روحانیات کے تمام سلاسل کا  
ذکر اس کتاب کی اہمیت میں اضافہ کر رہا ہے۔ پہلی صدی سے عصرِ حاضر تک کے روحانی سلاکل نہایت خوبصورتی سے بیان  
کیے گئے ہیں جو پروفیسر صاحب کے علمی مقام کو بھی بیان کرتے ہیں۔

بھی ایک بھومنی ہیں۔ ہمارے محبوب اشتقاق احمد خان کہا کرتے تھے کہ ایک بھی روحانی شخصیت وہ ہوتی ہے جو دنیا  
کے دلماں سے دور رہے یعنی اس کا دل دنیا کی محنت سے خالی رہے۔ قبلہ پروفیسر صاحب اشتقاق صاحب کے  
کمالی کام کا مکمل دیتے ہیں۔

پروفیسر صاحب گزشتہ کئی برسوں سے ایک طرف تو دکھی انسانیت میں اپنا فیض بانٹ رہے ہیں تو دوسرا  
دین کے دلماں میں راہ سلوک کے مسافروں کی راہنمائی وہدايت کے لیے کئی کتابیں بھی تحریر فرمائے ہیں۔ غلط  
کتابیں اور دوستی کی وجہ سے جس تصوف کو عوام الناس کے لیے ایک معمہ بنادیا گیا ہے اس معنے کے حل کے لیے پروفیسر  
کتابیں اس شاید امراضیت سے قائمی جہاد میں مصروف ہیں، اس کا تازہ نمونہ ان کی معرفتۃ الاراء کتاب ”اسرار روحانیت“ کی  
کتابیں ہیں ہمارے سامنے موجود ہے۔ انہوں نے تصوف کے بارے میں پائے جانے والے فرسودہ تصورات، غلط  
کتابیں اسکی اثاثت و قیاسات کو درکرتے ہوئے نہایت منطقی اور خوبصورت انداز میں تصوف کی اہمیت اور انسانی  
دوستی اس کے اثرات پر جو سیر حاصل بحث کی ہے اس سے یقیناً راہ سلوک کے مسافر اور طالبان حق ہمیشہ مستفید  
ہوں گے۔ آپ روحانیت اور تصوف کو ایک عالمگیر سچائی بھی سمجھتے ہیں لیکن شریعت کی حدود سے باہر بھی نہیں  
ہوں گے۔ آپ اپنی تعلیمات اور اپنی اس تصنیف کے ذریعے قاری کو اور عوام الناس کو دلالت و برائیں کی قوت سے یہ  
معاشرہ گزشتہ کئی عشروں سے جس زوال کا شکار چلا آ رہا ہے اس سے تصوف جیسا خوبصورت ادارہ بھی نہ پہنچ سکا۔ تصوف  
در حاصل نام ہے اپنی ہستی کم مایہ کو اس ذات بیکار کے ساتھ ملانے کا جواز سے ہے اور تابدر ہے گا۔ اس ذات اعلیٰ کی  
قربت، اس کی رضا پھر اس کی ذات میں گم ہو کر اپنی ہستی کو بظاہر ملتے ہوئے قطرے سے سمندر بن جانے کا۔ روح کی  
سر بلندی کا، اپنے باطن کی گہرائیوں کے مشاہدے کا۔ اگرچہ تصوف کو ہر دور میں قبول عام کی سند حاصل رہی ہے لیکن اس کے  
ساتھ ساتھ مسئلہ تصوف ہر عہد میں متنازعہ بھی رہا ہے جس کی بڑی وجہ تصوف کے بارے میں پائے جانے والے غیر حقیقی  
تصورات کی بھرمار اور نہاد صوفیا اور بہرہ پیوں کا وہ گروہ ہے جو تصوف کا خرقہ پہن کر عوام الناس کو بے وقوف بنانے میں  
مصروف ہیں۔

کہا ہاتا ہے کہ تصنیف کے پردے میں ہم مصنف کی شخصیت کا عکس بخوبی دیکھ سکتے ہیں کیونکہ درحقیقت  
کتب اپنے مصالح کی سیرت، اس کی خوبیوں، اس کے نظریات کی عکاسی ہوتی ہے۔ اس قول کی روشنی میں قبلہ پروفیسر  
کتاب اپنی کتاب ”اسرار روحانیت“ اور اپنی تعلیمات کے پردے میں ہمیں فکر و دانش کے امین بھی دکھائی دیتے ہیں اور  
مصروف ہیں، ایک عاشق صادق بھی اور ایک نہایت مہربان انسان بھی، میدان تصوف کے ایک حقیقت پسند مجدد بھی  
لے کر اپنے انشاء پر دار بھی، ایک محقق بھی اور ایک ادیب و شاعر بھی کہ ان کی نشر کہیں کہیں شاعری کا آہنگ لیے  
گئے ہوں گے۔ پروفیسر صاحب اپنی کتاب میں فرماتے ہیں کہ ”میں کوئی شاعر یا ادیب نہیں کہ اپنی کیفیات کو بیان کر  
سکتی ہوں“، لیکن جس خوبصورت اور سادہ پڑا تر انداز میں انہوں نے زیارت رسول اکرم اور زیارت حضرت علیؑ کا حال  
کا انتظام کیا ہے وہ ہر سے بڑا ادیب بھی اتنے محضرا الفاظ میں بیان نہیں کر سکتا۔ آپ جب زیارت رسول پاک کا احوال  
کا انتظام کیے ہوئے کہتے ہیں کہ:

”اہمیتی ساری محتویوں اور کوششوں کا صدق مجھے اس رات مل گیا۔ میں دنیا کا سب سے خوش قسمت انسان بن  
گا۔ ہمارے ہمگ جاگ گئے، میں امر ہو گیا۔“ تو وہ ایک بہت بڑے عاشق رسولؐ کے طور پر سامنے آتے ہیں جو رسول  
لباس کے لحاظ سے ایک دنیا دار انسان دکھائی دیتے ہیں لیکن درحقیقت اپنی تعلیمات کی روشنی میں اور اپنی عملی زندگی میں اس

## فنا و بقا

### شہریار احمد خان

یہ ایک بہت بڑی حقیقت ہے کہ جب کوئی قوم زوال کا شکار ہو تو اس کے تمام ادارے زوال پذیر ہو جاتے ہیں۔  
قوم کا ایک بڑا حصہ اخلاقی اقدار سے کنارہ کشی اختیار کر لیتا ہے۔ مکاری، عیاری، ریا کاری لوگوں کا وظیفہ بن جاتا ہے۔ مسلم  
معاشرہ گزشتہ کئی عشروں سے جس زوال کا شکار چلا آ رہا ہے اس سے تصوف جیسا خوبصورت ادارہ بھی نہ پہنچ سکا۔ تصوف  
در حاصل نام ہے اپنی ہستی کم مایہ کو اس ذات بیکار کے ساتھ ملانے کا جواز سے ہے اور تابدر ہے گا۔ اس ذات اعلیٰ کی  
قربت، اس کی رضا پھر اس کی ذات میں گم ہو کر اپنی ہستی کو بظاہر ملتے ہوئے قطرے سے سمندر بن جانے کا۔ روح کی  
سر بلندی کا، اپنے باطن کی گہرائیوں کے مشاہدے کا۔ اگرچہ تصوف کو ہر دور میں قبول عام کی سند حاصل رہی ہے لیکن اس کے  
ساتھ ساتھ مسئلہ تصوف ہر عہد میں متنازعہ بھی رہا ہے جس کی بڑی وجہ تصوف کے بارے میں پائے جانے والے غیر حقیقی  
تصورات کی بھرمار اور نہاد صوفیا اور بہرہ پیوں کا وہ گروہ ہے جو تصوف کا خرقہ پہن کر عوام الناس کو بے وقوف بنانے میں  
مصروف ہیں۔

رقم کو اپنی زندگی میں اب تک بے شمار بزرگوں سے ملاقات کا مشرف حاصل ہو چکا ہے لیکن گزشتہ دنوں ہماری  
ملاقات ایک آئیے مر ہندر سے ہوئی ہے دیکھ کر بے اختیار بر ژنڈر رسل کا وہ قول یاد آ گیا کہ بہترین انسانی خوبیوں کا  
اظہار صرف تصوف ہی کے ذریعے ممکن ہے۔ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کے روحانی مرتبے کا اندازہ لگانے کے لیے میں  
اس واقعہ کا سہارا لوں گا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت بایزید بسطامی نے ایک سو بیس بزرگوں کی خدمت کی لیکن وہ لذت آشنا  
سے محروم رہے۔ آخر کار حضرت امام جعفر صادق کی نگاہ کرم نے انبیاء وہ لذت حضرت بایزید  
بسطامی سلطان العارفین کھلاتے ہیں۔ بعدہ اسی طرح پروفیسر صاحب کو کل کریما حساس ہوا کہ ان کی محبت میں بیٹھ کر لذت  
آشنا کی وہ دولت لا زوال حاصل کی جاسکتی ہے جس کی اب تک تلاش تھی۔ یوں تو پروفیسر صاحب اپنی وضع قطع اور اپنے  
لباس کے لحاظ سے ایک دنیا دار انسان دکھائی دیتے ہیں لیکن درحقیقت اپنی تعلیمات کی روشنی میں اور اپنی عملی زندگی میں اس

ٹے کرنے کے دوران خود کو رپیش واقعات کا ذکر کرتے ہیں تو ماحول پر ایک محض طاری ہو جاتا ہے جو قاری کو اپنی گرفت لے لیتا ہے۔ قاری پر ایک بیبیت طاری ہو جاتی ہے اور وہ خود کو اس ماحول کا حصہ سمجھنا شروع کر دیتا ہے۔

قبلہ پر و فیر صاحب کی ایک خوبی اور ان کے ایک سچا صوفی ہونے کی دلیل یہ ہے کہ وہ کتاب میں درج مختصر واقعات کا ذکر کرتے ہوئے اپنی ذات کو نمایاں کرنے کی کوشش نہیں کرتے بلکہ ہر جگہ اپنے فیض پر اللہ تعالیٰ کا نہایت کے ساتھ شکر ادا کرتے نظر آتے ہیں۔ ناپینا لڑکے کی بینائی واپس آنے کا ذکر ہو یا پاگل لڑکے کے ٹھیک ہونے کا والہ زیارت رسول پاک کا ذکر ہو یا زیارت علی کا، پر و فیر صاحب ہر جگہ اس انعام پر بارگاہ ایزدی میں اپنا سر جھکائے اس کی نعمتوں کا شکر ادا کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ عشقِ الہی کا پرچار کرتی یہ کتاب درحقیقت مکاں سے لامکاں تک کاسنے ہے، پر و فیر صاحب کی تعلیمات میں ہمیں جا بجا یہ درس ملتا ہے کہ کس طرح ہم اپنے نفس کو خود غرضی، کینہ، ہوس، لائق، طمع، نفس پرستی، شہوت، تکبر، جھوٹ، حسد، تھصہ، نفرت، حقارت، خیانت اور تنگ نظری کی غلامی سے نجات دلا سکتے ہیں۔ کس طرح ہم قربِ الہی، صبر، شکر، توکل، رضا، عفو و درگزر، عجز و اکسار، ایثار، نرمی، تقوی، پاکیزگی، حسن سیرت، احسان اور یقین حکم جیسی اوصاف حمیدہ سے اپنی ذات کو منصف کر سکتے ہیں۔

محترم قارئین! اگر کوئی راہ حق کا مسافر سلوک کی منازل تیزی سے طے کرنے کا طلبگار ہے، اگر کوئی علم و عرفان کی منزل سر کرنے کا خواہش مند ہے، اگر کوئی ابدی و سرمدی حقائقوں سے آشنائی کا طلبگار ہے، اگر کوئی دنیا کے جسمیوں میں رہتے ہوئے بھی اسرارِ روحانیت کو اپنے دل پر مکشف کرنے کا خواہش مند ہے، اگر کوئی راہ حق جانے کا متممی ہے، اگر کوئی زہد و تقویٰ کا حقیقی مفہوم سمجھ کر اسے اپنی عملی زندگی میں نافذ کرنے کا خواہش مند ہے، اگر کوئی اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی محبت سے اپنے قلب و ذہن کو معطر کرنا چاہتا ہے، اگر ایک عاشق صادق کی طرح اپنے رب سے ہم کلام ہونا چاہتا ہے، اگر اپنی روح کو عشق سرمدی کی شیرینی میں گوند کر اسے امر کرنے کا خواہش مند ہے، اگر عشق سرمدی کی بے باک و تواناہوں میں ڈوب کر سراغِ زندگی پانے کا متممی ہے، اگر فقر و مستی کی دولتِ لا زوال اور عشقِ حقیقی کی لذت بے مثال میں ڈوب کر بقا کی منزل کو حاصل کرنا چاہتا ہے تو اسے پر و فیر صاحب سے ملاقات اور ان کی کتاب "اسرارِ روحانیت" کا مطالعہ ضرور کرنا چاہیے۔ کوئی لمحہ ہوتی رہے ساتھ کا جو میری عمر بھر کو سمیٹ لے میں فنا و بقا کے سمجھی سفر اسی ایک پل میں گزار دوں

شہریار احمد خان

متاز کالم نگار (روزنامہ پاکستان)



## روحانیت کا گلدستہ

زمر و نقوی

لندگی شاید اتفاقات ہی کا نام ہے۔ آج سے میں سال پہلے ایسا ہی اتفاق میری زندگی میں ہوا کہ جب مجھ پر ایک اور اکیلہ نے اپنے املاط صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہی ہے لیکن اس نے اس کا کچھ تھوڑا سا حصہ اپنے بندوں میں بھی رکھ رکھا ہے تاکہ اس کی مخلوق کی رہنمائی ہوتی رہے۔ جس طرح اس مادی دنیا میں ہر کوئی نہ ڈاکٹر بن سکتا ہے نہ انہیں زندگی اور ایسے میں جا سکتا ہے جب تک پیدائشی طور پر وہ مخصوص روحانیات کا حامل (جیونیک کوڈ) نہ ہو۔ اسی طرح ایسا بیٹھا گی ایسا ہی شعبہ ہے جس میں کوئی اس وقت تک دسترس حاصل نہیں کر سکتا جب تک پیدائشی طور پر ان روحانیات کا عالم ہو۔ کوئی کی کان میں ہیرا بیدا نہیں ہوتا۔ جو ہری ہیرے کو تراش کر اس کی خوبصورتی میں تو اضافہ کر سکتا ہے اسیں ایکیں نہیں کر سکتا۔ ہیرا تو لاکھوں کروڑوں سال کا نوں میں قدرتی عمل سے گزر کر جو دیں آتا ہے۔

دوسرے اتفاق زندگی میں روحانیت کے حوالے سے ہوا۔ کیوں کہ اس شعبے کے حوالے سے بدگمانیاں تھیں جو شاید اسی ہیں۔ اس شعبے میں بھی مادی فائدے کے لیے بے تحاشا وہ لوگ بھی گھس آئے ہیں جن کا روحانیت سے دور دوڑ کا ایسا بیٹھتا ہیں پر و فیر عبد اللہ بھٹی سے ملنے کے بعد یہ تمام بدگمانیاں دور ہو گئیں۔

ان سے ملاقات کے بعد میرے دل میں آپ کی ذات کے حوالے سے ایک ارادت کی نظر نے جنم لیا چنانچہ اسی ارادت مددی کے ساتھ میں نے "اسرارِ روحانیت" کا مطالعہ کیا تو مجھے ایسا لگا کہ یہ کتاب علومِ روحانیات کا وہ گلدستہ ہے کہ اس میں روحانی معلومات کے وہ تمام چھوٹ اور کلیاں اکٹھی کر دی گئی ہیں جس سے ہر کوئی بقدر ظرف اپنے مشام جاں کو معطر کر سکتا ہے۔ مادیت کے حصاءں جکڑے ہوئے انسان کو یہ کتاب علومِ روحانیت کے اندر پائے جانے والے سکون و طہیت کے بخیع عظیم سے آشنا کرواتی ہے۔

آج کے انسان کے تمام مسائل کا حل جس چیز میں پہاں ہے یہ اس کا تعارف کرتی ہے۔ یہ اپنے قاری کے طلب پیدا کرتی ہے کہ وہ اپنے من کی دنیا کو بیدار کر کے قتلے سے ٹھہر بننے کا سفر طے کرے۔ روحانی معارف کے

حوالے سے اس سے پہلے جو بھی کام ہوا وہ عام قاری کو بھروسہ حانیت کے سائل پر لانے میں ناکام نظر آتا۔ پروفیسر عبداللہ صاحب نے یہ بڑا اٹھایا ہے کہ ہر خاص و عام کو وہ روسہ حانیت کی کرنوں سے فیض یاب کریں۔ سید بھٹی شاہ ان کے دوسرے شاگردوں نے اپنے مرشدِ کریم کے ارشادات و تلقیمات کو جس خوبصورت انداز میں پیش کیا ہے اس قابل تحسین ہیں۔

پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کی ذات اتحاد میں اسلامیں کا باعث بھی ہے۔ اس دوسرے پر فتن میں جہاں مسلم کے اختلاف پر مسجدوں، مزاروں اور نماز جنازہ پر خودکش دھماکے ہوتے ہوں اور اسی پر لوگوں کو گردنوں کبھی سامنے سے تو کبھی پشت سے ذبح کیا جا رہا ہو، صوفیانہ تقلیمات اشد ضرورت بن گئی ہیں۔ جوانانوں میں رواداری برداشت اور بھائی چارے کو فروغ دیتے ہوئے ہماری دنیا کو امن کا گھوارہ بنادیں۔ بنی نوع انسان افرادی اور اجتماعی مسائل کا حل اسرار روسہ حانیت کے مطالعہ میں پوشیدہ ہے۔ میں یقین سے کہہ سکتا ہوں کہ اس کا دور کی اشد ضرورت ہے۔

## منفرد روحانی شخصیت

اسلم کھوکھ (بیورو چیف روزنامہ اوصاف)

"اور روحانیت" لا آج مقصہ شہود پر آئی ہے مگر مجھ پر روسہ حانیت کی الجھی ہوئی گتیاں اس وقت ہی کھل گئیں تھیں

اے سال پہلے مری میں اپنی نویت کی منفرد اور روایت سے ہٹ کر روحانی شخصیت جناب عبداللہ بھٹی صاحب

کا اف سائل ہوا۔ میری زندگی کے عظیم ترین انتقالات یا حرمت انگیز تبدیلیوں میں ایک وہ دن تھا کہ جب میں

کتاب اہل القتاب کیا۔ ان دنوں مری میں پروفیسر صاحب کا شہر تھا، ہر زبان پر آپ کا نام تھا، اہل مری بری طرح

کوئی نام نہ تھا۔ ہر طرف آپ کا چچا تھا، ہر اردوں کا مجعہ ہوتا، ہر زبان پر پروفیسر صاحب کا نام تھا۔ جب میری

کتاب اہل القتاب کوی تو میں نے آزمائے کے لیے ان کے ہر سوال کا لاث جواب دینا شروع کر دیا لیکن انہوں

کتاب اہل القتاب کوی ماضی عالی تھیں مستقبل کا آئینہ بھی دکھایا۔ میں حرمت، تحرس اور خوف میں بیٹلا ہو چکا تھا۔ اس

کتاب اہل القتاب کی دست نہ اس یا پھر علم الاعداد کے ماہر کے ہمراک شکلیں نہیں کیا تھا لیکن پروفیسر صاحب کی مسکراتی ہوئی

کتاب اہل القتاب کوی مسلم اہل رہا کے تمام در واقع دینے روسہ حانیت کیا تھی؟ اور اس دنیا کے انسان کی ظاہری زندگی پر اس کے

کتاب اہل القتاب اسی اٹھی کی بdest ہوئی کہ میری روحانی اور جسمانی مشکلات کا تدارک بھی انہوں نے کیا۔ گویا

کتاب اہل القتاب کی لاصاری پیش کو ماہر معلج یہ بتا دے کہ تم فلاں وقت فلاں چیز کھاؤ اور اب تم اس دوام سے بہتر

کتاب اہل القتاب "کدا رہے" مارتے ہوئے تند رست اتو انہوں جاؤ گے۔ یہ واردات قلبی مجھ پر بیت پچکی ہے اور میں نے

کتاب اہل القتاب اسی کا بہرین گراور ہزاں کے چون چھو کر سیکھا ہے۔ اللہ کے ذکر کے ذریعے آپ کے قلب پر پڑی

کتاب اہل القتاب کے ہر مسئلہ دور میں اور مصیبت میں میں جب بھی میں ان کے پاس گیا شفایا اور کامیاب واپس

کتاب اہل القتاب کے ہر مسئلہ دور میں اور مصیبت میں جب بھی میں ان کے پاس گیا شفایا اور کامیاب واپس

کتاب اہل القتاب میں جن جناتی ہے۔

### زمر و نقوی

متاز کالم نگار (روزنامہ ایکسپریس)



یہ زمین شیطان صفت طاقتوں، غاصبوں، ظالموں، بے رحم مسگدلوں لوگوں نے جنم بنا کی ہے۔ شیطان دینے والے ہی دراصل اللہ اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے احکامات، صحابہ کرام کے طریقہ اسکتی ہے۔ اور اس کام میں محترم و کرم عبد اللہ بھٹی صاحب اپنے تین مقدور بھر کوشش کر رہے ہیں۔ جب سے اللہ حاصل کرنے کے لیے پروفیسر صاحب نے مری میں طویل عرصہ محنت کی۔ روحانی سفر میں کتنے کشت کائے؟ جو روحانی مسائل کے شکار خواتین و حضرات روزانہ پروفیسر صاحب کے پاس آتے اور فیض حاصل کرتے۔ روحانی منازل طے کرنے اور اس قدر تجویز خدا کی خدمت میں مشغول رہنے کی وجہ سے بھٹی صاحب نے بہت کم وقت اپنے پھول کو دیا۔ میں سمجھتا ہوں عرفانِ الہی اور خدمتِ خلق کا اجر ہماری بہن بھٹی صاحب کی اہلیت کو بھی ملے گا۔ اب جب صاحب لا ہو رہا ہے تو چکے ہیں ہم اہل مری رات کا سفر کر کے صحیح صبح جب سرکار کے آستانہ پر آتے ہیں تو سب کو کھانا ہماری بہن نے ہمیشہ شوق اور خدمت سمجھ کے ہمیشہ خندہ پیشانی سے دیا جس کیلئے ہم سب اہل مری ان کے ملنکوں کا بھٹی صاحب جب بھی مری آتے ہیں تو ان کے چاہنے والے بیکروں کی تعداد میں ان کے پاس حاضر ہوتے ہیں اسی حاصل کرتے ہیں۔

## پیر صوفی غلام سرور شاہ با

"اس اور رحمائیت" جناب مختار میں پروفیسر عبد اللہ بھٹی صاحب کے پیغمبر اور مختلف مجال میں خصوصی انشور ہے۔ اسی کی احوالی گفت و شنید کا ایک خوبصورت گلداستہ ہے۔ پروفیسر عبد اللہ صاحب ایک نابغہ روزگار اہل اسلام اور اسرار عبد اللہ صاحب سے ہمارا تعلق بہت پرانا ہے۔

اوہ اعلیٰ کام ویں ایک عشرے پر بھی ان کی صحبت میسر آئی ان کے ارشادات و نصیحتوں کے اثر بیان کے ذریعہ سے آشنا کا موقع ملتا۔ یہ بات میرے لیے باعث خیر ہے کہ وکھی انہیں کے شراور کفر کی حکومت کو لکھا رہا اور یہ آج کے روحانیت اور اسرار اور روحانی کے عبد اللہ بھٹی ہیں جو اس دور میں جبکہ شرائیگار کارہیں۔

اگر طلب ہی اور جذبے سادق ہوں تو آخر ایک دن منزل ہی جاتی ہے۔ ہمارے روحانی بھائی پر اس ایک ایسی ہی خصیت ہیں جنہوں نے کوہساروں کی ملکہ مری کے اندر طویل روحانی ریاضیں، کیلئے اسی کے سلسلہ کو چاری رکھا اور ملک کے طول و عرض میں طویل سفر کئے۔ صوفی ساکلوں، درویشوں، فقہاء میں اس کے متعلق سے ملا گائیں کیس۔ اولیائے کرام کے مزارات پر حاضریاں دیں، طلبِ حقیقی اور صادق جنزوں کے جوئی کرتے ہیں۔ بلا امتیاز ایم غریب، فرقہ بندی سے آزاد سب کی خدمت مسکراہٹ کے ساتھ کرتے ہیں، ان کی دعا ہے کہ روحانی مسافر عبد اللہ بھٹی صاحب کی کتاب اسرار اور روحانیت سے بھر پور استفادہ حاصل کریں اور روحانی پیاس بھائیں۔

اوہ اعلیٰ کام کی ہاطنی سرپرستی کا فیضان بھی حاصل ہوا۔ اولیائے کرام کی ہاطنی طور پر فیض یاب ہوئے ہیں۔ اس کے ذریعہ سے آپ کی رہنمائی فرمائی۔ دراصل اللہ تعالیٰ جب اپنے کسی بندے سے کوئی خاص کام لینا چاہتا ہے

اوہ اعلیٰ کام کی خدمت کا عظیم کام سونپ دیتا ہے۔ ایسا ہی ہمارے بھائی پروفیسر عبد اللہ صاحب کے ساتھ ہوا۔

اسلم کھوکھ  
متاز دانشور و کالم نگار



در اصل صوفیائے کرام کا مشن بھی یہی رہا ہے اور صوفیائے کرام سے تقدیت و محبت رکھنے والوں کا خدمتِ خلق بن گیا۔ آج موصوف بھی جذبہ خدمتِ خلق سے سرشار ہیں اور ایک زمانہ آپ کی روحانی خدمات یاب ہو رہا ہے۔

یہ بھی روزِ روشن کی طرح عیاں ہے کہ جب قطرہ سمندر میں مل جاتا ہے تو وہ سمندر بن جاتا ہے اور ہب محدود عقل و علم رکھنے والا انسان لاحمد و لاستی سے واصل ہو جاتا ہے تو اس کے اندر بھی لاحمد و دصفات پیدا ہو کر مٹا شروع ہو جاتی ہیں۔ میری اس تحریر کی صداقت کے لیے آپ پروفیسر صاحب کا مضمون ”تلاشِ حق“ ضرور پڑھیں۔ کتاب کے پہلے حصے میں دیا گیا ہے۔ جس میں موصوف نے اپنے روحانی سفر کی تمام تر روداں تفصیل تحریر فرمائی ہے سفر میں وہ کن کن مشکلات سے گزرے اور کون کون سے مراحل طے کئے، مکمل تفصیل درج ہے۔

کتاب کا دوسرا حصہ تصوف اور روحانیت کے اسرار و موز کا خزانہ نظر آتا ہے۔ پہلے باب میں روحانیت کی افادیت پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ دوسرے باب میں حقیقتِ روح اور اس کے قرآنی مصادیق اور عالمِ مثال کی تفصیل گئی ہے۔ جبکہ تیسرا باب میں دینِ اسلام سمیت مذاہبِ عالم کی روحانیت کا تقابلی جائزہ لیا گیا ہے اور چوتھے باب فتو و تصوف کا تعارف پیش کیا گیا ہے۔ پانچویں باب میں پہلی صدی ہجری سے دسویں صدی ہجری تک کے صوفیاء کا مختصر ساتھ اور صوفیائے کرام کے تقریباً تمام روحانی سلاسل کا مختصر ساختاً کر کر پیش کیا گیا ہے۔ چھٹا باب معرفت اور تعلیم تصوف پر مرتب کیا گیا ہے۔ ساتویں باب میں صوفیائے کرام کی اصل تعلیمات علمِ ایقین، عینِ ایقین، حق اور توکل جیسے عنوانات کو موضوع تحریر بنایا گیا ہے۔ اور آٹھویں باب میں ذکرِ الہی کی روحانی طاقت اور اسی علم موضوعات پر تفصیل دی گئی ہے۔ نویں باب میں روحانیت اور عشقِ الہی، عشقِ الہی اور ذکرِ الہی، عشقِ الہی اور ذکرِ الہی خداوندی جیسے جامع مصائبین درج کیے گئے ہیں۔ دسویں باب میں مرشدِ کامل کی اہمیت بیان کی گئی ہے۔ گیارہویں باب میں روحانیت کے قواعد و ضوابط بیان کیے گئے ہیں۔ بارہواں باب روحانیت کی پہلی سیرہِ ہی مرائقہ پر ترتیب دیا گیا تیرہویں باب میں لاطائفِ سُرّتہ اور جسیں ذم پر مشتمل کو آگاہی دی گئی ہے اور پچھوٹواں باب روحانی پرواز پر مشتمل۔ ”اسرارِ روحانیت“ کا مختصر ساتھ اور صاف تھا، مگر اصل کتاب پڑھنے اور پڑھ کر عمل کرنے سے تعلق رکھتی ہے۔ تصور روحانیت پر ایک اہم دستاویز ہے۔

پیر صوفی غلام سرور شاہ قادری  
حکیم، روحانی معالج اور کالم نگار



## حصہ اول

## تلائشِ حق

اللَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَنَبِيُّهُ مُحَمَّدٌ كَرِيمًا پَرَكَهُ جَنُّ کَا

بَعْدِ اتِّقَانِ الْجَنَّةِ، اکاروں کے لیے ہاعٹ شفاقت ہے۔ اما بعد

بَعْدِ اسِ اسَارَه، عَلَى مُسْكِينِ فَقِيرِ نَمَاءِ اپنی جِنْبَشِ قلم سے بِاتِّقَانِ الْجَنَّةِ انْ هَقِيقَتُوں کا اظہار کرنے کی کوشش کرنے جا

بَعْدِ اُنِّی کے، اور سے ہیں میرے دوست احباب اور ارادتمند اکثر استفسار کرتے ہیں وہ سوالات جو اکثر مجھ سے پوچھے

بَعْدِ اسِ طرح سے ہیں کہ آپ کا روحانیت کی طرف میلان کیسے بنائے؟ آپ کا مرشد کون ہے؟ آپ نے سیرِ سلوک

بَعْدِ اُنِّی کے، سے کاں؟ اور اس طرح کے بہت سے سوالات میرے احباب اکثر مجھ سے پوچھتے رہتے ہیں جن کا

بَعْدِ اسِ طرح کیلی و ہاں اکاروں کے مجھے جو بھی مقام ملا اور میں جس منزل پر بھی ہوں یہ اللہ کے فضل اور گنبدِ خضری کے توئیں

بَعْدِ اُنِّی کے۔ لیلِ الحقيقة اصلِ صحائی تو یہی ہے۔

کافی ہے کہ انسانِ مطرغناً ہو سے ہے اس لیے جنہیں ایک جملے کا جواب اسے مطمئن کرنے کے لیے ناکافی ہے کھونج

بَعْدِ اُنِّی کے تکھاں انسانی فطرت ہے۔ چنانچہ میں نے فیصلہ کیا کہ سرشنیہ قلم و قرطاس کے ذریعے برہا برس

بَعْدِ اُنِّی کے دوستوں اور ارادتمندوں کو اپنی زندگی کی وہ "کھنا" اور داستانِ ناؤں کہ جس کو جاننے کے لیے وہ

بَعْدِ اُنِّی کے اس آئندہ سمت ہے۔

وَتَابَنِي بَلَمْ اَأَكُرْ هُمْ تَارِیخِ آدمیت پر نگاہِ دوڑاں تو ہمیں پتا چلتا ہے کہ یہ مزاج پر وردگار ہے کہ اس قادر و

بَعْدِ اُنِّی کے اظہار کے اظہار کے لیے اکثر یہ کیا کہ فرعون کے گھر میں مویٰ کی کفالت کروائی۔ اگر ہم بنظرِ غازی

بَعْدِ اُنِّی کے تکھاں اپنے تھاں پتائے گا کہ یہ جنہیں ایک مثالیں نہیں ہے بلکہ تاریخی تسلیل میں دیکھا جائے تو ہر دور میں اس

بَعْدِ اُنِّی کے اس اور وہی ہے۔ میرے ساتھ بھی کچھ ایسا ہی ہوا۔

بَعْدِ اُنِّی کے جس گاؤں میں ہوئی وہاں پر ہمارے خاندان کے علاوہ ایک بھی انسان ایسا نہیں تھا جو روحانیت

بَعْدِ اُنِّی کے یا عشقِ رسول اللہ سے واقف ہو۔ آج بھی میرے گاؤں کے حالات یہ ہیں کہ وہاں روحانیت،

بَعْدِ اُنِّی کے گاؤں فقیروں کو نہ صرف غلط سمجھا جاتا ہے بلکہ روحانیت اور فقیری کی باتوں کو شک و بدعت سے تعبیر کیا

جاتا ہے۔ بات یہیں نہیں رکتی روحانیت اور پیری مریدی کی مخالفت جہاد سمجھ کر کی جاتی ہے اور یہ جہاد ان کے نزدیک بڑی عبادت ہے۔  
میرے آپاً اجداد بزرگان دین کے ماننے والے تھے اور یہ ہیئت بلوکی سے آگے دریائے راوی کے کنارے  
رہتے تھے۔ میری پیدائش سے پہلے ہی شدید سیلا ب آیا اور پورے کا پورا گاؤں سیلا ب میں بہہ گیا تو ہمارا خاندان اسی  
گاؤں میں آ کر آباد ہو گیا۔ یہ گاؤں پھول نگر کے ساتھ ہی ہیئت بلوکی روڈ پر واقع ہے۔ اس گاؤں میں لوگ سادہ اور سلی  
ہیں۔ میری پیدائش اسی گاؤں میں ہوئی۔ اس گاؤں میں اس وقت اور آج بھی روحانیت اور صوفی ازم کو گناہ سمجھا جاتا ہے  
ویسے یہ ایک پرسکون اور امن والا گاؤں ہے اور عمومی طور پر اس گاؤں کے لوگ نہایت سادہ اور محنتی ہیں۔ امن و آشتی ملک  
خالق بے نیاز نے ان کے مزاج میں ودیعت کی ہے۔ باہمی اختوت اور بھائی چارے کے حوالے سے گاؤں کی فضائی  
مشائی ہے فکری اور نظری اختلاف کے باوجود رواداری اور محبت والفت اس گاؤں کے ہر فرد میں بدرجام پائی جاتی ہے۔  
دینی شعور و مذہبی تعلیم اور طب و حکمت کی طرف میلان ہمارے خاندان کے مزاج پر غالب تھا، اس کی دینی  
میرے ناتا جی اور تایا جی تھے۔ ناتا جی مولوی احمد دین صاحب نے تقسیم ہند سے قبل دہلی سے علوم دینیہ کی تکمیل کے بعد طب  
و حکمت میں کمال حاصل کیا، پھر واپس آ کر اپنے علاقے میں مسجد میں امامت کے ساتھ ساتھ حکمت کا آغاز کیا۔ تایا جی گی  
بہت بڑے حکیم اور عالم دین تھے۔ ان دو جیہے شخصیات کی وجہ سے ہمارے خاندان کے اکثر جوان دینی تعلیم اور طب  
حکمت کی طرف راغب ہوئے۔

جب ناتا جی نے اکاڑہ کے قریب رینالہ خورد میں مسجد میں امامت شروع کی تو ساتھ ہی 1880ء میں حکمت دکان بھی کھوی جو آج رشید دو اخانہ کے نام سے پورے ملک میں یرقان کے حوالے سے مثالی اور قابل اعتبار دو اخانے  
نام سے مشہور ہے۔ ناتا جی کے بعد ان کے روحانی جانشین اور حکمت کے وارث ہمارے ماموں جان ہارون رشید نے ان  
کی حکمت کی دکان اور روحانیت کے نظام کو سنبھالا۔  
ہمارے ماموں جی کو بچپن سے ہی صوفیائے کرام سے عشق تھا جس نیک بزرگ کا بھی پتا چلتا اس سے ملے  
جاتے اور اپنی دکان پر لا کر خدمت کرتے اور دعا کرواتے۔ ناتا جی کی کشف و کرامات اور تایا جی اور ماموں جی کے روحانی  
فیضان کو آج بھی لوگ تسلیم کرتے ہیں۔

ماموں جی کی وفات کے بعد آج کل ان کے دونوں فرزندان بامکال حاجی عبداللہ رشید اور حکیم ساجدر شید۔  
اپنے اسلاف کی خدمت خلق کی روایت کو عبادت سمجھتے ہوئے آج بھی زندہ رکھا ہوا ہے۔ بالخصوص حاجی عبداللہ رشید  
صاحب کی شخصیت میں تو ماموں جی قبلہ کا پورا عکس نظر آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نہ صرف حاجی صاحب طب و حکمت میں  
اپنے علاقے میں لاثانی ہیں بلکہ روحانیت کی بھی اعلیٰ منازل پر فائز ہیں۔ پرانمری کے بعد تین سال میں بھی ماموں جی کے  
گھر حصول علم کی غرض سے رہا۔ اس زمانے میں انہوں نے جس محبت و شفقت کا مظاہرہ کیا اس کی یاد آج بھی تکیں قلب  
جاں کا سامان فراہم کرتی ہے۔ ماموں جی سورہ مزمل اور اسم ذات کے عامل تھے۔ بعض شناسی میں اپنا ہاتھ نہیں رکھتے تھے  
اور عالی رہاریاں ہر دوسرے کے معاشرے میں موجود رہی ہیں۔ چونکہ میرے رب کی تخلیق اور کائنات انتہائی مکمل اور

جاتا ہے۔ بات یہیں نہیں رکتی روحانیت اور پیری مریدی کی مخالفت جہاد سمجھ کر کی جاتی ہے اور یہ جہاد ان کے نزدیک بڑی عبادت ہے۔  
میرے آپاً اجداد بزرگان دین کے ماننے والے تھے اور یہ ہیئت بلوکی سے آگے دریائے راوی کے کنارے  
گاؤں میں آ کر آباد ہو گیا۔ یہ گاؤں پھول نگر کے ساتھ ہی ہیئت بلوکی روڈ پر واقع ہے۔ اس گاؤں میں لوگ سادہ اور سلی  
ہیں۔ میری پیدائش اسی گاؤں میں ہوئی۔ اس گاؤں میں اس وقت اور آج بھی روحانیت اور صوفی ازم کو گناہ سمجھا جاتا ہے  
خالق بے نیاز نے ان کے مزاج میں ودیعت کی ہے۔ باہمی اختوت اور بھائی چارے کے حوالے سے گاؤں کی فضائی  
مشائی ہے فکری اور نظری اختلاف کے باوجود رواداری اور محبت والفت اس گاؤں کے ہر فرد میں بدرجام پائی جاتی ہے۔  
دینی شعور و مذہبی تعلیم اور طب و حکمت کی طرف میلان ہمارے خاندان کے مزاج پر غالب تھا، اس کی دینی  
میرے ناتا جی اور تایا جی تھے۔ ناتا جی مولوی احمد دین صاحب نے تقسیم ہند سے قبل دہلی سے علوم دینیہ کی تکمیل کے بعد طب  
و حکمت میں کمال حاصل کیا، پھر واپس آ کر اپنے علاقے میں مسجد میں امامت کے ساتھ ساتھ حکمت کا آغاز کیا۔ تایا جی گی  
بہت بڑے حکیم اور عالم دین تھے۔ ان دو جیہے شخصیات کی وجہ سے ہمارے خاندان کے اکثر جوان دینی تعلیم اور طب  
حکمت کی طرف راغب ہوئے۔

جب ناتا جی نے اکاڑہ کے قریب رینالہ خورد میں مسجد میں امامت شروع کی تو ساتھ ہی 1880ء میں حکمت دکان بھی کھوی جو آج رشید دو اخانہ کے نام سے پورے ملک میں یرقان کے حوالے سے مثالی اور قابل اعتبار دو اخانے  
نام سے مشہور ہے۔ ناتا جی کے بعد ان کے روحانی جانشین اور حکمت کے وارث ہمارے ماموں جان ہارون رشید نے ان  
کی حکمت کی دکان اور روحانیت کے نظام کو سنبھالا۔  
ہمارے ماموں جی کو بچپن سے ہی صوفیائے کرام سے عشق تھا جس نیک بزرگ کا بھی پتا چلتا اس سے ملے  
جاتے اور اپنی دکان پر لا کر خدمت کرتے اور دعا کرواتے۔ ناتا جی کی کشف و کرامات اور تایا جی اور ماموں جی کے روحانی  
فیضان کو آج بھی لوگ تسلیم کرتے ہیں۔  
ماموں جی کی وفات کے بعد آج کل ان کے دونوں فرزندان بامکال حاجی عبداللہ رشید اور حکیم ساجدر شید۔  
اپنے اسلاف کی خدمت خلق کی روایت کو عبادت سمجھتے ہوئے آج بھی زندہ رکھا ہوا ہے۔ بالخصوص حاجی عبداللہ رشید  
صاحب کی شخصیت میں تو ماموں جی قبلہ کا پورا عکس نظر آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نہ صرف حاجی صاحب طب و حکمت میں  
اپنے علاقے میں لاثانی ہیں بلکہ روحانیت کی بھی اعلیٰ منازل پر فائز ہیں۔ پرانمری کے بعد تین سال میں بھی ماموں جی کے  
گھر حصول علم کی غرض سے رہا۔ اس زمانے میں انہوں نے جس محبت و شفقت کا مظاہرہ کیا اس کی یاد آج بھی تکیں قلب  
جاں کا سامان فراہم کرتی ہے۔ ماموں جی سورہ مزمل اور اسم ذات کے عامل تھے۔ بعض شناسی میں اپنا ہاتھ نہیں رکھتے تھے

کی ان کے مسائل تاتا کہ آپ کی لگیریں یا اعداد یا ستارے یہ کہتے ہیں تو لوگ ان مسائل کا حل بھی پوچھتے کرتے۔ اسی طرح دوسرے مسائل کا حل پوچھتے۔ میرے پاس ان مسائل کا حل نہیں تھا۔ تب مسائل میں اٹھنے ہوئے لوگوں کو گلے سے لگاتے ہیں، پیار مجہت اور امن کا درس دیتے ہیں۔ فرقہ بندی اور حدود و قبود آزادی مغلص لوگ خدمت کے جذبے سے سرشار دن رات دکھی انسانیت کی خدمت میں کوشش رہتے ہیں۔

مری میں میرا کانج اور گھر اپنی خوبصورت وادی میں تھا جہاں ہر طرف بزرگ چھوپوں اور اوپنے درختوں کے ساتھ قدرتی حسن اپنی تمام رنگینیوں کے ساتھ وہاں پر جلوہ افروز تھا۔

بچپن سے مجھے ہر قیمتی کا شوق اور جنون تھا۔ مختلف مضامین میں ایم اے کیا۔ پھر ہم میوپیٹھی کی حکمت کشۂ سازی کو سیکھا۔

میں نے اپنے کزن کو سمجھایا کہ تم کیوں اپنا وقت بر باد کر رہے ہو۔ یہ سب جھوٹ اور خیالی باتیں ہیں جن کا کیونکہ میں مری میں پر دیکھتھا، وقت ہی وقت تھا، سو شل لاںف بالکل نہیں تھی، سیکھنے کا جنون مجھے علم نہیں پامسٹری، علم الاعداد اور آسٹرالوجی کی طرف لے گیا۔ ان موضوعات پر ہر طرح کی کتابیں پڑھ دیں۔ ان علوم کے ماہرین کے پیچھے بہت سا وقت ضائع کیا اور بہت کچھ سیکھا بھی۔ اتنا کچھ کرنے کے باوجود تنقی، بے قراری اور بے چینی جاری تھی تلاش تھی کہ ختم ہی نہیں ہو رہی تھی۔ پتہ نہیں میں کیا چاہتا تھا ایک سے بڑھ کر ایک کام کرتا جا رہا تھا۔ اس سے پہلے جب میں ایم اے میں قاتوں وی کے جرز نالج، سیرت النبی، مطالعہ پاکستان اور اقبالیات کے کئی کوائز پر گراموں میں حصہ لے چکا تھا۔ مذاہب عالم اور ادب کی بے شمار کتابیں اور کوائز پر گراموں کی تیاری اور حصہ لینے کے بعد بہت کچھ جان چکا تھا ایک بیاس جاری تھی۔ علم پامسٹری سیکھنے کے بعد بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے کیونکہ اللہ نے اپنی یادداشت دی تھی اس لیے علم نہیں سیکھ کر اب عملی پر کیمیس کر رہا تھا۔ فیں رینگ، پامسٹری اور علم نہیں کو استعمال کر رہا تھا۔ لیکن میں ان سے بھی مطمئن نہیں تھا۔ کئی مضامین میں ایم اے اور دنیا جہاں کی کتابیں اور علوم سیکھنے کے بعد بھی تنقی اور بے چینی جاری تھی۔ میرے اندر خلایعنی خالی پن کا احساس تھا۔ ابھی بھی تلاش اور کوچ جاری تھی۔ پتہ نہیں میں کیا چاہتا تھا اتنا کچھ کرنے کے بعد بھی تلاش اور جستجو جاری تھی۔ پتہ نہیں میں اور میری روح کس کی تلاش تھی کہ ختم ہونے کا نام ہی نہیں لے رہی تھی۔ کتابوں کے ساتھ ساتھ میں مختلف کھلیوں میں بھی حصہ لیتا رہا۔ کرکٹ، والی بال، فٹ بال، بیڈ منشن، نیبل ٹیس، خوب کھلیا اور اچھا کھلیا لیکن سکون نہیں ملا، تلاش جاری تھی۔ بھی کبھی دل کرتا کہ سب کچھ چھوڑ کر جنگل یاد ریا کے کنارے چلا جاؤں میں کیا چاہتا تھا؟ میری منزل کیا ہے یہ میں بھی نہیں جانتا تھا۔

**روحانیت کی طرف**

میری تلاش جاری تھی کہ آخر میرے رب میرے خالق کو مجھ پر ترس آیا اور میری زندگی میں وہ موڑ آیا جب میں روحانیت کی طرف آیا۔ پامسٹری کے سلسلے میں بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے۔

میری لگرا ہوا وقت آج بھی مجھے یاد ہے، ان کی روح بیدار تھی اور کیسرہ آن تھا۔ میں نے بابا جی کی ڈائری پر ہنی فرع کر دی۔ ڈائری میں مختلف عملیات اور ذرا ذکار درج تھے۔ مجھے ایسے لگ رہا تھا جیسے مجھے قارون کا خزانہ میں تجسس اور خوشی سے پڑھ رہا تھا کہ میری نظر ایک جگہ پر آ کر ٹھہر گئی۔ بابا جی یا جی یا قوم کے عامل تھے۔ اور اسی لگانی میں اس اسم اعظم کو پڑھنے کا کہتے۔ بابا جی اکثر کہا کرتے تھے کہ بیٹا جب تم یہ ہو جاؤ گے تو تم میری

جامع ہے اس لیے ہر مسئلے کے حل کے حل کے لیے اللہ نے ہر طرح کے انسانوں کو پیدا کیا۔

اسی فلسفے کے تحت اللہ نے اہل تصوف، صوفی، درویش پیدا کیے جو مایوس، لاچار، دکھی و ذہنی امراض اور روحانی آزادی مغلص لوگ خدمت کے جذبے سے سرشار دن رات دکھی انسانیت کی خدمت میں کوشش رہتے ہیں۔

مری میں میرا کانج اور گھر اپنی خوبصورت وادی میں تھا جہاں ہر طرف بزرگ چھوپوں اور اوپنے درختوں کے ساتھ قدرتی حسن اپنی تمام رنگینیوں کے ساتھ وہاں پر جلوہ افروز تھا۔

بچپن سے مجھے ہر قیمتی کا شوق اور جنون تھا۔ مختلف مضامین میں ایم اے کیا۔ پھر ہم میوپیٹھی کی حکمت کیونکہ میں مری میں پر دیکھتھا، وقت ہی وقت تھا، سو شل لاںف بالکل نہیں تھی، سیکھنے کا جنون مجھے علم نہیں پامسٹری، علم الاعداد اور آسٹرالوجی کی طرف لے گیا۔ ان موضوعات پر ہر طرح کی کتابیں پڑھ دیں۔ ان علوم کے ماہرین کے پیچھے بہت سا وقت ضائع کیا اور بہت کچھ سیکھا بھی۔ اتنا کچھ کرنے کے باوجود تنقی، بے قراری اور بے چینی جاری تھی تلاش تھی کہ ختم ہی نہیں ہو رہی تھی۔ پتہ نہیں میں کیا چاہتا تھا ایک سے بڑھ کر ایک کام کرتا جا رہا تھا۔ اس سے پہلے جب میں ایم اے میں قاتوں وی کے جرز نالج، سیرت النبی، مطالعہ پاکستان اور اقبالیات کے کئی کوائز پر گراموں میں حصہ لے چکا تھا۔

مذاہب عالم اور ادب کی بے شمار کتابیں اور کوائز پر گراموں کی تیاری اور حصہ لینے کے بعد بہت کچھ جان چکا تھا ایک بیاس جاری تھی۔ علم پامسٹری سیکھنے کے بعد بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے کیونکہ اللہ نے اپنی یادداشت دی تھی اس لیے علم نہیں سیکھ کر اب عملی پر کیمیس کر رہا تھا۔ فیں رینگ، پامسٹری اور علم نہیں کو استعمال کر رہا تھا۔ لیکن

میں ان سے بھی مطمئن نہیں تھا۔ کئی مضامین میں ایم اے اور دنیا جہاں کی کتابیں اور علوم سیکھنے کے بعد بھی تنقی اور بے چینی جاری تھی۔ میرے اندر خلایعنی خالی پن کا احساس تھا۔ ابھی بھی تلاش اور کوچ جاری تھی۔ پتہ نہیں میں کیا چاہتا تھا اتنا کچھ کرنے کے بعد بھی تلاش اور جستجو جاری تھی۔

پتہ نہیں میں اور میری روح کس کی تلاش تھی کہ ختم ہونے کا نام ہی نہیں لے رہی تھی۔ کتابوں کے ساتھ ساتھ میں مختلف کھلیوں میں بھی حصہ لیتا رہا۔ کرکٹ، والی بال، فٹ بال، بیڈ منشن، نیبل ٹیس، خوب کھلیا اور اچھا کھلیا لیکن سکون نہیں ملا، تلاش جاری تھی۔ بھی کبھی دل کرتا کہ سب کچھ چھوڑ کر جنگل یاد ریا کے

کنارے چلا جاؤں میں کیا چاہتا تھا؟ میری منزل کیا ہے یہ میں بھی نہیں جانتا تھا۔

**روحانیت کی طرف**

میری تلاش جاری تھی کہ آخر میرے رب میرے خالق کو مجھ پر ترس آیا اور میری زندگی میں وہ موڑ آیا جب میں روحانیت کی طرف آیا۔ پامسٹری کے سلسلے میں بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے۔

لائن پر آ جاؤ گے۔ میں اس وقت بچھا مجھے اندازہ نہ تھا کہ وہ کیا کہتے ہیں۔  
بابا جی اپنے دوست مت شاہ سے اکثر ملنے جاتے تھے۔ بابا مت بہت بڑے بزرگ تھے۔ ان کے ساتھ

دریا پر نہاتے تھے کیونکہ وہ دریا کے قریب رہتے تھے۔ بابا مت نے کئی بار مجھے اپنے منہ کا نوالا کھلایا۔ بابا مت اکثر  
لئکر کھا۔ اور میں جب بھی لئکر کھا کر آتا عجیب و غریب متنی محسوس کرتا۔ ان دو بابوں کے قرب میں رہنے کی وجہ  
میری ملاقات اور بھی کئی بزرگوں سے ہوئی۔ جن کا تفصیلی ذکر کی اور کتاب میں کروں گا۔

وہ رات کو سو گیا مجھے فراغت میر تھی۔ رات کو مطالعہ میری عادت تھی الہڑا پتی کھون اور جتو کی عادت سے مجبور  
کر اس ڈاڑھی کو پڑھنا شروع کر دیا۔ اس ڈاڑھی میں حکمت کشیہ سازی اور وظائف تھے، پڑھتے پڑھتے ایک مضمون  
آکر میں پھر گیا۔

بابا جی نے اسمِ اعظم کا ذکر کیا تھا۔ ان کے بقول انہوں نے شرائط چالہ کے ساتھ اللہ کے کسی نام کا درود  
کروڑ کیا تھا۔ چلہ کشی کے ایام میں اپنے ساتھ ہونے والے واقعات کا ذکر کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں کہ آخری رات  
میں دریا کے کنارے بیٹھا تھا اور انہوں نے کر رہا تھا کہ آسمان سے تیز روشنی کی لہر آئی، میرے سینے سے ٹکرائی، میرا وزن  
ہو گیا، پردے اٹھ گئے، سینہ روشن ہو گیا، زمان و مکان سے آزاد ہو گیا، آسمان تک ملا گئے، جن اور ارواح نظر آئی شروع  
ہو گئیں اور زمین کی تہہ تک سب کچھ نظر آنے لگا، میلوں دور تک میں دیکھ رہا تھا۔ میں جس تلاش میں تھا وہ مجھے اس راستے  
مل گیا۔ اس رات میں نے روحانی پرواہ کی، وہ میرے روحانی سفر کی ابتداء تھی، چاروں طرف نور ہی نور تھا۔ اس  
بعد میری دعا میں قبول ہونا شروع ہو گئیں، میں سیف زبان ہو گیا، مسرور اور نش میں ڈوب گیا۔ مجھے جس کی تلاش تھی  
میں نے اس رات پالیا۔ میں نے خدا کو پالیا، میری ترسی روح کو سکون مل گیا، بے چینی بے قراری تسلی ختم ہو گئی۔ میں  
نے سمندر کو پالیا، میں قطرہ تھا سمندر کا حصہ بن گیا، میری تلاش ختم ہو گئی، میرے اندر وہ تو تیں پیدا ہو گئیں جو پہلے  
تحصیں، میں حیرت اور تحسیں سے یہ سب پڑھ رہا تھا۔

انہوں نے تمام شرائط اور پہیز بھی لکھتے تھے اور طریقہ کار بھی کس طرح سوا کروڑ کا چالہ پورا کیا۔ میں پہلے  
سے اُن بزرگوں کے بارے میں اپنی والدہ ماجدہ سے سنتا آ رہا تھا بقول والدہ محترم جو وہ کہتے تھے پورا ہوتا تھا، اُن کو  
آنے والے واقعات کا پتہ ہوتا تھا، وہ پہلے ہی بتا دیتے تھے مصیبت اور خوشی پہلے ہی بتا دیتے تھے، اُن کے بے شمار  
واقعات اور کرامات تھیں، وہ حکمت اور دم کرتے تھے، اُن کے بے شمار مرید اور چاہنے والے تھے، اُن کے چاہنے  
والے ان کو صاحب کرامت اور اللہ کا ولی مانتے تھے۔ مرنے سے پہلے انہوں نے اپنی موت کا دن بتا دیا تھا کہ آج میرا  
آخری دن ہے، آج میرے لیے کھانا نہ بنانا، آج میں نے اللہ کے پاس چلے جانا ہے۔ میں بچپن سے ان کے بارے  
میں سنتا آ رہا تھا لیکن کبھی دھیان نہ دیا بلکہ افسانوی پاتیں ہی سمجھیں، لیکن بعد میں جب میں نے والدہ اور بزرگوں سے  
آن کے بارے میں پوچھا تو واقعی وہ ایک درویش اور صاحب کرامت بزرگ تھے، اللہ کا اُن پر خاص کرم تھا۔ میں یہ  
سب پڑھ کر ورطہ حیرت میں بستا ہو گیا۔ ایک عجیب سی خوشی اور تحسیں کی لہر میرے جسم میں دوڑ گئی۔ بابا جی نے اسمِ اعظم

## اسمِ اعظم کی تلاش

میں نے زندگی میں پہلی بار اسمِ اعظم کا نام سننا تھا وہ روحانی سفر، تبدیلیاں، مشاہدات یہ سب مذاق، فراہ، سراب  
کا تھا، اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں، یہ صرف پاتیں ہی سمجھتا تھا کیونکہ بچپن سے کھون، تلاش، جستجو، جاننا  
کا تھا، میں تھا لہذا مجھے لگا یہ میری منزل ہے مجھے اس کی تلاش ہے۔

اب میں نے روحانیت کی مختلف کتب پڑھنا شروع کر دیں۔ روحانیت، تصوف، سلوک، درویش، قلندر،  
کروڑ کیا تھا۔ چلہ کشی کے ایام میں اپنے ساتھ ہونے والے واقعات کا ذکر کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں کہ آخری رات  
میں دریا کے کنارے بیٹھا تھا اور انہوں نے کر رہا تھا کہ آسمان سے تیز روشنی کی لہر آئی، میرے سینے سے ٹکرائی، میرا وزن  
ہو گیا، پردے اٹھ گئے، سینہ روشن ہو گیا، زمان و مکان سے آزاد ہو گیا، آسمان تک ملا گئے، جن اور ارواح نظر آئی شروع  
ہو گئیں اور زمین کی تہہ تک سب کچھ نظر آنے لگا، میلوں دور تک میں دیکھ رہا تھا۔ میں جس تلاش میں تھا وہ مجھے اس راستے  
مل گیا۔ اس رات میں نے روحانی پرواہ کی، وہ میرے روحانی سفر کی ابتداء تھی، چاروں طرف نور ہی نور تھا۔ اس  
بعد میری دعا میں قبول ہونا شروع ہو گئیں، میں سیف زبان ہو گیا، مسرور اور نش میں ڈوب گیا۔ مجھے جس کی تلاش تھی

لالک کتابوں اور بزرگوں سے ملنے کے بعد میری عقل و فکران و ظائف پڑھنے کی تھی کہ ان میں سے کوئی

صلوٰت اَللّٰهُ يَا اللّٰهُ

درو دشیریف کی کثرت

يَا اللّٰهُ هُوَ يَا حَسِينَ يَا ذُو الْجَلَلِ وَالاَكْرَامِ

لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّٰهِ

سُبْحَانَ اللّٰهِ وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ وَلَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ وَاللّٰهُ أَكْبَرُ

يَا پھر

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَلَامٌ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحْمٰنٍ

سَلامٌ سُورَةُ اخْلَاقٍ سُورَةُ مَزْمُلٍ

سُورَةُ يَسِينٍ سُورَةُ حَشْرٍ سُورَةُ مُومُونٍ کی آیات

سُورَةُ رَحْمَنٍ کی آیات سُورَةُ بَقْرَهٖ کی آیات

ان کے علاوہ اور بھی کئی اللہ کے نام اور قرآن پاک کی سورتیں اور آیات کی بزرگوں سے ملنے اور بے شمار

اُن روحانی کتب کے مطالعہ کے بعد میرا دل اور دماغ ان پر آ کر شہر گیا کہ ان میں سے کوئی اسمِ اعظم ہے۔ سب

سے زیادہ یا حسی یا قیوم اور یا ذوالجلال والا کرام پر دل بھا کیونکہ یہی وہ درختا جو بابا جمال دین سرکار پہنچپن میں کرواتے تھے۔

بارفیب کو پانچ ہزار بار پڑھنا شروع کر دیا۔ میں روزانہ مقررہ وقت پر پورے اہتمام کے ساتھ پڑھتا رہا۔

کل و کرم سے میں نے ایک ہی جگہ پر اتنا لیں دن پورے کئے۔ آخری دن میں نے دونوں فلٹ کرنے کے لیے اور مٹھائی پاس رکھی اور صبح بچوں اور لوگوں کو وہ مٹھائی کھلادی۔ یہ وظیفہ مکمل ہوا تو میرے اندر سکون اور اعتداد کی آنکھ پیدا ہوئی اور پچھلی تھی کہ مجھے کچھ بھی نہیں ہوا اور وظیفہ بھی مکمل ہو گیا۔ یہ میرا پہلا چلہ یا وظیفہ تھا جو میں نے مری کی دل کی اور صندھی راتوں میں کیا اور مکمل بھی ہو گیا۔

## دروود شریف کی کثرت

بے شمار کتب کے مطالعہ اور بزرگوں سے ملنے کے بعد میں اچھی طرح یہ جان چکا تھا کہ روحانی ذکر و اذکار یا روحانی مشقیں کسی کامل بزرگ یعنی مرشد کی زیر گرانی کرنی چاہیں اسی عظم کے بعد اگلی تلاش منزل مرشد کی شروع ہو گئی کیونکہ میں جس ماحول میں پلا ہوا تھا وہاں مرشد یا بزرگ کا تصور نہیں تھا اور نہیں کوئی مانتا تھا لیکن ہر سالک صوفی اور کتاب مرشد مرشد پکار رہی تھی۔ اب میں درود شریف کثرت سے پڑھ رہا تھا اور اس سے دعا بھی کرتا کہ مجھے مرشد مل جائے۔ میں نے مختلف بزرگوں کے پاس جانا شروع کر دیا ملک کے دور و دشہ شہروں میں جہاں کسی کا نام منتا چلا جاتا۔ جو بھی کسی بزرگ کی تعریف کرتا میں اُس سے کہتا مجھے اپنے مرشد سے مل جائے۔ جو ملنگ باملتا اُس کے پیچھے پڑ جاتا۔

کئی نام نہاد بزرگوں اور گدی نشینوں سے ملائیں دوچار ملاقاتوں کے بعد دل بھر جاتا، مطمئن نہ ہوتا۔ جو تصمیم دل میں مرشد کا تھا کوئی بھی ویسانہ تھا۔ بے شمار بزرگوں سے ملا، لائی اور جھوٹ ہی نظر آیا۔ میں بابا جمال دین سرکار کو بہت یاد کرتا کاش وہ ہوتے۔

اسی دوران چلم میں ایک بزرگ سے ملاقات ہوئی وہ بیمار تھے، انہوں نے درود شریف بتایا، پڑھ شروع کر دیا۔ کچھ غرض سے بعد وہ فوت ہو گئے دوبارہ کبھی ان سے بھی ملاقات نہ ہوئی، مرشد کی تلاش میں بھاگ جاگ کر تھک گیا۔

## عمل حصار

دو ماہ کے بعد میں یا حسی یا قیوم اور باقی سارے ذکر اذکار دن میں ہی مکمل کر لیتا اور رات کو مختلف اسماء الحسنی

اور توں کے وظیفہ اور چلے شروع کر دیئے۔ مختلف بزرگوں اور کتابوں سے جو اچھے وظیفے ملے وہ کرتا رہا۔

بنا حسی یا قیوم بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ اتنا لیں دن اتنا لیں سو مرتبہ شرائط کے ساتھ کیا۔

کہا اگر مرشد نہیں ملتا تو کوئی بات نہیں آپ حصار کا وظیفہ کر لیں، پھر جو مرضی پڑھیں کچھ اتنا اثر نہ ہوگا، کوئی رجعت نہیں ہوگی، آپ اللہ کی حفاظت میں رہیں گے۔ انہوں نے حصار کے کئی اعمال بتائے لیکن مجھے سب سے زیادا

الرقب (برانگہبان) پسند آیا لہذا میں نے دور کعت نوافل پڑھ کر اللہ کے حضور رُوکر دعا کی کہ اے میرے رب

میں نے پوری کوشش کی مرشد کو پانے کی مگر مجھے مرشد نہیں ملا، لہذا میں آج اے اللہ تجھ کو اپنا مرشد بناتا ہوں، خود کا

تیری حفاظت میں دینا ہوں، اب تو میری حفاظت فرم اور مجھے اس قابل ہنا کہ میں اس چلے کو مکمل کر سکوں۔ سنبھل

آپ کا تصور مجھے سے نہیں ہوتا تو انہوں نے مجھے کہا کسی لڑکی سے عشق کرو اس کا نشانہ پکاؤ۔ میں نے یہ کوشش

جب بہت تلاش کے بعد بھی مرشد نہ ملتا تو اللہ سے بہت دعا کی۔ اسی دوران ایک نیک بندہ ملائیں کہا اگر مرشد نہیں ملتا تو کوئی بات نہیں آپ حصار کا وظیفہ کر لیں، پھر جو مرضی پڑھیں کچھ اتنا اثر نہ ہوگا، کوئی رجعت نہیں ہوگی، آپ اللہ کی حفاظت میں رہیں گے۔ انہوں نے حصار کے کئی اعمال بتائے لیکن مجھے سب سے زیادا

تیری حفاظت میں دینا ہوں، اب تو میری حفاظت فرم اور مجھے اس قابل ہنا کہ میں اس چلے کو مکمل کر سکوں۔ سنبھل

بھی کی لیکن کسی لڑکی سے عشق نہ ہوا۔

پاکستان پر ایں نے کتابوں کا مطالعہ پھر شروع کر دیا۔  
سلسلوں کے سالوں کو ایسے بھی راہنمائی مل سکتی ہے.....؟ ظاہر تو یہ اچھی بھی کی بات ہے۔ لیکن اگر ذات  
اپ کی حادی و تاصاویر اس کے جیبیں کا لطف دکرم آپ کے شامل حال ہوتا پھر معمولی بات سے بھی عظیم معارف  
لیا جائیں کی بات نہیں۔ میرے ساتھ بھی بھی ہوا۔

ایک دو ران کسی نے مجھے ایک ایسے سید کا بتایا جس کے پاس ہزاروں لوگ ملاقات کے لیے آتے اور جیسا  
جاتے۔ مشہور تھا کہ وہ ہر چیز بتادیتے ہیں۔ میں بھی اپنے دوست کے ہمراہ ان کے آستانے پر چلا گیا بہت رش تھا۔  
سب لوگ چلے گئے رات کا وقت تھا وہ بزرگ ہماری طرف متوجہ ہوئے۔  
میں نے کہا شاہ صاحب میں پانچ سو کلو میٹر کا سفر کر کے مری سے آیا ہوں کچھ ہمیں بھی بتائیں۔ وہ بہت  
ہوئے۔ میں ان کو بغور دیکھ رہا تھا کہ وہ کیا کرتے ہیں۔ انہوں نے کسی کاغذ پر کچھ لکھا اور اپنے سامنے پڑے ہوئے  
میں جو وہ پر ہے تھا اس میں پھینک دیا۔

## ایک سید سے ملاقات

میں نے غیر ارادی طور پر سات بار یار قیب پڑھ کر کمرے کا حصار کر دیا۔  
انہوں نے تین بار کاغذ پر کچھ لکھا اور حلقہ کی آگ میں ڈالا۔ وہ کچھ پریشان نظر آرہے تھے، میں بھی جیسے  
تجسس سے ان کو دیکھ رہا تھا، ایک دم دہاٹھے اور باہر چلے گئے۔ پانچ منٹ بعد واپس آئے، بہت زور سے بننے کہنے لگا  
مزہ آگیا آج کتنے سالوں بعد کوئی آیا ہے۔ میں نے درخواست کی حضور کچھ تو بتائیں۔ کہنے لگے پروفیسر صاحب جا  
دیں کیوں مذاق کرتے ہیں۔ میں نے کہا میں سمجھا نہیں۔ کہنے لگے حصار اچھا لکھا گیا مزہ آیا، پروفیسر صاحب مجھ سے  
چاہتے ہیں؟ میں نے بتایا دو ماہ سے پڑھ رہا ہوں، اندر ہر ابی اندھیرا ہے۔ انہوں نے مجھے یا عزیز کی بامؤکل پڑھائی  
اور کہا کہ میرا تصور جا کر پکاؤ، جب پک جائے میرے پاس آ جانا۔ میں مری جا کر ان کی پڑھائی رات میں کرتا اور ان  
تصور پکانا شروع کر دیا۔

جب ایک ماہ گزر گیا تو کچھ بھی نہیں ہوا، میں شاہ صاحب سے ملنے لیا۔ بس سے اترتے ہی ان کو فون کیا فون  
ان کی بیٹی نے اٹھایا۔ میں نے پوچھا شاہ صاحب کدھر ہیں۔ وہ بولی آپ نہیں جانتے۔ میں نے کہا نہیں۔ وہ روکر بولی دس  
دن پہلے وہ وفات پا گئے ہیں۔  
میں کتنی دیر گم سم دیں کھڑا رہا، کچھ بھجنہ آئے کیا کروں، آخر مایوس پریشان واپس مری آگیا۔

## ارتکازِ توجہ

میں مراقب اور ذکر رواذ کار کر رہا تھا کہ میرے پاس ملتان سے ایک بزرگ آئے۔ جب مجھے پتہ چلا کہ وہ بزرگ  
ان سے مل اور رہنمائی مانگی کہ میرا مراقبہ کھل نہیں رہا۔ ہی اللہ کا تصور پکا ہو رہا ہے۔ انہوں نے مجھے نیاطریقہ بتایا جو میں  
مل انداز میں اس کی وضاحت کی تھی کہ یہ بات میرے ذہن میں بیٹھ گئی کہ تصور شیخ روحانیت میں بھی انہوں نے ایسے جامع اور  
لکھتا ہوں میں بھی پڑھ چکا تھا کہ سفید پیپر پر روپے کے کے بر اگر کوں دائرہ بنا کر کالا کر کے پیپر کو دیوار پر لگا کر بلا پک  
پک کی مشق کرو۔ سارا طریقہ بھی سمجھا دیا۔ اب رات کو مراقبہ اور دن میں گول سیاہ دائرے کو بلا پک جھپک دیکھنے کی مشق  
کرو۔ شروع میں آنکھوں سے بہت پانی آتا تھا میں جونی تھا لگا رہا آہتا آہتا میری نظر بڑھنی شروع ہو گئی۔

اب میر، ہر پریشان کہا ب کیا کروں اب میری سوچ شاہ صاحب یعنی تصور شیخ پرانگئی کہ یہ کیا ہے؟  
اس حوالے سے شاہ صاحب سے میری غصہ گفتگو ہوئی تھی لیکن اس مختصر وقت میں بھی انہوں نے ایسے جامع اور  
محل انداز میں اس کی وضاحت کی تھی کہ یہ بات میرے ذہن میں بیٹھ گئی کہ تصور شیخ روحانیت میں ایک مرکزی حیثیت رکھتا  
ہے۔ لیکن تصور شیخ کے حوالے سے ابھی ایسے بہت سے سوالات تھے جو میرے ذہن میں کلباء رہے تھے۔ شاہ صاحب اور  
اس دنیا میں تھے نہیں جنہوں نے تصور شیخ کی بات میرے ذہن میں ڈالی تھی، اب میں ان سوالات کے جوابات کہاں سے

ایک ماہ بعد اس مشق میں مرا آنا شروع ہو گیا بلکہ اکثر دائرہ نظروں کے سامنے سے غائب ہو جاتا تھا مارے پر فالجی کیفیت نہیں خواہید گی کی طاری ہونا شروع ہو گئی۔ آہستہ آہستہ جب میری یہ مشق ایک گھنٹہ پر پہنچ گئی تو اکل کیفیت طاری ہوتی تو دائرہ نظروں سے او جھل ہو جاتا۔

لیکن اس پر لڑاکہ رہا گیا

الہوں نے مجھے سارا طریقہ بتایا اور جا کر مجھے کتاب بھی بلکہ وہ نوش تھے سانس اور جسی دم پر۔ اب میں ذکر کرنے کے ساتھ خالی پیٹ طلوع آفتاب سے پہلے اور رات کو سانس کی مشقیں اور مراقبہ کرتا جگل کو دریا کے کنارے

ہاں میں روحانی مسافروں کو ارث کروں گا کہ ذکر واذ کار و مراقبہ وغیرہ آپ خود کر سکتے ہیں لیکن سانس اور جسی دم کی استاد کی زیر گمراہی کی جائیں تا کہ خوف بھی نہ ہو اور رزلت بھی جلدی اور بہتر آتا ہے۔ اب مجھے ایک اس نے سانس کی مختلف مشقیں کرنی شروع کر دیں اور آخر میں مراقبہ اور جسی دم کرتا ایک ماہ کے اندر گوشت نہ کھاتا، اسی وجہ سے میں دال والا پیر مشہور ہو گیا جو نہ لوگوں کو پہنچ ہوتا تھا کہ میں گوشت نہیں کھاتا اس لیے چاول بنتے بلکہ میں اتنا جزوی تھا کہ جسم سے گوشت اور میٹھا کم کرنے کے لیے میلوں پیہاڑوں پر چلتا تھا کہ جسم سے کوئی کھانا نہ آتا ہے۔ ایک دفعہ میں دہنی میں اپنی فیملی کے ساتھ تھا، میں نے سومنگ پول میں نیچے جا کر سانس روک لی، کالی دیپک باہر نہ آیا تو یوہی بچوں نے رونا اور چلانا شروع کر دیا، آخر ہوٹل کی انتظامیہ نے تالاب کے اندر آ کر مجھے لگتے، میرا یہ پرہیز بہت دیر تک چلا۔

اب میں نے یا جی یا قیوم بائیں ہزار روزانہ سے بھی زیادہ کر دیا تھا۔ دور دشیریف، یا ذوالجلال امام اور ہاتھی اذکار کے ساتھ، رات کے مختلف اوقات میں پڑھتا تھا اور مجھے ترک حیوانات کے ہوئے ایک پالے اور سب کی جان آئی۔ سانس روکنے کا نام ایک سال تک کافی بڑھ پکا تھا۔ سانس اور جسی دم پر جسون کا جس میں تمام معلومات درج کروں گا انشاء اللہ۔

## ترک حیوانات

ملتان والے بزرگ نے مجھے ترک حیوانات کا مشورہ بھی دیا کہ جب تک تم گوشت اندھہ وغیرہ نہیں چاہو۔ کبھی بھی روحانی تبدیلیاں رونما نہیں ہو گی، روح کو بلکہ کرنے کے لیے ترک حیوانات اور میٹھا کھانا بند کر دو، میٹھا اور کھانے سے روح بھاری ہو جاتی ہے۔

اب میں نے تھنی سے ترک حیوانات اور میٹھے کا پرہیز کرنا شروع کر دیا اتنا پرہیز کہ روحانی بیداری کے گوشت نہ کھاتا، اسی وجہ سے میں دال والا پیر مشہور ہو گیا جو نہ لوگوں کو پہنچ ہوتا تھا کہ میں گوشت نہیں کھاتا اس لیے چاول بنتے بلکہ میں اتنا جزوی تھا کہ جسم سے گوشت اور میٹھا کم کرنے کے لیے میلوں پیہاڑوں پر چلتا تھا کہ جسم سے کوئی کھانا نہ آتا ہے۔ کھانے میں زیادہ تر ابلے چاول، رس اور ڈبل روٹی کھاتا۔ بلکہ میٹھا اور گوشت مجھے ادا میں پڑھتا ہے۔

## ”جس دم“ سانس ہی زندگی ہے

میں یاقوت اکرتا ہوں کہ رب ذوالجلال مجھے راستہ دکھار ہے تھا اور میں اس پر چلتا جا رہا تھا۔ میں آج بھی ہوں کہ جس وقت مجھے راہنمائی کی ضرورت پڑی ہے اللہ نے کسی کتاب یا کسی بزرگ کے ذریعے میری راہنمائی کی مجھے ذکر واذ کار کرتے اور مراقبہ کرتے اور ترک حیوانات کے ہوئے تقریباً ایک سال ہو گیا تھا اور میں ابھی بھی اندھا تھا، سکون اور مراقبہ تھا لیکن اندر ہیراہی اندر ہیرا۔ انہی دنوں ایک فیملی دہنی سے میرے دوست کے گھر آئی وہ فیملی میر پاس باتھ دکھانے آگئی، میں ان کے باتھ دیکھ رہا تھا۔ اس فیملی سے گپ شپ بھی ہو رہی تھی تو وہ خاتون بولی پر وہی صاحب میرے میاں کو بھی یوگا کی بیماری ہے، یہ کسی ہندو کے شاگرد ہیں۔ میں ایک دم ارث ہو گیا میر اشوق جاگ آنھاں نے تفصیل اُن سے پوچھا تو انہوں نے مجھے سانس کی مختلف مشقیں، طریقہ کار اور اوقات بتاتے۔ میں دو دن ان سے گلکھ کرتا رہا اور معلومات لیتا رہا۔ مجھے جو چیز سب سے زیادہ اچھی لگی اور جس کے بارے میں مختلف کتابیوں اور بزرگوں سے کوئی بھی رکھا تھا لیکن کبھی سمجھ دی گئی نہیں یادہ تھی جس دم۔ یعنی سانس کو روکنا یا سانس کو سینے کے اندر قید کرنا اور میٹھی گویوں کی طرح چونا۔ اُس بندے نے جس دم پر لمبا اور معلومات سے بھر پوری پچھر دیا کہ کس طرح درج بد رج سانس کو قید کر کے دل

## مختلف مزارات پر حاضری

لائف ذکر واذ کار، مراقبہ، ترک حیوانات اور جسی دم کرتے ہوئے بھی جب ایک دم گز رگنی تو میں نے محسوس کیا کہ ان ریاضتوں کے باوجود میں ابھی تک کوئی کامیابی حاصل نہیں کر سکا۔ میرے باطن کی تاریکی جوں کی توں تھی اُس کا اپ اندر ہیرے میں ٹاک ٹویاں مار رہا تھا، منزل تو دور کی بات ہے کہ کی شان منزل سے آشنا کی بھی میرے مقدار اُن دل۔ میں نے اپنا حاسپر شروع کیا کہ میں آخر کون ہی اسی بنیادی غلطی کر رہا ہوں جس کی وجہ سے میری تمام ریاضت اُنیں کہے گئی ہے؟ جب میں نے اپنا حاسپر کیا تو مجھے پتا چلا کہ میں بنیادی غلطی یہ کہ رہا تھا کہ شاہراہ طریقہ کا مسافر تو بنا اُن دل۔ ان طریقہ کے مزارات مقدسہ پر حاضری سے گریاں تھا۔ اگرچہ کہ میری پروش اور تربیت نہایت روحانی اُن دل ہوئی تھی لیکن اس گریز کی وجہ میرے گاؤں کا وہ ماحول تھا جس میں میں پا بڑھا۔ جب مجھے اپنی غلطی کا احساس

ہوا تو میں نے مختلف مزارات پر جانا شروع کر دیا۔ پہلے مری کے گرد نواح میں پیدل سلام کرنے جانا شروع کیا اکامہ ہوا۔ میں کلو میٹر بلکہ اس سے بھی زیادہ پیدل سفر کرتا یہاں تک کہ طالب علموں اور لوگوں نے میرے ساتھ جانا چھوڑ دیا۔ مجھے لگتا تھا کہ پیدل جاؤں گا تو لنگر ملے گا۔

اہم اہم کے نام پر میں چونکا۔ میں لے اس کا نام پوچھا تو اُس نے بتایا کہ میر انام قادر بخش ہے۔ آپ نے میر انام لے کر سلام دینا ہے۔ میں

مری کے بعد لا ہو رو ملتان اور دور دراز کے مزارات پر جنوہیوں کی طرح حاضری دیتا رہا وہاں مراتب اپنے اپنے درود کا ایک پتہ نہیں وہ قبول کرتے ہیں یا نہیں تو وہ بولا آپ یہ پڑھ کر سلام دیں گے تو وہ ضرور جواب دیں سرشاری ضرور بڑھتی لیکن روشنی نہیں۔ بے شمار مزارات پر حاضری دی، جس مزار سے مجھے روشنی اور وہ حانیت کا لئے مارا جائے۔ خاص کوڈ ہوتا ہے جس کے لگانے نہ گیا بلکہ وہاں بعد میں جانا ہوا۔

کتاب میں چونکا۔ وہ کہنے لگا جناب بزرگوں کو سلام کا طریقہ ہوتا ہے۔ خاص کوڈ ہوتا ہے جس کے لگانے نہ گیا بلکہ وہاں بعد میں جانا ہوا۔ کیونکہ یہ میر افیورٹ Topic تھا لہذا میں شوق سے سن رہا تھا۔ آخر تین آگئی اور میں بیٹھ کر لا ہو رکی اسے۔ سارے راستے قادر بخش کی باتیں میرے ذہن میں گھومتی رہیں۔ میں شدت سے انتظار کر رہا تھا کہ جلدی اسے ادا تا حضور کو سلام کروں۔

آخر کافی سفر اور انتظار کے بعد میں لا ہو رپہنچا تو گاؤں جانے کے بجائے میں داتا حضور پہنچا۔ سرکار کا دربار اور

لیے پر ایسکوں اور نئے کا احساس ہونے لگا۔ میں ہیزی سے دربار پر پہنچا۔ قادر بخش کے بتائے طریقے کی طرح سلام کیا اور مجھے شدید حیرت اور خوشی اُس نے داشت۔ اپنے واضح طور پر محسوس ہوا کہ داتا حضور نے جواب دیا اور کرم فرمایا ہے۔ میں کافی دیر اسی سرور اور نئے کی فریاد میں رکسی کے ہلانے پر میں واپس ہوش و حواس میں آگئی۔ مجھے آج پہلی دفعہ احساس ہوا کہ داتا حضور نے اپنا باطن انوارات سے بھر کر لے گئے۔ راہ سلوک کی وہ منازل جو طبیعی ہوتیں داتا حضور کے کرم سے سالکین یہاں فیض پاتے ہیں۔

اب میں بہت خوش تھا کہ مجھے داتا حضور کو سلام کرنے کا کوڈ مل گیا ہے۔ میں گاؤں چلا گیا۔ چند دن بعد واپس باقی سالکین کی طرح میں بھی بے شمار دفعہ داتا حضور کے در پر سلام کر چکا ہوں اور ہمیشہ ہی سرکار نے اپنا کرم اپنے دل کا ایسا ہاں آیا۔ میں مری واپس چلا گیا۔ میری خوشی مایوسی میں بدل بچکی تھی کہ پتہ نہیں کیا غلطی یا گستاخی ہوئی ہے۔ اس کے دل کا ایسا ہاں دوبارہ بھی داتا حضور گیا اور راولپنڈی اسٹیشن پر قادر بخش کو بہت ڈھونڈا لیکن مجھے قادر بخش نہ ملا اور نہ ہی اسے ادا تا حضور کو سلام کا جواب۔

## کراچی کے صوفی بہار دین کا داتا حضور کو سلام

میں ہر بار داتا حضور پر سلام کر چکا تھا اور جواب نہیں آ رہا تھا۔ بار بار اللہ تعالیٰ سے دعا بھی کر رہا تھا کہ اللہ میاں کو بلا یا۔ وہ میر اسامان اندر لے گیا۔ اُس کو بیٹھا کر میں نکٹ لینے چلا گیا۔ واپس آ کر مزدور سے میے پوچھتے تو اُس نے بہت مناسب بلکہ کم پیے مانگ۔ مجھے خوشی ہوئی کہ اتنا یہاں دار بندہ ہے۔ اُس کے پاس بیٹھ کر گپ شپ لگانے لگا تاکہ تمام پاس کر سکوں۔ اچانک مزدور مجھ سے کہنے لگا کہ جناب آپ لا ہو جا رہے ہیں نا۔ میں نے کہا ہاں، تو وہ بولا جناب داتا حضور میر اسلام کہنا۔ میرا بہت دل کرتا ہے کہ میں بھی جاؤں۔ جب داتا صاحب اجازت دیں گے میں بھی سلام

## داتا حضور کے در پر

اس میں کوئی شک نہیں کہ سرکار مدینہ کے بعد میر ادیو اگی اور جنون کی حد تک عشق شہنشاہ کو ہسار بری امام شہنشاہ اجمیر خواجہ غریب نواز سلطان الہند سے ہے اور میں بار بار بری سرکار اور بھارت میں اجمیر شریف جاتا ہوں۔ لا ہو رہا میں شہنشاہ لا ہو رہا تعلیٰ بھجویری سرکار کا بھی اپنا نئے نشہ اور سرور ہے۔ اور آپ واقعی شہنشاہ لا ہو رہیں کیونکہ خواجہ فرید نے بھی یہاں پر حاضری دی اور چل کا۔ ان کے علاوہ ہر دور کے بزرگ صوفی درویش نے داتا حضور حاضری دی اور اپنا باطن انوارات سے بھر کر لے گئے۔ راہ سلوک کی وہ منازل جو طبیعی ہوتیں ہوتیں داتا حضور کے کرم سے سالکین یہاں فیض پاتے ہیں۔ باقی سالکین کی طرح میں بھی بے شمار دفعہ داتا حضور کے در پر سلام کر چکا ہوں اور ہمیشہ ہی سرکار نے اپنا کرم اپنے دل کا ایسا ہاں آیا۔

## ریلوے اسٹیشن راولپنڈی کا مزدور دو ریش

یہ ان دنوں کی بات ہے جب میں مری میں تھا۔ مرا قبے اور باقی روحاںی مشقوں میں لگا ہوا تھا۔ تلاش حق میں مارا مارا پھر رہا تھا۔ ایک بار میں لا ہو رہا نے کے لیے راولپنڈی اسٹیشن پر اترتا۔ میرے پاس سامان زیادہ تھا۔ ایک قل کو بلایا۔ وہ میر اسامان اندر لے گیا۔ اُس کو بیٹھا کر میں نکٹ لینے چلا گیا۔ واپس آ کر مزدور سے میے پوچھتے تو اُس نے بہت مناسب بلکہ کم پیے مانگ۔ مجھے خوشی ہوئی کہ اتنا یہاں دار بندہ ہے۔ اُس کے پاس بیٹھ کر گپ شپ لگانے لگا تاکہ داتا حضور میر اسلام کہنا۔ میرا بہت دل کرتا ہے کہ میں بھی جاؤں۔ جب داتا صاحب اجازت دیں گے میں بھی سلام

ایک دن کرایجی سے میرے دوست کا فون آیا کہ تم کہاں ہو۔ میں نے کہا داتا حضور سلام کرنے آئے۔ بہت خوش ہوا کہ میرا بھی سلام دینا اور ساتھ ہی کہا کہ میں اپنے مرشد صوفی بہار دین صاحب کے پاس بیٹھا ہوں۔ بھی بات کروں۔ میں نے ادب و احترام سے سلام کیا اور دعا کی درخواست کی۔ انہوں نے بہت ساری دعائیں ایں کہ داتا حضور کو میرا بھی سلام دیں تو میں نے کہا سرکار کوڈ بھی بتا دیں۔ میں کیا بڑھوں انہوں نے بتایا کہ یہ پڑھ میں دوبارہ کہا۔ حضور میرے لیے بھی اجازت لے دیں تاکہ میں بھی سلام کریا کروں تو صوفی بہار دین صاحب لے اجازت دے دی۔ صوفی بہار دین صاحب کی اجازت کے بعد میں خوشی خوشی داتا حضور کے دربار کی طرف گیا اور سلام کیا اور صوفی صاحب کی تائی ہوئی پڑھائی شروع کی، جلد ہی کیفیت اور غنوڈگی طاری ہونا شروع ہو گئی۔ اسی میں مجھے احساس ہوا کہ سرکار داتا حضور مسکرا رہے ہیں اور سلام کا جواب بھی دے رہے ہیں۔ میرے اوپر سرور اور کیفیت طاری تھی اور کافی دیر سرکار داتا حضور کے سلام کرتا رہا۔

کہر پر بھی مشتعل ہو رہے تھے کہ یوں ان کے مرشد کی گستاخی کر رہا ہے۔ میرے دوست نے ان کو ٹھنڈا کیا۔

مالک ایک دم زمین پر بیٹھ گیا اور بولا یہ تو میرے سامنے، میں بھی تم کو بتا ہوں کہ میں کیا ہوں۔ اب اُس نے

ایک دن جب بھی میری سے ۱۰ ہو رہا تا تو داتا حضور کو سلام ضرور کرتا۔ اسی طرح ایک بار میں داتا سلام کیا کیونکہ کھوج، تجسس، میری فطرت کا حصہ ہے اس لیے میں جب بھی داتا صاحب یا کسی اور دربار ہوں تو وہاں پر آئے ہوئے لوگوں کو بغور دیکھتا ہوں۔ رنگ برلنگے ملنگ، درویش صوفی اور سالکین اور قربانی کے مسافر مختلف رنگوں اور بھیسوں میں نظر آتے ہیں۔ میں ان سب کو سہیلیاں یادوست کہتا ہوں کیونکہ جب ایک ہوتا دوستی اور قربت بن جاتی ہے۔ میں ان کو اپنی ذات اور قیلے کے لوگ سمجھتا ہوں اور دیکھتا ہوں۔ درست رہا تھا کہ ایک جگہ پر ایک ہٹا کٹا مضبوط ملنگ اپنے مریدوں کے ساتھ بیٹھا تھا۔ انگلوں میں چرس سے بھرے اس کا مزاج بتا رہا تھا کہ جیسے قلندر اعظم وہی ہوا رکن فیکون کے مقام پر ہے۔ مجھے پہلے دن سے ایک چیز سخت نفرت ہے کہ بہت سارے فقیر، ملنگ، روحانی کیفیت یعنی ارتکار، یکسوئی، مراقباتی کیفیت کے لیے چس بھنگ، یوٹی اور دوسرے نئے استعمال کرتے ہیں۔ جب نش کی بدولت یکسوئی حاصل ہو جاتی ہے تو کہتے ہیں اسے جاگ اٹھ گئے، پردے سرک گئے، سینہ روشن ہو گیا۔ اور مریدوں کو نونہ کرائے ظفارے دکھاتے ہیں۔ میں کسی ایسے نام نہاد ملنگوں سے الجھ چکا ہوں کہ قرب الہی کے لیے نش کی ضرورت نہیں۔ آپ ذکر سے وہ نشر حاصل کر سکتے ہیں یادل پر ضرب لگا کر ذکر کریں تو لمحوں میں کیفیت بن جاتی ہے۔ کیونکہ یہ ملنگ بھی چرس پی رہا تھا اور اپنے مریدوں میں پیٹھی دنوں جوان لڑکوں کو کھانا جانے والی نظروں بلکہ گندی حریض نظروں سے دیکھ رہا تھا۔

## گستاخ چرسی ملنگ

آپ ہوا تھا کیونکہ کھوج، تجسس، میری عرصہ دراز سے ارتکاز، تو جو کی مشقیں کر رہا تھا، میں نے بھی اُس کو گھورنا شروع کر دیا بلکہ اس کو دیکھنے لگا۔ اس میں کوئی تک نہیں ملنگ تو جہ کرنا جانتا تھا۔ مجھے حرارت کا احساس ہونے لگا لیکن میں کے مسافر مختلف رنگوں اور بھیسوں میں نظر آتے ہیں۔ میں ان سب کو سہیلیاں یادوست کہتا ہوں کیونکہ جب ایک ہوتا دوستی اور قربت بن جاتی ہے۔ میں ان کو اپنی ذات اور قیلے کے لوگ سمجھتا ہوں اور دیکھتا ہوں۔ درست رہا تھا کہ ایک جگہ پر ایک ہٹا کٹا مضبوط ملنگ اپنے مریدوں کے ساتھ بیٹھا تھا۔ انگلوں میں چرس سے بھرے اس کا مزاج بتا رہا تھا کہ جیسے قلندر اعظم وہی ہوا رکن فیکون کے مقام پر ہے۔ مجھے پہلے دن سے ایک چیز سخت نفرت ہے کہ بہت سارے فقیر، ملنگ، روحانی کیفیت یعنی ارتکار، یکسوئی، مراقباتی کیفیت کے لیے چس بھنگ، یوٹی اور دوسرے نئے استعمال کرتے ہیں۔ جب نش کی بدولت یکسوئی حاصل ہو جاتی ہے تو کہتے ہیں اسے جاگ اٹھ گئے، پردے سرک گئے، سینہ روشن ہو گیا۔ اور مریدوں کو نونہ کرائے ظفارے دکھاتے ہیں۔ میں کسی ایسے نام نہاد ملنگوں سے الجھ چکا ہوں کہ قرب الہی کے لیے نش کی ضرورت نہیں۔ آپ ذکر سے وہ نشر حاصل کر سکتے ہیں یادل پر ضرب لگا کر ذکر کریں تو لمحوں میں کیفیت بن جاتی ہے۔ کیونکہ یہ ملنگ بھی چرس پی رہا تھا اور اپنے مریدوں میں پیٹھی دنوں جوان لڑکوں کو کھانا جانے والی نظروں بلکہ گندی حریض نظروں سے دیکھ رہا تھا۔

کہ اس نے کئی بار میرے ساتھ گناہ کیا ہے۔

میرے اللہ نے کس طرح میری مدد اور اس زانی کا پول کھول دیا، مرید کا غصہ ٹھنڈا ہو چکا تھا اور چری مل نظریں جھکائے کھڑا تھا۔

لوگوں نے ملگ کو جوتے مارنے شروع کر دیئے۔ میں اور میرا دوست وہاں سے آگے چل دیئے۔ اس میں کمال

شک نہیں کہ درباروں، مزاروں پر بعض نامہ بچری، بھنگی، ملگ آتے ہیں جو عقیدت مندوں کی عزت سے کھلیتے ہیں اور لوگوں کو لوٹتے ہیں جبکہ اصل بزرگ درویش صاحب مزار سے روحانی فیض لینے آتے ہیں اور جھوکوں کو کھانا کھلاتے ہیں اور غریبوں میں پسیے بھی باشنتے ہیں۔ رنگ رنگ کے لوگ ان جھوکوں پر آتے ہیں۔

## بدکردار زانی بابا

ذکر ہو رہا ہے بدکردار بابوں کا تو میں ایک ایسے زانی بابے کا ذکر کرنا ضروری سمجھتا ہوں تاکہ مریدین اور عقیدت مندوں کی آنکھیں کھل جائیں اور وہ بہتر فضیلے کر سکیں۔ جمع کادن تھا، میں اپنے آستانے پر لوگوں سے مل رہا تھا جیسا کہ میں پہلے بتاچکا ہوں کہ جمع کو میں سارا دن حاجت مندوں سے ملتا ہوں کیونکہ لوگ بہت ہوتے ہیں اور میں سارا دن اور رات 3 بجے تک لوگوں سے ملتا ہوں۔ اُس دن بھی میں لوگوں نے مل رہا تھا۔ ایک خوبصورت عورت کی ہاتھی جب آئی تو وہ بولی کہ پروفیسر صاحب میں آخر میں باری لوں گی۔ میں نے کہا بابی! آپ بہت لیٹ ہو جائیں گی۔

بولی کوئی بات نہیں۔ آخر جب سب لوگ چلے گئے تو میں اُس عورت سے مخاطب ہوا جی۔ بہن بتائیں کیا مسئلہ ہے؟ عورت رو نے لگی کہ پروفیسر صاحب میں بہت مشکل میں ہوں، پلیز میری مدد کریں۔ میں بہت مجبور ہوں خدار ایمی مدد کریں۔ میرے پوچھنے پر اس نے ایک خط میری طرف بڑھایا کہ آپ یہ پڑھ لیں میں بتانہیں سکتی میں نے اُس کا پڑھنا شروع کیا جس میں لکھا تھا:

میرے خاوند صاحب اپنے مرشد سے دیوانہ دار عشق کرتے ہیں۔ مرشد کا حکم اُن کے لیے سب سے بڑا ہے۔ جو مرشد نے کہنا ہے انہوں نے وہی کرنا ہے۔ اللہ نے ہم کو سب کچھ دیا ہوا ہے صرف اولاً نہیں ہے، اس کے لیے اور بدر بے شمار بابوں کے پاس گئے ہیں۔ اسی دوران ہم اس بابے کے پاس گئے۔ اس بابے نے میرے خاوند کو اپنے سہانے خواب دکھائے کہ میرا خاوند ان کا مرید ہو گیا اور مجھے بھی ان کا مرید کر دیا۔ اب اس بابے نے پتہ نہیں میرے خاوند پر کیا جادو کر دیا ہے کہ میرا خاوند دیوانہ وار بابا جی کو مانتا ہے۔ یہاں تک کہ اگر بابا کہہ دیں کہ اپنی عورت کو چھوڑ دے یہ مجھے بھی چھوڑ دے۔ اب بابا جی نے ہمارے گھر آنا شروع کر دیا کہ آپ کے گھر میں پڑھائی کرنی ہے، یہاں پر جتنا اور جادو بہت ہے، اس کا علاج کرنا ہے۔ میرے گھر آنا جانا اتنا زیادہ ہوا کہ اکثر رات بھی بابا جی ہمارے گھر گزارتے۔ میرے میاں کو بڑیں کے سلسلے میں اکثر کراچی اور دہلی جانا پڑتا ہے۔ اسی طرح وہ ایک پار کراچی گئے ہوئے تھے کہ بابا

اگر کی خلافت کے لیے گھر میں چھوڑ گئے۔

میں نے رات کو بابا جی کو کھانا دیا تو بابا جی بولے: رات کو میرے کمرے میں آنا پڑھائی کرنی ہے۔ میں رات کو بیگل۔ بابا جی پہلے تو میرے اوپر دم کرتے رہے پھر بولے: میں تھک گیا ہوں مجھے دباو۔ میں نے دل نہ چاہتے ہوئے بھی اس اتروع کر دیا۔

بابا جی کہنے لگے تمہارے میاں میں مسئلہ ہے الہذا اولاد نہیں ہو سکتی۔ اب اگر اولاد نہیں ہو گی تو وہ تم کو لال دے دے گا الہذا تم مجھ سے نکاح کرو۔ میں نے کہا بابا جی کیسا نکاح وہ آپ کا مرید ہے۔ میں اس کو کبھی نہیں غریبوں میں پسیے بھی باشنتے ہیں۔ رنگ رنگ کے لوگ ان جھوکوں پر آتے ہیں۔

بہرے ساتھ بھی تعلقات بنالو۔ اگر تم میری بات نہیں مانو گی تو تم جانتی ہو وہ میری کتنی بات مانتا ہے۔ میں جب اس قسم کو طلاق دلا دوں گا۔ میں اچھی طرح برانتی تھی کہ میں اگر اپنے خاوند کو بتاؤں گی تو میرا خاوند بھی نہیں مانے گا۔ میں کہنے پر مجھے چھوڑ دے گا الہذا میں اپنا گھر بچانے کے لیے گناہ پر مجبور آماما دہ ہو گئی۔ اب جب بھی میرا

لاد بھر سے باہر جاتا ہے باہر بات کو میرے ساتھ گناہ کرتا ہے۔ میں گناہ اور ضمیر کی ملامت سے نگ آ کر آپ کے عقیدت مندوں کی آنکھیں کھل جائیں اور وہ بہتر فضیلے کر سکیں۔ جمع کادن تھا، میں اپنے آستانے پر لوگوں سے مل رہا تھا جیسا کہ میں پہلے بتاچکا ہوں کہ جمع کو میں سارا دن حاجت مندوں سے ملتا ہوں کیونکہ لوگ بہت ہوتے ہیں اور میں سارا دن اور رات 3 بجے تک لوگوں سے ملتا ہوں۔ اُس دن بھی میں لوگوں نے مل رہا تھا۔ ایک خوبصورت عورت کی ہاتھی جب آئی تو وہ بولی کہ پروفیسر صاحب میں آخر میں باری لوں گی۔ میں نے کہا بابی! آپ بہت لیٹ ہو جائیں گی۔

بولی کوئی بات نہیں۔ آخر جب سب لوگ چلے گئے تو میں اُس عورت سے مخاطب ہوا جی۔ بہن بتائیں کیا مسئلہ ہے؟ عورت رو نے لگی کہ پروفیسر صاحب میں بہت مشکل میں ہوں، پلیز میری مدد کریں۔ میں بہت مجبور ہوں خدار ایمی مدد کریں۔ میرے پوچھنے پر اس نے ایک خط میری طرف بڑھایا کہ آپ یہ پڑھ لیں میں بتانہیں سکتی میں نے اُس کا پڑھنا شروع کیا جس میں لکھا تھا:

ای طرح کیا اور بابا جی کی گفتگو ریکارڈ کر لی۔

میں وہ ریکارڈ ملک اور اپنے ایک پولیس آفیسر اور چند سپاہی لے کر بابا جی کے پاس گیا اور علیحدگی میں بابا جی کو سنا ای اور لاتا یا کہ ہمارے پاس تمہارے گندے کرتو تو کے اور بھی ثبوت ہیں۔ آج کے بعد اگر تم بھی بھی اس شہر یا اس خاوند کی زندگی میں نظر آئے تو تمہارا حشر بڑا کروں گا۔ بابا جی بری طرح ڈر گئے اور اگلے دن ہی شہر چھوڑ کر بھاگ گئے اور آج تک واپس نہیں آئے۔

یہاں یہ واقعہ بیان کرنے کا مقصد صرف اتنا تھا کہ خدار اکبھی بھی اپنی غیر موجودگی میں کسی پتہ بابا بے کو گھر میں نہ اور جادو بہت ہے، اس کا علاج کرنا ہے۔ میرے گھر آنا جانا اتنا زیادہ ہوا کہ اکثر رات بھی بابا جی ہمارے گھر گزارتے۔ میرے میاں کو بڑیں کے سلسلے میں اکثر کراچی اور دہلی جانا پڑتا ہے۔ اسی طرح وہ ایک پار کراچی گئے ہوئے تھے کہ بابا

کہ تھا کہ یہ اپنے کبوتروں کو کوئی خاص خوراک یا نسخہ کھلاتے ہیں۔ اس کو جانے کے لیے ہم نے مخالفین کے اپنا خاصا پیسہ دیا تو اس نے بتایا کہ نخد وغیرہ کچھ نہیں ہے، ان کے پاس سندھ سے ایک ملگ آتا ہے جو بھنگ اور ہے اور کوئی پڑھائی بھی کرتا ہے، اُس کی پڑھائی یا عمل کی وجہ سے ان کے کبوتر جیت جاتے ہیں۔ میرے بار بار Case کے بعد جب یہ Clear ہو گیا کہ واقعی کوئی ایسی بات ہے تو میری دلچسپی بھی اس میں بہت زیادہ بڑھ گئی ہے اس لئے ان سے کہا کہ کسی طرح مجھے ان کے گاؤں پہنچا دو۔ تو وہ بولے یہ تو بہت مشکل کام ہے لیکن پھر بھی ہم کو شش عاملوں، ملنکوں اور نام نہاد پیروں، جو شیوں اور غیر مری طاقتوں کے حامل حضرات سے پڑتا ہے جو طاقت اور غرور نے میں انسانوں کو کثیرے کٹوڑے سمجھ کر ان کو مسل رہے ہوتے ہیں اور لوگوں کی غیر توں سے بھی سرعام حکیل رہے ہیں۔ کسی کو جرات نہیں ہوتی کہ ان ظالموں کا مقابلہ کر سکے۔ یہ اپنی شیطانی طاقتوں کے بل بوتے پر فرعون بنے نظرًا ہیں اور خود کو مقدر کا سکندر کہتے ہیں کہ ہم جس کوچا ہیں آسمان پر لے جائیں اور جس کوچا ہیں زمین میں دفن کر دیں۔

یہ واقعہ بھی ایک ایسے ہی ظالم عامل کا ہے جو شیطانی طاقتوں کے بل بوتے پر فرعون بننا ہوا تھا اور دعویدار قاتم کوئی میرا مقابلہ یا سامنا نہیں کر سکتا۔ میری صرف جیت ہی ہے، میں جس کوچا ہوں جیت دے دوں جس کوچا ہوں ہارا دوں۔ میرا مقابلہ کوئی نہیں کر سکتا۔

آن دنوں میں میرا میں تھا کہ ایک دن میرا ایک کلاس فیلو اپنے کسی دوست کو لے کر میرے پاس آیا اور آکر کہ مجھے پتہ چلا ہے کہ تم بھی پیر بن گئے ہو۔ کیونکہ میں پیری فقیری کو نہیں مانتا لیکن تم کو اچھی طرح جانتا ہوں کہ تم فریڈی Case لے کر تمہارے پاس آیا ہوں۔ امید ہے کہ تم میرے دوست کی مدد کرو گے یا کوئی اچھا مشورہ دو گے۔ میرے پوچھنے پر میرے کلاس فیلو کے دوست نے بتایا کہ وہ اچھا خاصا زمیندار ہے۔ گاؤں میں رہے۔ بڑے زمینداروں کی طرح اس نے بھی کچھ شوق پال رکھے ہیں۔ اُن میں سے ایک شوق کبوتر بازی ہے۔ ہم دیہا کے لوگ جیت ہار کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ ہم ہر سال جوں کے مہینے میں کبوتروں کا مقابلہ کرتے ہیں۔ پورے پنجاب سے لوگ اس مقابلے میں حصہ لینے اور دیکھنے آتے ہیں۔ ہم پورا سال اس مقابلہ کی تیاری کرتے ہیں۔ اس مقابلے کی انعامی رقم بھی بہت زیادہ ہوتی ہے۔ ہمارے ساتھ کے گاؤں والوں سے ہمارا مقابلہ کی تیاری کرتے ہیں۔ اس مقابلے کی انعامی رقم بھی وہ جیت جاتے تھے لیکن پچھلے تین سال سے یہ مقابلہ ہمارے مخالفین جیت جاتے ہیں۔ ہار جیت کھیل حصہ ہوتی ہے۔ ہم اپنے مخالفین کا مقابلہ تو کرہی رہے تھے اب ہمیں شک ہے کہ ہمارے کبوتروں پر کوئی جادو کر دیتا ہے اور جنات ہمارے کبوتروں کو پکڑ کر لے جاتے ہیں یا غائب کر دیتے ہیں۔ اُس کی بات سن کر میں نہیں پڑا کہ کس وہم اور شک کی بات کر رہے ہو۔ یہ کس طرح ممکن ہے، ایسا کچھ نہیں ہوتا۔ لیکن وہ ب Lund تھا کہ وہ کسی ملگ جادوگر کو لاتے ہیں وہ کچھ پڑھائی کرتا ہے جس سے ہمارے کبوتر پرواں جاری نہیں رکھ پاتے اور اس طرح ہمارے مخالفین جیت جاتے ہیں۔ اس نے بتایا کہ

آخر کار جوں آگیا اور میرے کلاس فیلو اور دوست نے آکر مجھے سارا پلان سمجھایا کہ کس طرح میں نے وہاں

## کبوتر کی آہ

بد کردار زانی بابے کے انجمام سے مجھے بہت خوشی اور اطمینان تھا۔ اب میرے اندر ایک اعتماد تھا کہ اس ملک کے بد کردار اور ڈاکو لیروں کا مقابلہ آسانی سے کیا جاسکتا ہے۔

کیونکہ روحانی مسافر اور عاملین حضرات، بخوبی جانتے ہیں کہ روحانی دنیا میں آپ کا واسطہ رنگ برداشت ملکوں اور نام نہاد پیروں، جو شیوں اور غیر مری طاقتوں کے حامل حضرات سے پڑتا ہے جو طاقت اور غرور نے میں انسانوں کو کثیرے کٹوڑے سمجھ کر ان کو مسل رہے ہوتے ہیں اور لوگوں کی غیر توں سے بھی سرعام حکیل رہے ہیں۔ کسی کو جرات نہیں ہوتی کہ ان ظالموں کا مقابلہ کر سکے۔ یہ اپنی شیطانی طاقتوں کے بل بوتے پر فرعون بنے نظرًا ہیں اور خود کو مقدر کا سکندر کہتے ہیں کہ ہم جس کوچا ہیں آسمان پر لے جائیں اور جس کوچا ہیں زمین میں دفن کر دیں۔

یہ واقعہ بھی ایک ایسے ہی ظالم عامل کا ہے جو شیطانی طاقتوں کے بل بوتے پر فرعون بننا ہوا تھا اور دعویدار قاتم کوئی میرا مقابلہ یا سامنا نہیں کر سکتا۔ میری صرف جیت ہی ہے، میں جس کوچا ہوں جیت دے دوں جس کوچا ہوں ہارا دوں۔ میرا مقابلہ کوئی نہیں کر سکتا۔

آن دنوں میں میرا میں تھا کہ ایک دن میرا ایک کلاس فیلو اپنے کسی دوست کو لے کر میرے پاس آیا اور آکر جھوٹ نہیں بول سکتے اس لیے یہ Case لے کر تمہارے پاس آیا ہوں۔ امید ہے کہ تم میرے دوست کی مدد کرو گے یا کوئی اچھا مشورہ دو گے۔ میرے پوچھنے پر میرے کلاس فیلو کے دوست نے بتایا کہ وہ اچھا خاصا زمیندار ہے۔ گاؤں میں رہے۔ بڑے زمینداروں کی طرح اس نے بھی کچھ شوق پال رکھے ہیں۔ اُن میں سے ایک شوق کبوتر بازی ہے۔ ہم دیہا کے لوگ جیت ہار کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ ہم ہر سال جوں کے مہینے میں کبوتروں کا مقابلہ کرتے ہیں۔ پورے پنجاب سے لوگ اس مقابلے میں حصہ لینے اور دیکھنے آتے ہیں۔ ہم پورا سال اس مقابلہ کی تیاری کرتے ہیں۔ اس مقابلے کی انعامی رقم بھی بہت زیادہ ہوتی ہے۔ ہمارے ساتھ کے گاؤں والوں سے ہمارا مقابلہ کی تیاری کرتے ہیں۔ اس مقابلے کی انعامی رقم بھی وہ جیت جاتے تھے لیکن پچھلے تین سال سے یہ مقابلہ ہمارے مخالفین جیت جاتے ہیں۔ ہار جیت کھیل حصہ ہوتی ہے۔ ہم اپنے مخالفین کا مقابلہ تو کرہی رہے تھے اب ہمیں شک ہے کہ ہمارے کبوتروں پر کوئی جادو کر دیتا ہے جنات ہمارے کبوتروں کو پکڑ کر لے جاتے ہیں یا غائب کر دیتے ہیں۔ اُس کی بات سن کر میں نہیں پڑا کہ کس وہم اور شک کی بات کر رہے ہو۔ یہ کس طرح ممکن ہے، ایسا کچھ نہیں ہوتا۔ لیکن وہ Lund تھا کہ وہ کسی ملگ جادوگر کو لاتے ہیں وہ کچھ پڑھائی کرتا ہے جس سے ہمارے کبوتر پرواں جاری نہیں رکھ پاتے اور اس طرح ہمارے مخالفین جیت جاتے ہیں۔ اس نے بتایا کہ

جانا ہے۔ انہوں نے کسی طرح اُس ملگ کا ایڈر لیں لیا اور ایک اپنے بندے کو اُس کے پاس بھیجا۔ وہ بندہ کی بار اُس کے پاس گیا۔ اُس کو کافی بیسہ بھی دیا اور اس کا مصنوعی شاگرد بن گیا۔ اس بندے کو مخالفین نہیں جانتے تھے۔ وہ بندہ ان ساتھ مری میرے پاس آیا اور مجھ سے مل کر سارا پلان بنایا کیا کہ میں نے ملگ سے کہا ہے کہ میرا ایک کزن ہے وہ بندہ ہے، وہ بھی آپ کا شاگرد بننا چاہتا ہے۔ مقابله والے دن وہ بھی آپ سے ملنے آئے گا۔ ملگ کے ساتھ اس بندہ دوستی ہو چکی تھی۔ اب ہم سب شدت سے مقابله کی تاریخ کا انتظار کرنے لگے۔ مقررہ دن صبح سویرے میں اُس کا دن گیا جہاں پر کبوتر بازی کا مقابلہ ہوا تھا۔ کیونکہ میرا تعلق گاؤں سے ہے اس لیے میں پہلے سے ہی گاؤں کے کلپ کو اس طرح جانتا تھا اس لیے مجھے زیادہ مشکل پیش نہیں آئی۔ ملگ اور اس کا نام نہاد شاگرد گاؤں سے باہر ایک ٹوب دیل کے گھنے درخت کے نیچے چار پائیوں پر بیٹھے ہوئے تھے۔ میں آسانی سے اُس بندے کے بتائے ہوئے مقام پر ملگ ببا اور اُس کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ چاروں طرف چرس کی مخصوص بوچھی تھی۔ دلڑ کے ملگ کی نانگوں کو دبارہ ہے تھے اور دلوڑ کے بھنگ گھوٹ رہے تھے۔ بھنگ کے پیالے پاس پڑے۔ اس کی الی کے اشارے کی طرف دیکھا تو مجھے بھی بہت بلند آسمان کی وسعتوں میں کبوتر اڑتا ہوا نظر آیا جو بہت اُس کی طرف اٹھ کر کرے کرے اُس نے پڑھائی شروع کر دی۔ وہ بلند آواز سے پڑھ رہا تھا اور اس کی الی اور اُس کی اُدھر ہی اُدھر ہی جاری تھی۔ میں نے خور کیا تو مجھے لگا کہ کبوتر اب نیچے کی طرف آ رہا ہے۔ طرح رنگین پائیوں والی چار پائی پر گاؤں تکیوں کے سہارے لیٹا، پورا ماحول بنایا ہوا تھا۔ تھوڑی دور کوئی دیہاتی عورت دیگر اس کی اُنکی اور نظر کی شدرا رہ گیا کہ میلوں دو کبوتر اُس کے سحر میں آچکا تھا۔ اب وہ اُس کی انگلی کے اشارے مرنگوں کا سان بنارہی تھی۔ دیگر مرغوں کے بھوننے کی خوبیوں نے ماحدوں کو اور بھی خاص بنا دیا تھا۔ اُس بندے نے ہمارے تعارف ملگ سے کرایا۔ ملگ کی بڑی بڑی سرے لگی آنکھوں سے نشے کی سرخی واضح نظر آ رہی تھی۔ لبے بالوں کی لڑوں خوب تسلی سے چکایا ہوا تھا۔ تھوڑا دور چوپے پر دیہاتی عورت اور اُس کی بیٹی کھانا پکانے میں مصروف تھیں۔ ملگ کو نہ پڑھا ہوا تھا۔ وہ ہر یصانہ اور ہوس بھری نظر دوں سے اُن عورتوں کو دیکھ رہا تھا۔ ملگ کو دیکھ کر مجھے مغل بادشاہ رنگیلا شاہ یاد آ گیا۔ اس کی عیاشی کی داستانیں آج تک لوگوں کو یاد ہیں۔ میں نے مصنوعی عقیدت اور احترام کا اظہار کیا کہ میری خوش قسمتی ہے۔ وقت کے بہت بڑے آدمی سے مل رہا ہوں۔ ملگ میری طرف بہت مغرورا اور متکبر از نظر دوں سے دیکھ رہا تھا اور میں عطف تمندوں کی طرح سر جھکائے سامنے بیٹھا تھا۔ لیکن میرے اندر نفرت اور غصے کا لاوا اپنے کو بے تاب تھا۔ میرا بس نہیں پل رہا تھا۔ وہ فقیری اور درد بیشی کی باتیں کر رہا تھا اور اپنے چلوں اور ریاضتوں کی باتیں کہ یہ بہت مشکل کام ہے، ہر کوئی نہیں کر سکتا۔ میں ہاں میں ہاں ملا رہا تھا۔ اس وقت میں اُس کی بکواس سننے پر مجبور تھا۔ وہ بادشاہ سلامت بن کرتخت پر بیٹھا اور ہم تو کروں کی طرح سر جھکائے بیٹھے تھے۔ اس دوران بھنگ تیار ہو گئی۔ ہم رفع حاجت کا بہنا بنا کر اٹھ کر فصلوں کی جانب پڑے گئے۔ مجھے ڈر تھا کہ کہیں مجھے بھی بھنگ کی آفرنہ کر دے اور میرا انکار اسے ناگوار نہ گزرے۔ جب میں دیکھا کہ ملگ نے بھنگ پی لی ہے تو واپس اُس کے پاس آ کر عقیدت مندوں کی طرح بیٹھ گیا۔ چرس اور بھنگ کا نشانہ اُس کو چڑھ رہا تھا اور وہ اول فول بک رہا تھا اور میں سن رہا تھا۔ دوپہر کے بعد گاؤں سے ایک بندہ آیا اور اُس نے آ کر کہا کہ ملگ بابا جی! کبوتروں کا مقابلہ جاری ہے، اب آپ اپنا عمل شروع کر دیں۔ لہذا اب ملگ نشے میں دھت چار پائی اتر اور کھیتوں کی جانب چلنا شروع ہو گیا۔ ملگ نے مجھے بھی اپنے بیچے آنے کا اشارہ کیا۔ اب ملگ میں اور وہ بندہ جواب

کیا۔ اسی اور اپنے بندہ تو بہت بزرگ اور بہک دل کا ہے۔ اُس کی بکواس سن کر مجھے اور بھی غصہ آ گیا۔ اب میری باری تھی۔

جاتا ہے۔ اس کی طرح اُس ملگ کا ایڈر لیں لیا اور ایک اپنے بندے کو اُس کے پاس بھیجا۔ وہ بندہ کی بار اُس کے پاس گیا۔ اُس کو کافی بیسہ بھی دیا اور اس کا مصنوعی شاگرد بن گیا۔ اس بندے کو مخالفین نہیں جانتے تھے۔ وہ بندہ ان ساتھی میرے پاس آیا اور مجھ سے مل کر سارا پلان بنایا کیا کہ میں نے ملگ سے کہا ہے کہ میرا ایک کزن ہے وہ بندہ ہے، وہ بھی آپ کا شاگرد بننا چاہتا ہے۔ مقابله والے دن وہ بھی آپ سے ملنے آئے گا۔ ملگ کے ساتھ اس بندہ دوستی ہو چکی تھی۔ اب ہم سب شدت سے مقابله کی تاریخ کا انتظار کرنے لگے۔ مقررہ دن صبح سویرے میں اُس کا دن گیا جہاں پر کبوتر بازی کا مقابلہ ہوا تھا۔ کیونکہ میرا تعلق گاؤں سے ہے اس لیے میں پہلے سے ہی گاؤں کے کلپ کو اس طرح جانتا تھا اس لیے مجھے زیادہ مشکل پیش نہیں آئی۔ ملگ اور اس کا نام نہاد شاگرد گاؤں سے باہر ایک ٹوب دیل کے گھنے درخت کے نیچے چار پائیوں پر بیٹھے ہوئے تھے۔ میں آسانی سے اُس بندے کے بتائے ہوئے مقام پر ملگ ببا اور اُس کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ چاروں طرف چرس کی مخصوص بوچھی تھی۔ دلڑ کے ملگ کی نانگوں کو دبارہ ہے تھے اور دلوڑ کے بھنگ گھوٹ رہے تھے۔ بھنگ کے پیالے پاس پڑے۔ اس کی الی اور اُس کی طرف اٹھ کر کرے کرے اُس نے پڑھائی شروع کر دی۔ وہ بلند آواز سے پڑھ رہا تھا اور اس کی الی اور اُس کی طرف اٹھ کر کرے کرے اُس نے پڑھائی شروع کر دی۔ وہ آسمان کی طرف دیکھ رہا تھا۔ وہ شاید کسی کبوتر کی تلاش میں تھا۔ آخر اُس کی الی اور اُس کی طرف دیکھا تو مجھے بھی بہت بلند آسمان کی وسعتوں میں کبوتر اڑتا ہوا نظر آیا جو بہت اُس کی الی بہت اوپر پہنچ دیوں میں نظر آ گیا۔ اُس نے میری طرف دیکھا اور بولا وہ کبوتر تمہیں نظر آ رہا ہے؟ اس کی الی کے اشارے کی طرف دیکھا تو مجھے بھی بہت بلند آسمان کی وسعتوں میں کبوتر اڑتا ہوا نظر آیا جو بہت اُس کی الی اور اُس کی طرف اٹھ کر کرے کرے اُس نے پڑھائی شروع کر دی۔ وہ بلند آواز سے پڑھ رہا تھا اور اس کی الی اور اُس کی طرف اٹھ کر کرے کرے اُس نے پڑھائی شروع کر دی۔ وہ آسمان کی طرف دیکھ رہا تھا۔ جدھر کبوتر پرواز کرتے تھے۔ دلڑ کے ملگ کی نانگوں کو دبارہ ہے تھے اور دلوڑ کے بھنگ گھوٹ رہے تھے۔ بھنگ کے پیالے پاس پڑے۔ بھنگ گھوٹنے والے ڈنڈے کے ساتھ گھنگر و بندھے ہوئے تھے جن کی جھنکار، چرس کی بوا اور ملگ کا بادشاہ سلامت طرح رنگین پائیوں والی چار پائی پر گاؤں تکیوں کے سہارے لیٹا، پورا ماحول بنایا ہوا تھا۔ تھوڑی دور کوئی دیہاتی عورت دیگر اس کی الی اور نظر کی شدرا رہ گیا کہ میلوں دو کبوتر اُس کے سحر میں آچکا تھا۔ اب وہ اُس کی انگلی کے اشارے مرنگوں کا سان بنارہی تھی۔ دیگر مرغوں کے بھوننے کی خوبیوں نے ماحدوں کو اور بھی خاص بنا دیا تھا۔ اُس بندے نے ہمارے تعارف ملگ سے کرایا۔ ملگ کی بڑی بڑی سرے لگی آنکھوں سے نشے کی سرخی واضح نظر آ رہی تھی۔ لبے بالوں کی لڑوں خوب تسلی سے چکایا ہوا تھا۔ تھوڑا دور چوپے پر دیہاتی عورت اور اُس کی بیٹی کھانا پکانے میں مصروف تھیں۔ ملگ کو نہ پڑھا ہوا تھا۔ وہ ہر یصانہ اور ہوس بھری نظر دوں سے اُن عورتوں کو دیکھ رہا تھا۔ ملگ کو دیکھ کر مجھے مغل بادشاہ رنگیلا شاہ یاد آ گیا۔ اس کی عیاشی کی داستانیں آج تک لوگوں کو یاد ہیں۔ میں نے مصنوعی عقیدت اور احترام کا اظہار کیا کہ میری خوش قسمتی ہے۔ وقت کے بہت بڑے آدمی سے مل رہا ہوں۔ ملگ میری طرف بہت مغرورا اور متکبر از نظر دوں سے دیکھ رہا تھا اور میں عطف تمندوں کی طرح سر جھکائے سامنے بیٹھا تھا۔ لیکن میرے اندر نفرت اور غصے کا لاوا اپنے کو بے تاب تھا۔ میرا بس نہیں پل رہا تھا۔ وہ فقیری اور درد بیشی کی باتیں کر رہا تھا اور اپنے چلوں اور ریاضتوں کی باتیں کہ یہ بہت مشکل کام ہے، ہر کوئی نہیں کر سکتا۔ میں ہاں میں ہاں ملا رہا تھا۔ اس وقت میں اُس کی بکواس سننے پر مجبور تھا۔ وہ بادشاہ سلامت بن کرتخت پر بیٹھا اور ہم تو کروں کی طرح سر جھکائے بیٹھے تھے۔ اس دوران بھنگ تیار ہو گئی۔ ہم رفع حاجت کا بہنا بنا کر اٹھ کر فصلوں کی جانب پڑے گئے۔ مجھے ڈر تھا کہ کہیں مجھے بھی بھنگ کی آفرنہ کر دے اور میرا انکار اسے ناگوار نہ گزرے۔ جب میں دیکھا کہ ملگ نے بھنگ پی لی ہے تو واپس اُس کے پاس آ کر عقیدت مندوں کی طرح بیٹھ گیا۔ چرس اور بھنگ کا نشانہ اُس کو چڑھ رہا تھا اور وہ اول فول بک رہا تھا اور میں سن رہا تھا۔ دوپہر کے بعد گاؤں سے ایک بندہ آیا اور اُس نے آ کر کہا کہ ملگ بابا جی! کبوتروں کا مقابلہ جاری ہے، اب آپ اپنا عمل شروع کر دیں۔ لہذا اب ملگ نشے میں دھت چار پائی اتر اور کھیتوں کی جانب چلنا شروع ہو گیا۔ ملگ نے مجھے بھی اپنے بیچے آنے کا اشارہ کیا۔ اب ملگ میں اور وہ بندہ جواب

میں نے اللہ کا نام لے کر پانچ حصے اور وہ عمل شروع کر دیا جو مجھے بابا اللہ دستی صاحب نے دیا تھا کہ کس طرح خالی معاشر کا اکٹھا کر کر کوئی کام نہ کرو۔

خدا کی تلاش

ابو الدین میں بیان کرنے جا رہوں، میں بڑا عرصہ کفیوز رہا کہ اس کو لکھوں کہ نہ لکھوں کیونکہ اس سے گمراہ ہوا کچھ اچھا جاتا ہے، لیکن چونکہ میں نے یہ تمام واقعات خلوص نیت کے ساتھ اس لیے لکھے ہیں کہ راہ حق کے اعلان میں تسلیم اور راہنمائی لے سکیں، تلاشِ حق کے دوران جن حالات سے میں گزرا ہوں میرے پڑھنے لگا۔

الاہلی اس کائنات میں ہمیں تنوع اور وارثی نظر آتی ہے۔ وہی اس کا اصل حسن اور خوبصورتی ہے۔ یہ تو  
کہ انسانوں میں کسی نظر آتا ہے۔ اگر ہم انسانوں کا بغور مطالعہ کریں تو یہ مختلف مزاج اور جسمانی و ذہنی استعداد رکھتے  
ہیں۔ انسان اپنے مزاج کے مطابق زندگی گزارنے کی کوشش کرتا ہے لیکن ان لوگوں کے پاس جانا اور وقت گزارنا پسند  
ہے۔ انسانوں کے ان گروپوں میں ایک ایسا گروپ یا طبقہ بھی ہوتا ہے جو خالق کائنات کے عشق میں بیٹھا ہوتا ہے۔ وہ  
بھروسہ ایسا ہی ہر چیز سے محبت کرتا ہے کیونکہ بفضل خدا میں بھی قرب الہی کا مسافر ہوں تو تلاش حق کا جذبہ اور  
جذبے پر کواؤں میں فطری طور پر دیعت کر دیا جاتا ہے۔ جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ ایسے جذبے سے نوازتا ہے وہ کائنات کے  
میں ایسا ہی انسانوں میں شامل ہوتے ہیں۔ یہ طبقہ پوری دنیا میں ہر جگہ موجود ہوتا ہے۔ ایسے لوگ مرافقہ، روحانیت  
و امتیازات، مجاہدے اور تلاش حق یا خدا کی تلاش میں مارے مارے پھر تے ہیں کیونکہ یہ فطری جذبہ ہے۔ یہ اپنی  
کو اپنے ایسا ایسا میں مجبور ہوتے ہیں، یہ نہ چاہتے ہوئے بھی خدا کی تلاش میں ادھر ادھر گھومتے رہتے ہیں۔ اس تلاش کے  
وقت آپ مرحلہ اس وقت آتا ہے جب یہ لوگ نام نہاد، جھوٹے بیرون، نقیروں، جو شیوں اور غیر مرمری قوتوں کے حوال  
ہو جائیں اور لوگوں کے پنکھ میں پھنس جاتے ہیں۔ یہ وہ نازک مرحلہ اور انہائی توجہ طلب نقطہ ہے جو میں یہاں پر خاص طور پر  
ایسا ایسا ایسا کوئی بھائیوں کے لیے لکھ رہا ہوں جو خدا کی تلاش میں جگہ جگہ پھر تے ہیں اور آخراً رغطہ بندوں کے قابو میں آ کر  
ادکرتے ہیں۔ ایسے تمام روحانی طالب علم جو تلاشی حق میں عرصہ دراز سے سرگردان ہیں، وہ اس کو بغور پڑھیں  
اچھا معلومات ملیں گی جو ان کے تلاش خدا کے سفر کو آسان بنادیں گی۔

ان لوں میں کوہ مری میں تھا اور میری روحانی زندگی کے ابتدائی دن تھے، مجھے خود بھی ابھی زیادہ پتہ نہیں تھا۔  
یہی عالیٰ میں اسی تھا لیکن کچھ لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے۔ انہی لوگوں میں ایک ماں اور اس کا بیس سالہ بیٹا  
اُسی ماں اپنے بچوں کی شادی اور اپنی صحت کے لیے فکر مند تھی۔ اس لیے دم وغیرہ کرواجاتیں اور ماں کا بیٹا ہر بار مجھے  
اُسیں لے خدا کے نور کو دیکھنا ہے۔ خدا سے ملاقات کرنی ہے، مجھے کوئی ایسا وظیفہ بتا دیں کہ میری خدا سے ملاقات ہو  
اُنہیں اس کے اس کام کے لیے وہ شمار بابوں، بزرگوں اور مزارات پر جا چکا ہے لیکن ابھی تک اپنے مقصد میں

میں نے اللہ کا نام لے کر اپنا حصار کیا اور وہ عمل شروع کر دیا جو مجھے بابا اللہ صاحب نے دیا تھا کہ کس طرح ظالم اُن کے شیطانی عمل سے محروم کرنا ہے۔ میں سپاٹ نظر و سے اس کی طرف بڑھا اور بولا وہ بھی وہ! کیا بات ہے جا کر تمھی ڈالی۔ اُس کی کمر پر تین بار ہاتھ مارا۔ وہ Process پورا کیا جس سے کسی کی روحانی قوتیں سلب کی جاسکتی میرے عجیب و غریب روئے سے کچھ ہی ان اور پریشان لگ رہا تھا۔ اسے میری سمجھنیں آ رہی تھی۔ میں گلے کر کے

گیا۔ مجھے اپنے اللہ تعالیٰ پر پورا بھروسہ تھا کہ اُس کا شیطانی عمل ختم ہو گیا ہے کیونکہ اس سے پہلے یہی عمل میں زانی بد کرنا پر آزاد را چاکھا۔ یقین کے لیے میں بولا بابا جی! یہ تو ہو گیا اب باقی کبوتروں کو بھی گراو تو اُس نے پھر ایک کبوتر کو نظر میں آ کر آسمان کی طرف کر کے گرج دار آواز میں پڑھائی شروع کر دی۔ جب اُس کو پڑھائی کرتے ہوئے کافی دیر ہو گئی اور کہہ کے ٹرانس میں نہیں آ رہا تھا تو وہ تھوڑا سا پریشان اور گھبرایا ہوا لگ رہا تھا۔ لیکن وہ بار بار نئے سرے سے پڑھائی شروع کر رہا بار اس یقین کے ساتھ کرتا کہ وہ کامیاب ہو جائے گا۔ جب وہ کامیاب نہیں ہو رہا تھا تو ساتھ آیا ہوا میرے کلاس فیلو اب میری طرف تھیں آمیز نظر وہ سے دیکھ رہا تھا۔ اُسے بھی اب یقین ہو رہا تھا کہ اُس کا شیطانی اور ظالمانہ عمل اپ ہو چکا ہے اور وہ پوری کوشش کر رہا تھا لیکن بار بار کی پڑھائی کے باوجود کبوتر اُب اس کے قابو میں نہیں آ رہا تھا۔

آس کو اپنے محل پر پورا یقین تھا۔ اس عمل کو وہ کئی بار آزمائچا تھا۔ اُسے کبھی بھی ناکامی کا سامنا نہیں کرنا پڑتا۔ آج زندگی میں پہلی بار اُس کو ناکامی کا منہد دیکھنا پڑ رہا تھا اور وہ ایسی ناکامی کا بالکل عادی نہیں تھا۔ اُس کا سارا نشہ ہو چکا تھا۔ بلکہ اب وہ بہت پریشان ہو رہا تھا۔ وہ بار بار پڑھ رہا تھا اور سوچ بھی رہا تھا۔ اچانک جیسے اُس کے دماغ میں خیال آیا۔ وہ ایک دم حیران نظرتوں سے میری طرف دیکھنے لگا۔ اُس کو شاید میرا پر اسرار رویہ، اُس کی طرف کچھ ہوئے جانا اور اُس کو گلے کر اُس کی کمر پر تین بار رہا تھا مارنا۔ وہ اپنے شاگرد سے مخاطب ہوا اور میری طرف اشارہ کر دلایہ کون بننے ہے، کہاں سے آیا ہے اور یہ کیا کرتا ہے۔

وہ اُس سے بات کر رہا تھا کہ میں اُس کے پاس گیا۔ اُس کو کندھے سے کپڑ کر اپنی طرف متوجہ کیا اور اس آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر کہا: تم سانپ تھے میں نے تمہارا سارا زہر نکال دیا ہے، اب یہ زہر تم کبھی استعمال نہیں کر سکے۔ تمہارا عمل ختم ہو چکا ہے۔ اب تم کبھی بھی کسی معصوم کبوتر کو بے گناہ قتل نہیں کرو گے۔ کسی کا کاروبار بتاہ و برپا نہیں کر سکے۔ وہ حیران اور پریشان نظر دوں سے میری طرف دیکھ رہا تھا۔ اُس کو میری باتوں کا یقین نہیں آ رہا تھا۔

اسی دوران پہلے سے طے شدہ پروگرام کے تحت میرا دوست موڑ سائکل لے کر اس جگہ بیٹھ چکا تھا۔ میں اسی حیران پر پیشان چھوڑ کر اپنے دوست کے ساتھ بیٹھ کر روڑ تک آیا اور بس میں بیٹھ کر مری کی طرف روانہ ہو گیا۔ بعد میں چلا کہ وہ شام تک بار بار اپنے عمل کو آزماتا رہا لیکن ہر بارنا کامی اُس کا مقدر بنتی رہی۔ وہ اپنے شاگرد سے میرے بار میں بہت پوچھتا رہا۔ اُس نے بتایا کہ اُس کے دور کے رشتہ داروں میں سے ہے۔ لیکن بار بار مجھ سے ملنے کا کہہ رہا تھا۔ لیکن وہ مختلف بہانوں سے اُس کو خرخارا تھا۔ یہ ہمارا پہلے سے پلان تھا کہ میں اس سارے منظر میں ایک پراسرار جنی کے طور پر آؤں گا اور اپنا کام کر کے نامعلوم منزل کی طرف چلا جاؤں گا۔ میرے اللہ نے یہاں بھی مجھ پر اپنا کرم خاص کیا۔

کامیاب نہیں ہو سکا۔ اس تلاش میں وہ بھی کھار میرے پاس بھی آ جاتا تھا کیونکہ مجھے خود بھی اتنا زیادہ پتہ نہیں تھا اس لئے کہتا کہ تم اپنی کوشش جاری رکھو، اللہ تعالیٰ ایک دن ضرور تمہاری مدد کریں گے۔ وہ بچہ پانچ وقت کا نمازی اور چہرے پر ال داڑھی مبارک رکھی ہوئی تھی اور گھر میں بھی اسلام نافذ کیا ہوا تھا۔ یہ دونوں ماں بینا کچھ عرصہ تو میرے پاس آتے رہے، اچانک آنا بند ہو گئے اور تقریباً ایک سال کے بعد وہ بوڑھی ماں پھر میرے پاس آئی اور کہنے لگی کہ میں نے ایک بات کر لی ہے، اپنے میں رش سے دور جا کر بوڑھی ماں کے پاس بینٹھ گیا اور کہا، میں ماں بھی حکم کریں۔ خیر ہے نا تو وہ بوڑھی ماں بولی، اسی لیے تو آپ کو دھرے کر آئی ہوں، وہ آج کل ایک پیر کے پاس جاتا ہے اور کہتا ہے کہ مجھے خدام لگیا ہے۔ تو ماں بھی تو بہت اچھا ہوا کہ اسے خدام لگیا، اسے اور کیا چاہیے تھا، وہ تو اسی تلاش میں تھا، تو وہ روتے ہوئے بولی، خدا نہیں اس شیطان مل گیا ہے۔ کیا؟ میں حیرت سے بولا۔ ماں بھی! یہ آپ کیا کہہ رہی ہیں؟ تو وہ بولی کہ وہ جب سے آپ کے پاس کام کہتا ہے، یہ غلاموں کی طرح کرتا جا رہا تھا میں اب آرہا، وہ ایک پیر کے پاس جا رہا ہے۔ اس کا پیر جو بھی اللہ سید ہے کام کہتا ہے، یہ غلاموں سے ہدایات لے کر میں اب جو حرکت اس نے کی ہے اس کے بعد ہی میں پریشان ہو کر آپ کے پاس آئی ہوں۔ بات دلچسپ مرحلے میں داخل گئی تھی۔ میں بھی جانتا چاہتا تھا کہ اصل ماجرا کیا ہے تو وہ ماں بولی "اس کے مرشد نے اس کی داڑھی منڈ وادی ہے اور ماں روزہ بھی بند کر دیا ہے کہ نماز روزہ عام مسلمانوں کے لیے ہے، کیونکہ تم نے مشاہدہ حق یا خدا کا نور دیکھ لیا ہے اب تم شریعت لا گوئیں ہوئی۔" پہلے تو ہم اس کو برداشت کرتے رہے لیکن اب وہ ہمیں بھی نماز، روزے سے روکتا ہے اور کہتا ہے کہ میر امرشد خدا کا درپ ہے۔ آپ بھی سب گھروالے ابھی اس کو خدا نہیں۔ جب ہم نے انکار کیا تو وہ مار پیٹ پڑا تو کہ میرے مرشد کا حکم آپ سب کو مانا ہو گا۔ اس کو ہم سب گھروالوں نے بہت سمجھایا تو جب وہ نہیں مانا تو ہم نے امام مسجد کی مدد لی۔ اس نے بھی بہت سمجھایا بلکہ وہ امام صاحب ایک دن اس کے مرشد کے پاس گئے تاکہ ان کو سمجھا سکیں کہ آپ داڑھی مبارک کے کیوں خلاف ہیں اور نماز روزے سے کیوں روکتے ہیں؟ تو پتہ نہیں مرشد نے مولوی صاحب کو کیا جاوے دکھایا کہ اس نے بھی داڑھی مبارک صاف کرادی اور نماز میں چھوڑ کر ہمیشہ کے لیے اس کے پاس چلا گیا۔ یہ کہتا ہے کہ ہمارے نظارہ میں نے وہاں دیکھایا کہیں اور نہیں دیکھا۔ یہ بات سن کر میں بھی بہت حیران ہوا۔ ماں بتا رہی تھی کہ "ہمارے علاوہ کافی لوگ اس کے پاس غصے میں گئے لیکن اس کے قدموں میں بیٹھے نظر آتے ہیں۔ پروفیسر صاحب اگر آپ کچھ کر سکتے ہیں تو ضرور کریں۔" ماں کی ساری بات سننے کے بعد میں اس نتیجے پر پہنچا کہ معاملہ سجادہ نویسی کا ہے، یہ عام قسم کا پیر اس ملک نہیں ہے۔ اس کے پاس کچھ نہ کچھ تو ہے جس کی وجہ سے جو کوئی بھی اس کے پاس جاتا ہے، اسی کا اسیر ہو کر رہ جاتا ہے۔ اب میں نے فیصلہ کیا کہ اس کے پاس جایا جائے لیکن اس سے پہلے اس کے بارے میں پتہ کروایا جائے تاکہ پتہ چل سکے کہ وہ کیا ہے اور وہ کون سار وحاظی نوکریاً تصرف استعمال کرتا ہے کہ ہر کوئی آنکھیں بند کر کے اس کے حلقہ ارادت میں داخل ہو جاتا ہے۔ اور بچھیں تو میں بھی کسی حد تک اس سے ڈر گیا تھا۔ میں نے اس کے شہر میں اپنے کسی چاہنے والے کی ذیلوں لگائی تو اس نے اس کا جو ڈیٹل (Data) دیا، وہ اس طرح تھا کہ وہ اس سے پہلے بھی دو شہر چھوڑ چکا ہے بلکہ دونوں شہروں

کیس کی نوعیت کافی سنجیدہ تھی، لہذا اس لیے میں نے بابا یوسف مجدد کے پاس جانے کا فیصلہ کیا۔ بابا جی کیس کی نماز روزے کے متعلق اپنی بھائی کا پتہ تھا، کافی تک ودو کے بعد بابا جی کا پتہ چلا تو میں ان کے پاس چلا گیا اور جا کر ساری احادیث شہر در شہر گھومتے رہتے تھے، کافی تک ودو کے بعد بابا جی کا پتہ چلا تو میں ان کے پاس چلا گیا اور جا کر ساری احادیث اپنے بھائی کیا تو میں اس سے ماسٹر یہ کوئی نئی بات نہیں، وہ توجہ اور ارتکاز کا مادر ہے۔ وہ کسی بھی کمزور اعصاب کے بندے کو نہیں آرہا، وہ ایک پیر کے پاس جا رہا ہے۔ اس کا پیر جو بھی اللہ سید ہے کام کہتا ہے، یہ غلاموں کی طرح کرتا جا رہا تھا میں اب جو حرکت اس نے کی ہے اس کے بعد ہی میں پریشان ہو کر آپ کے پاس آئی ہوں۔ بات دلچسپ مرحلے میں داخل گئی تھی۔ میں بھی جانتا چاہتا تھا کہ اصل ماجرا کیا ہے تو وہ ماں بولی "اس کے مرشد نے اس کی داڑھی منڈ وادی ہے اور ماں روزہ بھی بند کر دیا ہے کہ نماز روزہ عام مسلمانوں کے لیے ہے، کیونکہ تم نے مشاہدہ حق یا خدا کا نور دیکھ لیا ہے اب تم شریعت لا گوئیں ہوئی۔" پہلے تو ہم اس کو برداشت کرتے رہے لیکن اب وہ ہمیں بھی نماز، روزے سے روکتا ہے اور کہتا ہے کہ میر امرشد خدا کا درپ ہے۔ آپ بھی سب گھروالے ابھی اس کو خدا نہیں۔ جب ہم نے انکار کیا تو وہ مار پیٹ پڑا تو کہ میرے مرشد کا حکم آپ سب کو مانا ہو گا۔ اس کو ہم سب گھروالوں نے بہت سمجھایا تو جب وہ نہیں مانا تو ہم نے امام مسجد کی مدد لی۔ اس نے بھی بہت سمجھایا بلکہ وہ امام صاحب ایک دن اس کے مرشد کے پاس گئے تاکہ ان کو سمجھا سکیں کہ آپ

اس سے جانے کا دن مقرر کر کے میں واپس مرمی آ گیا۔ مقررہ دن جوان میرے پاس آ گیا۔ وہ بہت خوش تھا اس سے جانے کا دن مقرر کر کے میں واپس مرمی آ گیا۔ پروفیسر صاحب کو اپنے مرشد کا مرید بنانا کرو کر وہ بہت بڑا کارنامہ سرانجام دے گا۔ مرشد بھی بہت خوش ہو گا اور پروفیسر نظارہ میں نے وہاں دیکھایا کہیں اور نہیں دیکھا۔ یہ بات سن کر میں بھی بہت حیران ہوا۔ ماں بتا رہی تھی کہ "ہمارے علاوہ کافی لوگ اس کے پاس غصے میں گئے لیکن اس کے قدموں میں بیٹھے نظر آتے ہیں۔ پروفیسر صاحب اگر آپ کچھ کر سکتے ہیں تو ضرور کریں۔" ماں کی ساری بات سننے کے بعد میں اس نتیجے پر پہنچا کہ معاملہ سجادہ نویسی کا ہے، یہ عام قسم کا پیر اس ملک نہیں ہے۔ اس کے پاس کچھ نہ کچھ تو ہے جس کی وجہ سے جو کوئی بھی اس کے پاس جاتا ہے، اسی کا اسیر ہو کر رہ جاتا ہے۔ اب میں نے فیصلہ کیا کہ اس کے پاس جایا جائے لیکن اس سے پہلے اس کے بارے میں پتہ کروایا جائے تاکہ پتہ چل سکے کہ وہ کیا ہے اور وہ کون سار وحاظی نوکریاً تصرف استعمال کرتا ہے کہ ہر کوئی آنکھیں بند کر کے اس کے حلقہ ارادت میں داخل ہو جاتا ہے۔ اور بچھیں تو میں بھی کسی حد تک اس سے ڈر گیا تھا۔ میں نے اس کے شہر میں اپنے کسی چاہنے والے کی ذیلوں لگائی تو اس نے اس کا جو ڈیٹل (Data) دیا، وہ اس طرح تھا کہ وہ اس سے پہلے بھی دو شہر چھوڑ چکا ہے بلکہ دونوں شہروں

مرشد خور سے میری طرف دیکھ رہا تھا۔ مرشد نے مجھے اپنے پاس بلایا اور اشارہ کیا کہ ادھر پیٹھ جاؤ۔ اسی دوران میں کامبے کا وقت پورا ہو گیا تو وہ تمام انٹھ گئے اور پاری باری پاری مرشد کے پاس آتے، جگہ کرتے اور پاؤں کو چوم کر اپنی چمٹی پر پیٹھ جاتے۔ اسی دوران میں نے مرشد کی طرف دیکھا تو وہ تختیکی باندھے میری طرف غور سے دیکھ رہا تھا۔ اس لئے بھی بابا یوسف کے بتائے ہوئے طریقے پر اس کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر گھورنا شروع کر دیا۔ مجھے دو یا تین اور دماغ میں چکر یا لرزش کا احساس ہوا لیکن میں اپنے ہوش و حواس میں رہا۔ اس نے کسی کو اشارہ کیا تو اس سے سمجھا۔ اس کے پیش کیا کہ اس نے سگریٹ کے لئے لمکش لیے، وہ تیزی سے سگریٹ چونک رہا تھا۔ جیسے ہی

تم ہوا ایک اور اس کو پیش کر دیا گیا۔ اب اس کی آنکھوں اور چہرے سے نشے کا احساس ہو رہا تھا۔ شاید اس نے خود کیا تھا۔ اس نے مجھے اشارہ کیا کہ میں اس کے اور قریب آ جاؤں لیکن میں نہ گیا تو اس کے مریدوں نے مجھے اٹھایا اس کے سامنے لا کر بھاگ دیا۔ اب وہ اور غور سے میری طرف گھوڑا رہا۔ وہ کافی دیر مجھے گھوڑا رہا۔ پتہ نہیں وہ کیا کرنا چاہے اس نے اشارہ کیا تو کسی نے ذمک پر قوائی لگادی اور سب نے اٹھ کر ناچنا بلکہ دھماں شروع کر دی۔ مرشد خود بھی اپنے دار ان پر ناشروع ہو گیا۔ اس کے بارے میں مشہور تھا کہ قوائی کی دھماں میں وہ جذب و سکر کی انتہا کو پہنچ جاتا ہے۔ پھر ہر ایس کے اشارے پر ناچتا ہے۔ وہ خدائی روپ دھار لیتا ہے۔ وہ جس کو اشارہ کرتا ہے، وہ اس کے قدموں میں ڈھیر ہو جائے۔ قوائی کی گرج دار آواز ہمتوں کی دیوانہ وار دھماں اور چرس کی بونے ایک خاص ماحول اور سحر طاری کر دیتا تھا۔ اس کی طرف اشارہ کرتا وہ ترپنیا شروع کر دیتا۔ کمرے میں موجود ہر بندہ اس کے اشارے پر ناچ رہا تھا۔ وہ مالک اپنے اس کے فلام۔ ہر کوئی گر رہا تھا، ناچ رہا تھا، ترپ رہا تھا، وحشت کا ماحول طاری ہو چکا تھا۔ جب اس نے محوس کیا کہ اپنے رو حانی عروج پر پہنچ گیا ہے تو اس نے ایک جھکٹے سے میری طرف اشارہ کیا کہ تم ابھی تک کیوں بیٹھے ہو، آؤ اور دھماں میں تم بھی شامل ہو جاؤ۔ میں اس سے پہلے بھی ایسی ہی دھماں میں شامل ہو چکا تھا لیکن وہ داتا حضور کے تھا۔

بے ایسے مسار ہے۔ انہوں نے دو دفعوں میں یہ بھی بیان کیا۔ میرے اور بھی ایک مخصوص جذبی کیفیت طاری تھی۔ یار قیب کا دل میں ورد کرتے ہوئے میں اس کے پاس کام لے بھجے پکڑا اور مجھے بھی دھماں میں گھانے کی کوشش کی کیونکہ میں اس کے ٹرانس میں نہیں تھا، البتہ وہ نشے میں بھر لیا۔ وہ دیوانہ وار دھماں ڈال رہا تھا اور اب مجھے بھی اسی دھماں کا حصہ بنانا چاہتا تھا کیونکہ وہ تمام ایک دوسرے سے بھرنا چاہتا تھا اور کوئی معلوم نہیں تھا۔ میں نے مرشد جو گھوم رہا تھا اور کوشش کر رہا تھا کہ میں بھی گھوموں، اس کے پاؤں میں اپنی پیاری اس طرح کیہا۔ اتفاقی معلوم ہو۔ کیونکہ وہ نشے میں تھا، اپنا توازن قائم نہ رکھ سکا اور دھڑام سے نیچے گر پڑا۔ ملنکوں کو جیسے اس عادتی کا احساس ہوا، وہ تمام رک گئے اور لپک کر مرشد کو اٹھانے کی کوشش کی۔ انہیں بالکل بھی احساس نہ ہوا کہ پروگرکٹ میں نے کی ہے کیونکہ تمام مانگ چرس کے نشے میں دھت تھے۔ اس لیے آہستہ آہستہ نازل ہو رہے تھے۔ انہوں نے مرشد کو پکڑ کر تخت پر ڈال دیا۔ مرشد حیرت اور شدید غصے سے میری طرف دیکھ رہا تھا۔ اس کے وہم و گمان میں بھی یہ نہ تھا کہ اس کا ہو گیا۔ وہ چند لمحے تو میری طرف حیران پریشان نظروں سے گھوٹا رہا پھر اس نے تمام ملنکوں سے کہا کہ سب باہر

رہے تھے۔ بہر حال تاریکی ہونے سے پہلے ہی ہم جھوٹے مرشدِ کامل کے آستانہ عالیہ پر پہنچ گئے۔ کیونکہ جوان یہاں اکثر حاضری دینا تھا اس لیے لوگوں سے اس کی پرانی آشنائی لگ رہی تھی۔ صحن کو کراس کرتے ہوئے ہم ایک بال کرے میں داخل ہوئے۔ فرش پر دیز مہنگا قالین بچھا ہوا تھا اور تقریباً بچپس کے قریب مریدین بیٹھے ہوئے آپس گپ بازیوں میں مصروف تھے۔ میں بھی جا کر آرام سے ایک سائیڈ پر بیٹھ گیا۔ جوان اپنے پیر بھائیوں سے ملنے والے احوال پوچھنے لگا۔

میں وہاں پر موجود چہروں اور کمرے کے ڈرود یو اکود کیکھنے لگا۔ کمرے میں چوس کے دھویں کی بوجاروں مٹا پھیل ہوئی تھی بلکہ زیادہ تر لوگ ابھی بھی چوس پی رہے تھے۔ میں پچھلے صفحات میں بتاچکا ہوں کہ روحانی طالب علم اور یکمومی کے لیے بہت سارے جتن کرتے ہیں۔ اسی بھاگ دوڑ میں یہ چوس بھی پہنچ شروع کر دیتے ہیں۔ اس کی پہلی دلیل دیتے ہیں کہ یہ فقیری نشہ ہے اور مظفر آباد کشمیر میں ایک دربار پر چوس کی بھینٹ یا نذرانہ دیا جاتا ہے اور وہاں لال شاہ مجدد برمی والے کے دربار اور عرس کے موقعوں پر سرِ عام چوس پی جاتی ہے اور چاروں طرف چوس اور ملنگوں کی بھرمار ہوتی ہے جو لوگ بھی چوس کے عادی ہوتے ہیں، یہ میلے کھلے کپڑے پہنچتے ہیں۔ سالوں یہ لوگ نہ تو نہیں اور نہ ہی کپڑے تبدیل کرتے ہیں۔ ان میں سے زیادہ تر ملنگوں کا روپ دھار لیتے ہیں۔ لمبے بال لٹوں کی شکل اکر لیتے ہیں۔ ان کے سر اور جسموں پر میل یعنی گند کی تھیں جی ہوتی ہیں۔ ان کے لباس، جسموں اور سرکی لٹوں سے عجائب کی بدبوہ وقت ملنے والوں کو ناگوار بدبوکا احساس دلاتی رہتی ہے لیکن یہ اسی گندے ماخول کے عادی ہوتے ہیں اس کو اس کا احساس نہیں ہوتا۔ اب اگر کوئی چری ان کے کمرے اور ماخول میں جب داخل ہوتا ہے تو اس پر اس ماخول در بدبوکا سحر طاری ہو جاتا ہے اور اگر میرے جیسا کوئی بھولا بسرا آجائے تو وہ پریشان اور بھجن کا شکار ہو جاتا ہے اور اس وقت اسی بے قراری کا شکار تھا اور میں انتظار میں تھا کہ کب گورو جی اپنا درشن کراتے ہیں۔ آخوندی دیر کے بعد کسی ملک نے ہال کے آخری کونے میں بننے دروازے کے اندر جھانا کا اور نظرہ متانہ بلند کیا کہ مرشد بچمال تشریف لارہے ہیں۔ اس سب مریدلان میں بیٹھے گئے۔ پورے ادب اور احترام کے ساتھ یہ دولا سنوں میں بیٹھے تھے۔ درمیان میں پڑے ہوئے مرشد نے جلوہ افروز ہوتا تھا۔ آخر کار ایک بھاری بھر کم کلین شیو تقریباً ساخھ سال کا شخص کمرے میں داخل ہوا۔ اس نے مدد آتے ہی تمام مریدوں نے نیا واذ بلند ایک نعرہ لگایا جس کی مجھے سمجھنیں آئی کہ انہوں نے کیا کہا اور تمام کے تمام جوں گر گئے۔ پہلے میں بھی نیچے جھکا لیکن جب وہ تمام بحمدے میں چلے گئے تو میں رک گیا۔ اسی دوران مرشد صاحب تخت کر بر اجمان ہو گئے اور ان کے ساتھ آئے ہوئے خادموں نے ان کی تانگیں دبائی شروع کر دیں کیونکہ کمرے میں موہام لوگ بحمدے میں پڑے تھے اور صرف میں اکیلا ہی گستاخی کا مرتكب ہو رہا تھا۔ مرید پتہ نہیں بحمدے میں کیا کیا بکواس رنفرع مار رہے تھے کیونکہ میں بیٹھا ہوا تھا اور یہ ان کے قریب گستاخی اور بے ادبی تھی، لہذا جو ملگ مرشد کے پاؤں پر ہے تھے ان میں سے ایک دوڑ کے میری طرف پکا اور مجھے گردن سے پکڑ کر بحمدے میں گرا دیا۔ یہ کارروائی ڈال کر پس مرید کے قدموں میں چلا گیا۔ میں پھر اٹھ کر بیٹھ گیا۔ اس نے پھر میری طرف آئے کی کوشش کی تو مرشد نے

پڑاں اور ان کو بلا کر لاؤ۔ جب وہ اندر آیا تو اسے کہا کہ آج سے تمہارے مرشد یہ ہیں (میری طرف اشارہ کر کے) وہ اس کے دو خاص خادم جو اس کو دبار ہے تھے، وہ اور میں کمرے میں رہ گئے۔ اس نے اپنے خادم کو کرسی آگے لانے کا اتنا کیا اور میں اس کے بالکل سامنے بیٹھ گیا۔ وہ غور سے میری طرف دیکھتا رہا اور بولا، کون ہوتا ہے؟ اور کس کے کہنے پر تم یہاں آئے ہو؟ تم میرا جھنکا برداشت نہیں کر سکو گے۔ تم مجھے جانتے نہیں ہو۔ اگر میں نے تمہیں ٹھوکر مار دی تو ساری عمر جنگلوں پھر مار مار کر لہلان کر دیں گے۔ تم کسی کام کے نہیں رہو گے۔ تمہیں جرأت کس طرح ہوتی میرے سامنے آ کر ادبی کرنے کی۔ میں تمہارا وہ حال کر دوں گا کہ تمہاری زندگی موت اور دوزخ سے بذریعہ ہو جائے گی۔ وہ قہر ۲۰۱۳ء نظر وہ سے میری طرف گھور رہا تھا۔ مقدر میرے پاؤں کی ٹھوکر ہے جس کو چاہوں با دشہ بنا دوں، جس کو چاہوں پھر دوں۔ زندگی، موت، عروج و زوال میری ایک ٹھوکر کی نوک پر ہے۔ میں تمہارا وہ حال کروں گا کہ دوبارہ بھی تم میرا بے ادبی اور بے عزتی کا سوچ بھی نہیں سکو گے۔

اب یہاں وقت برپا کرنے سے بہتر تھا کہ واپس مری جایا جائے، لہذا میں اُسی جوان کے ساتھ مری کی طرف روانا اور راستے میں اندر ہال میں ہونے والے واقعات بتائے اور کہا کہ ان تمام واقعات کے چشم دید گواہ اُس جھوٹے کے نام ہیں۔ وہ بیچارہ حیرت سے میری طرف دیکھ رہا تھا۔ اس کو میری باتوں پر یقین آ گیا تھا۔

آج جب میں پندرہ سال بعد یہ واقعہ لکھ رہا ہوں تو میں سوچتا ہوں کہ میں کس طرح نذر ہو کر اُس پیر کے لاملا چلا گیا، وہ میرے ساتھ کچھ بھی کر سکتا تھا لیکن میرے پیارے خدا پاک نے ہمیشہ میری مدد اور حفاظت کی اور اس کو ہملاں ملنک پیر کے سامنے سرخوئی عطا کی۔ اس کے کچھ عرصہ بعد ہی وہ پیر علاقہ چھوڑ کر کسی اور شہر چلا گیا اور خدا کی کامل ایمان نے والامر یہ جتنا عرصہ میں مری رہا، میرے پاس آتا جاتا تھا اور ہر بار اپنے کی پرشمند ہوتا کہ کس طرح اس پیاری اور بھلکی ملنگ کے ہاتھ لگ کر اللہ تعالیٰ اور نبی پاک سے دور ہو گیا۔ دعا ہے اللہ تعالیٰ خدا کی تلاش کے قوت یا تو میدار تھی یا کوئی قوت میرے اندر حلول کر گئی تھی۔ غصہ، نفرت یا جلال، میری آنکھوں سے بھی شعلہ ابل رہے تھے۔

وہ میری طرف جھک کر بات کر رہا تھا۔ میں نے اس کا گریبان پکڑ لیا اور جھکھلے سے چھاڑ دیا اور کچی کرز میں پر گردایا اور اس کے اوپر بیٹھ کر بھرائی ہوئی آواز میں بولا "پاگل، کتنے بکواس بند کرو۔" اس کے خادموں نے دوڑ کر مجھے اس سے الگ کرنے کی کوشش کی اور اسے اٹھا کر تخت پر بٹھا دیا۔ خادم اس صورت حال کے لیے بالکل تیار نہیں تھے۔ ان کے حواس جواب دے گئے تھے۔ پتہ نہیں میری آنکھوں اور آواز میں کیا تھا یا میرے پیچھے کوئی روحانی قوت۔ پتہ نہیں اللہ تعالیٰ کی کیا خاص مدد تھی کہ اس کی آنکھوں میں خوف اور دہشت نظر آ رہی تھی۔ اس کا سارا کروف، غور، تکبر اور غصہ ختم ہو چکا تھا۔ وہ خوفزدہ نظر وہ سے میری طرف دیکھ رہا تھا کیونکہ میں ابھی بھی اُسی حالت میں تھا۔ میرا جسم پتہ نہیں پھر کایا فالج کا پتہ نہیں کیا تھا۔ میں اُسی حالت میں اس کو گھورے جا رہا تھا کیونکہ اس کی زندگی میں پہلی بار کسی نے اس کے ساتھ ایسی بد تیزی یا گستاخی تھی جس کا وہ بالکل عادی نہیں تھا۔ پہلے تو وہ کافی دیر خاموشی سے میری طرف دیکھتا رہا اور پھر خوفزدہ اور مریل آواز میں بولا۔ اب جب میں نے انکار کیا تو اس نے مجھے پیسوں کا لامبی دینا شروع کر دیا۔ بہاں تک کہ اس نے مجھے دل لا کر سی ایک رکر دی۔ تو میں نے کہا "لبی بی جاؤ میں ایسے کام نہیں کرتا۔" جب میں بالکل نہ مانا تو اس کا ذرا سیور مجھے ایک طرف پکچھنیں سکتا۔ آج تو میں اکیلا آیا ہوں اگر دوبارہ بھی تم نے پنکا لینے کی کوشش کی تو میں پولیس لے کر آؤں گا اور تیرا کر جخ خانہ ہمیشہ کے لیے بند کر دوں گا۔ دوسرا تم اور تمہاری شیطانی قویں اچھی طرح جان گئی ہیں کہ میرے اللہ کے فضل کرم سے میرے اوپر ان کا کوئی اثر نہیں ہوا، میری شرط یہی ہے کہ آئندہ تم کسی کو نماز، روزے سے نہیں روکو گے اور آخري بات ابھی میں جس جوان کے ساتھ یہاں آیا ہوں جس کو ایک سال سے تم نے اپنے چنگل میں پھنسایا ہوا ہے اس کو ابھی یہاں بلا ڈاک اور اسے آزاد کر دو، دوبارہ اس کو کبھی یہاں نہ بلانا کیونکہ وہ بہت خوفزدہ تھا۔ اس نے اپنے خادم کو اشارہ کیا

## بنگالی بابا کی پٹائی

لا ہوں میں اور پاکستان کے باقی بڑے شہروں میں نام نہاد، دھوکے باز بنگالی بابوں کا راج ہے۔ روحانیت اور گھوڑ کی الگ بہ نہیں جانتے۔ یہ بہت چالا کی اور منصوبے کے ساتھ لوگوں کو لوٹتے ہیں بلکہ ایسے فراڈ بابوں نے کئی ٹھوڑی اور مرد رکھے ہوئے ہیں جو میں سے چھاپس فیصد پر ان کے لیے لوگوں کو پھنسا کر ان کے پاس لے جاتے ہیں۔ مجھے اکیلہ اس وقت پتہ چلا جب میں بنیانیلا ہو رہا یا تھا۔ ایک بہت امیر خاتون اپنے ڈرائیور کے ساتھ میرے گھر پر آئی اور کیلی کیں لے اپنی بھوک طلاق دلانی ہے۔ میں نے اس عورت کو صاف صاف کہہ دیا کہ میں ایسے غلط کام نہیں کرتا اور نہ ہی "تم مجھ سے کیا چاہتے ہو، کیوں آئے ہو میرے پاس؟ میں نے تمہارا کیا بگاڑا ہے؟ تم نے ہی تو میرا، میرے پیارے آؤں" کے سرو درود عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور میرے رب کعبہ کا بگاڑنے کی کوشش کی ہے۔ بگاڑ تو تمہارے جیسا کیڑا کمکڑ کسی کا بھی پکچھنیں سکتا۔ آج تو میں اکیلا آیا ہوں اگر دوبارہ بھی تم نے پنکا لینے کی کوشش کی تو میں پولیس لے کر آؤں گا اور تیرا کر جخ خانہ ہمیشہ کے لیے بند کر دوں گا۔ دوسرا تم اور تمہاری شیطانی قویں اچھی طرح جان گئی ہیں کہ میرے اللہ کے فضل کرم سے میرے اوپر ان کا کوئی اثر نہیں ہوا، میری شرط یہی ہے کہ آئندہ تم کسی کو نماز، روزے سے نہیں روکو گے اور آخري بات ابھی میں جس جوان کے ساتھ یہاں آیا ہوں جس کو ایک سال سے تم نے اپنے چنگل میں پھنسایا ہوا ہے اس کو ابھی یہاں بلا ڈاک اور اسے آزاد کر دو، دوبارہ اس کو کبھی یہاں نہ بلانا کیونکہ وہ بہت خوفزدہ تھا۔ اس نے اپنے خادم کو اشارہ کیا

گے تو یہ بی بی پاگل ہو جائے گی اور آپ کی دیوانی بھی کہ پیر صاحب تو بہت پچھے ہوئے ہیں۔ میں اس ڈرائیور کی جرأت کو دیکھ کر جیران ہو رہا تھا کہ لوگ کس طرح سے فراہد کرتے ہیں۔ میں نے اسے انکار کیا تو وہ جاتے جاتے ہیں۔

گیا ”پروفیسر صاحب! آپ اچھی طرح سوچ کر مجھے فون کر دینا، میں بیگم صاحب کو لے کر آ جاؤں گا“، اسی طرح ایک ایک عورت میرے پاس آئی کہ سرآپ کسی کے گھر جا کر دماغہ کرتے ہیں۔ تو میں آپ کو ہروزٹ کا دس ہزار دوں گی میں سے چار ہزار میرے ہوں گے۔ میں نے کہا بی بی میں تو لیتا ہی نہیں، تم کیسے دو گی؟ تو وہ یوں آپ نے کچھ بھی نہیں کہ میں گھر والوں کو سمجھا دوں گی، آپ نے صرف لفاف پکڑنا ہے جو گھر والے آپ کو دیں گے۔ میں بعد میں آ کر اپنا کمیش لے لوں گی۔ میں حیرت سے اس عورت کا چہرہ دیکھ رہا تھا کہ یہ مجھے کتنے آرام سے حرام کھانے کی دعوت دے رہے۔ اس کے بعد بھی مجھے بے شمار ایسی عورتیں اور مردیں چکے ہیں جو مختلف جعلی پیروں اور بنگالی بابوں کے لیے کمیش کرتے ہیں۔ طریقہ واردات ان کا یہ ہوتا ہے کہ یہ مختلف گھروں میں کام کرتے ہیں اور مخصوص عورتوں کو جعلی پیروں کی مدد کرتا ہے۔ اس کے باوجود اس کے پاس جانے کی عادت ہے۔ ہم بچپن سے دیکھتے آ رہے ہیں کہ اس نے کوئی بھی پیر فقیر نہیں کرتے ہیں۔

کہاں کسی پیر بابا بے کا پتہ چلا یہ اس سے ملنے چلی جاتی ہے۔ کچھ عرصہ قبل ہماری توکرانی کی شادی ہو گئی تو میری کرامتیں بیان کرتی ہیں کہ فلاں کا مشکل کام فلاں پیر نے کیا، وہ بہت پچھے ہوئے، بڑے مقام کے پیر صاحب ہیں۔

جب بھی کسی کو لے کر ان کے پاس گئی ہوں، ہمیشہ کام ہوا ہے۔ ظلم کی حد تو اس وقت ہوتی ہے جب یہ عورتیں نوہ لڑکیوں کو پیروں کے پاس لے جاتی ہیں اور ان سے کہتی ہیں کہ اگر پیر صاحب تمہارے ننگے جسم پر تعویذ لکھنا چاہیں تو اسی نہیں کرنا۔ اگر تم پیر صاحب کو راضی کرو گی تو تمہارا کام فوری ہو جائے گا۔ میرے پاس بے شمار ایسی نوجوان لڑکیاں آہیں جن کے ساتھ ان عیاش پیروں نے زنا کیے اور برپا دکیا۔ میرے پاس ایک میاں بیوی آئے۔ میں نے جب کہا فلاں پیر کی تمہاری بیوی پر برقی نظر ہے تو وہ مجھ سے ناراض ہو گیا کہ وہ تو قطب ہیں، ابدال ہیں۔ خدا کے لیے ان پیروں، فقیروں کو جاگتی آنکھوں سے دیکھا کریں اور انہا یقین نہ کریں۔ اللہ کا شکر ہے، میں نے ہمیشہ ان پیروں ایجمنوں کو اپنے سے دور رکھا۔ اب ہم اپنے اصل موضوع کی طرف آتے ہیں۔ ہم بات کر رہے تھے بنگالی بابا کی۔ میں لاہور میں ایک ایسے بنگالی بابا کو بھی جانتا ہوں جو پاچ مختلف جگہوں پر مختلف ناموں کے ساتھ بیٹھتا ہے اور سرِ عام لوگوں کو لوٹ رہا ہے۔ ہمارے لوگوں کی ذہنی حالت کا اندازہ اس بات سے لگایں کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ ہمارے اوپر کالا جادو ہے، یہ نوری علم یعنی قرآن پاک سے ختم یا علاج نہیں ہو سکتا، اس کا توڑ بھی کوئی بنگالی بابا یا عیسائی ہی کر سکتا ہے، لہذا وہ سے بھی پوچھتے ہیں کہ آپ کسی پچھے ہوئے بنگالی بابا یا عیسائی کو جانتے ہیں یا ایسے کامے علم والے کو جو کام علم کا توڑ کر سکتا ہے۔ یا یہ کہتا کہ پروفیسر صاحب نوری علم سے کامے علم یا کامے جادو کا علاج ہو سکتا ہے اور ایسے نام نہاد بابوں کے پاس جا لاکھوں روپے لٹاتے ہیں اور خواتین اپنے عزیز میں کتوںی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے بے وقوف لوگوں کو سمجھائے کہ اگر وہ بنگالی عیسائی اتنے ہی ماہر یا پچھے ہوئے ہوں تو سب سے پہلے اپنا پیٹھ بھریں۔ یہ اعزاز تو الہبوالوں، صوفیوں، فقیروں درویشوں کو یہی حاصل ہوتا ہے۔ جو کسی بھی قدم کے لامچے سے آزاد ہو کر صرف قرب الہی اور خدمتِ خلق کے جذبے سے سرشار و بھی انسانیت اور پریشان حال لوگوں کی خدمت کرتے ہیں۔

ایسے ہی جھوٹے بنگالی بابوں میں سے ایک کا میں یہاں ذکر کر رہا ہوں تاکہ قارئین اس سے سبق حاصل

گے تو یہ بی بی پاگل ہو جائے گی اور آپ کی دیوانی بھی کہ پیر صاحب تو بہت پچھے ہوئے ہیں۔ میں اس ڈرائیور کی جرأت کو دیکھ کر جیران ہو رہا تھا کہ لوگ کس طرح سے فراہد کرتے ہیں۔ میں نے اسے انکار کیا تو وہ جاتے جاتے ہیں۔

گیا ”پروفیسر صاحب! آپ اچھی طرح سوچ کر مجھے فون کر دینا، میں بیگم صاحب کو لے کر آ جاؤں گا“، اسی طرح ایک ایک عورت میرے پاس آئی کہ سرآپ کسی کے گھر جا کر دماغہ کرتے ہیں۔ تو میں آپ کو ہروزٹ کا دس ہزار دوں گی میں سے چار ہزار میرے ہوں گے۔ میں نے کہا بی بی میں تو لیتا ہی نہیں، تم کیسے دو گی؟ تو وہ یوں آپ نے کچھ بھی نہیں کہ میں گھر والوں کو سمجھا دوں گی، آپ نے صرف لفاف پکڑنا ہے جو گھر والے آپ کو دیں گے۔ میں بعد میں آ کر اپنا کمیش لے لوں گی۔ میں حیرت سے اس عورت کا چہرہ دیکھ رہا تھا کہ یہ مجھے کتنے آرام سے حرام کھانے کی دعوت دے رہے۔ اس کے بعد بھی مجھے بے شمار ایسی عورتیں اور مردیں چکے ہیں جو مختلف جعلی پیروں اور بنگالی بابوں کے لیے کمیش کرتے ہیں۔

کہاں کسی پیر بابا بے کا پتہ چلا یہ اس سے ملنے چلی جاتی ہے۔ کچھ عرصہ قبل ہماری توکرانی کی شادی ہو گئی تو میری کرامتیں بیان کرتی ہیں کہ فلاں کا مشکل کام فلاں پیر نے کیا، وہ بہت پچھے ہوئے، بڑے مقام کے پیر صاحب ہیں۔

لڑکیوں کو پیروں کے پاس لے جاتی ہیں اور ان سے کہتی ہیں کہ اگر پیر صاحب تمہارے ننگے جسم پر تعویذ لکھنا چاہیں تو اسی نہیں کرنا۔ اگر تم پیر صاحب کو راضی کرو گی تو تمہارا کام فوری ہو جائے گا۔ میرے پاس بے شمار ایسی نوجوان لڑکیاں آہیں جن کے ساتھ ان عیاش پیروں نے زنا کیے اور برپا دکیا۔ میرے پاس ایک میاں بیوی آئے۔ میں نے جب کہا فلاں پیر کی تمہاری بیوی پر برقی نظر ہے تو وہ مجھ سے ناراض ہو گیا کہ وہ تو قطب ہیں، ابدال ہیں۔ خدا کے لیے ان پیروں، فقیروں کو جاگتی آنکھوں سے دیکھا کریں اور انہا یقین نہ کریں۔ اللہ کا شکر ہے، میں نے ہمیشہ ان پیروں ایجمنوں کو اپنے سے دور رکھا۔ اب ہم اپنے اصل موضوع کی طرف آتے ہیں۔ ہم بات کر رہے تھے بنگالی بابا کی۔ میں لاہور میں ایک ایسے بنگالی بابا کو بھی جانتا ہوں جو پاچ مختلف جگہوں پر مختلف ناموں کے ساتھ بیٹھتا ہے اور سرِ عام لوگوں کو لوٹ رہا ہے۔ ہمارے لوگوں کی ذہنی حالت کا اندازہ اس بات سے لگایں کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ ہمارے اوپر کالا جادو ہے، یہ نوری علم یعنی قرآن پاک سے ختم یا علاج نہیں ہو سکتا، اس کا توڑ بھی کوئی بنگالی بابا یا عیسائی ہی کر سکتا ہے، لہذا وہ سے بھی پوچھتے ہیں کہ آپ کسی پچھے ہوئے بنگالی بابا یا عیسائی کو جانتے ہیں یا ایسے کامے علم والے کو جو کام علم کا توڑ کر سکتا ہے۔ یا یہ کہتا کہ پروفیسر صاحب نوری علم سے کامے علم یا کامے جادو کا علاج ہو سکتا ہے اور ایسے نام نہاد بابوں کے پاس جا لاکھوں روپے لٹاتے ہیں اور خواتین اپنے عزیز میں کتوںی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے بے وقوف لوگوں کو سمجھائے کہ اگر وہ بنگالی عیسائی اتنے ہی ماہر یا پچھے ہوئے ہوں تو سب سے پہلے اپنا پیٹھ بھریں۔ یہ اعزاز تو الہبوالوں، صوفیوں، فقیروں درویشوں کو یہی حاصل ہوتا ہے۔ جو کسی بھی قدم کے لامچے سے آزاد ہو کر صرف قرب الہی اور خدمتِ خلق کے جذبے سے سرشار و بھی انسانیت اور پریشان حال لوگوں کی خدمت کرتے ہیں۔

روپے آ جائیں گے۔ ساتھ ہی بنگالی بابا نے یہ بھی حوصلہ دیا کہ پرانہ بانڈ میرے پاس نہیں ہوں گے۔ یہ تمہارے ہوں گے۔ تم دم کر کے اپنے گھر لے جانا۔ جب انعام نکل گا تو جا کر کیش کر لینا۔ میری ماں خوشی خوشی گھر آئی اور میری بہن کی شادی کے زیورات جو گھر میں پڑے تھے، وہ بچ کر پرانہ بانڈ نکلے کہ بنگالی بابا کے پاس چل گئی۔ بنگالی بابا نے جسے منصوبہ تیار کیا ہوا تھا۔ ایک پلاسٹک کے پاپے میں جعلی بانڈ روپ کر کے رکھے ہوئے تھے۔ میری ماں نے جس بانڈ بابا جی کو دیئے تو اس نے میری ماں کے سامنے ایک پلاسٹک کے پاپے میں ڈالے اور باتوں باتوں میں وہ بانڈ تبدیل کر کے جعلی بانڈوں والا پاپے میری امی کو پکڑا دیا اور کہا کہ اس کے اندر دیکھیں، بانڈ موجود ہیں۔ میری ماں سا دیکھا اور تسلی کر لی۔ اب بنگالی بابا نے کہا، اس پاپے کے نکٹے اور بانڈوں کو اپنے دوپے میں بانڈھ لو اور آج کے ان کو کھول کر نہیں دیکھنا۔ جس دن قرعد اندازی ہو گی، ان کو نکال کر دیکھ لینا۔ پہلے اور دوسرے غیرہ کے انعام نکل چکے ہیں گے۔ میری ماں خوشی خوشی گھر آگئی اور شدت سے اس دن کا انتظار کرنے لگی۔ جس دن انعام نکلتا تھا۔ بنگالی بابا نے سادہ ڈراما اس طرح رچایا تھا کہ میری ماں کو سو فیصد یقین تھا کہ اب ہمارے مسائل حل ہوں گے۔ غربت دور ہو جائے گی۔ کم میں روپے پیسے کی فراہمی ہو گی۔ اب میری ماں شدت سے انتظار کر رہی تھی۔ بنگالی بابا کے بتائے ہوئے وظیفے بھی چاری تھے۔ آخر خدا خدا کر کے قرعد اندازی کا دن آیا۔ میری ماں نے ساری رات عبادت اور ذکر ادا کار میں گزاری اور صبح جا کر قرعد اندازی کی لست لی اور گھر آ کر بانڈ نکالے تو میری ماں کے پاؤں تلے سے زمین نکل گئی کیونکہ بانڈ زجل کر خاک پھکتے۔ بانڈ کی جگہ اب راکھتی اور بانڈوں کا نام و نشان تک نہیں تھا۔ میری ماں دوڑ کر بنگالی بابا کے آستانہ پر پہنچی تو چلا کہ بنگالی بابا کسی دریا پر چلہ کرنے لگے ہیں، 10 دن بعد آئیں گے۔ روتے رتے میری ماں گھر آگئی اور بنگالی بابا انتظار کرنے لگی۔ آخر دس دن کے بعد بنگالی بابا آگیا۔ میری ماں نے جا کر اسے مسح اس بھج کر پوری کہانی سنائی کہ قرعد اندازی والے دن جب میں نے بانڈز نکالے تو بانڈوں کی جگہ راکھتی اور بانڈ زجل چکے تھے۔ بنگالی بابا نے حساب لگانے کا ذرا مکایا اور کہا تم نے پڑھائی تھیک نہیں کی اور میں بھی اپنا چلہ کرنے گیا ہوا تھا۔ جنات نے تمہارے بانڈز میں کیونکہ جنات نہیں چاہتے کہ تمہارے گھر خوشحالی آئے۔ اس لیے انہوں نے بانڈوں کو جلا دیا۔ میں نے اسے تمہارے سامنے بانڈ رکھتے تھے۔ اب اگلی قرعد اندازی پر تم پھر بانڈ لانا، میں اپنے پاس رکھوں گا اور ان پر پہرہ بھی دوں گا۔ میری ماں بنگالی بابا کی باتوں میں پھر آگئی اور گھر آگئی۔ اسی دوران میں دہنی سے چھٹی پر گھر آیا تو ماں سے کہا کہ بہن کی شادی کرنی ہے۔ زیورات کدھر ہیں۔ پہلے تو میری ماں ٹال مٹول کرتی رہی لیکن جب میں نے زیادہ پوچھا تو بھی ماں نے نہ بتایا تو ہماری لڑائی شروع ہو گئی۔ جب ہماری لڑائی بہت بڑھ گئی تو میری بہن نے ایک دن چپکے سے مجھے بتایا کہ زیورات گھر میں نہیں ہیں۔ وہ ماں نے کسی کو دے دیئے ہیں یا بچ دیئے ہیں۔ جب مجھے اس بات کا پتہ چلا تو مجھے بہت زیادہ دکھ اور غصہ بھی آیا اور ننگ آ کر میں نے اپنی ماں کو اپنی قسم دی کہ زیورات اور پیسے کدھر ہیں؟ تو ذرے میری ماں نے بنگالی بابا والی ساری کہانی سنائی۔ میری ماں اب بھی پر امید تھی کہ بنگالی بابا ہمارے گھر کے حالات بد دے گا اور دوبارہ قرعد اندازی میں ہمارا پہلا انعام لگ جائے گا۔ بنگالی بابا بہت پیچھے ہوئے ہیں۔ ان کے پاس لاکھوں اس بھتی ہاڑی کا کام کرواتے اور رات کو بانڈھ دیتے۔ آخر بنگالی بابا نے وعدہ کیا کہ اب بھی اس شہر میں نہیں آؤں گا

ہوں گے۔ تم دم کر کے اپنے گھر لے جانا۔ جب انعام نکل گا تو جا کر کیش کر لینا۔ میری ماں خوشی خوشی گھر آئی اور میری بہن کی شادی کے زیورات جو گھر میں پڑے تھے، وہ بچ کر پرانہ بانڈ نکلے کہ بنگالی بابا کے پاس چل گئی۔ بنگالی بابا نے جس بانڈ بابا جی کو دیئے تو اس نے میری ماں کے سامنے ایک پلاسٹک کے پاپے میں ڈالے اور باتوں باتوں میں وہ بانڈ تبدیل کر کے جعلی بانڈوں والا پاپے میری امی کو پکڑا دیا اور کہا کہ اس کے اندر دیکھیں، بانڈ موجود ہیں۔ میری ماں سا دیکھا اور تسلی کر لی۔ اب بنگالی بابا نے کہا، اس پاپے کے نکٹے اور بانڈوں کو اپنے دوپے میں بانڈھ لو اور آج کے ان کو کھول کر نہیں دیکھنا۔ جس دن قرعد اندازی ہو گی، ان کو نکال کر دیکھ لینا۔ پہلے اور دوسرے غیرہ کے انعام نکل چکے ہیں گے۔ میری ماں خوشی خوشی گھر آگئی اور شدت سے اس دن کا انتظار کرنے لگی۔ جس دن انعام نکلتا تھا۔ بنگالی بابا نے سادہ ڈراما اس طرح رچایا تھا کہ میری ماں کو سو فیصد یقین تھا کہ اب ہمارے مسائل حل ہوں گے۔ غربت دور ہو جائے گی۔ کم میں روپے پیسے کی فراہمی ہو گی۔ اب میری ماں شدت سے انتظار کر رہی تھی۔ بنگالی بابا کے بتائے ہوئے وظیفے بھی چاری تھے۔ آخر خدا خدا کر کے قرعد اندازی کا دن آیا۔ میری ماں نے ساری رات عبادت اور ذکر ادا کار میں گزاری اور صبح جا کر قرعد اندازی کی لست لی اور گھر آ کر بانڈ نکالے تو میری ماں کے پاؤں تلے سے زمین نکل گئی کیونکہ بانڈ زجل کر خاک پھکتے۔ بانڈ کی جگہ اب راکھتی اور بانڈوں کا نام و نشان تک نہیں تھا۔ میری ماں دوڑ کر بنگالی بابا کے آستانہ پر پہنچی تو چلا کہ بنگالی بابا کسی دریا پر چلہ کرنے لگے ہیں، 10 دن بعد آئیں گے۔ روتے رتے میری ماں گھر آگئی اور بنگالی بابا انتظار کرنے لگی۔ آخر دس دن کے بعد بنگالی بابا آگیا۔ میری ماں نے جا کر اسے مسح اس بھج کر پوری کہانی سنائی کہ قرعد اندازی والے دن جب میں نے بانڈز نکالے تو بانڈوں کی جگہ راکھتی اور بانڈ زجل چکے تھے۔ بنگالی بابا نے حساب لگانے کا ذرا مکایا اور کہا تم نے پڑھائی تھیک نہیں کی اور میں بھی اپنا چلہ کرنے گیا ہوا تھا۔ جنات نے تمہارے بانڈز میں کیونکہ جنات نہیں چاہتے کہ تمہارے گھر خوشحالی آئے۔ اس لیے انہوں نے بانڈوں کو جلا دیا۔ میں نے اسے تمہارے سامنے بانڈ رکھتے تھے۔ اب اگلی قرعد اندازی پر تم پھر بانڈ لانا، میں اپنے پاس رکھوں گا اور ان پر پہرہ بھی دوں گا۔ میری ماں بنگالی بابا کی باتوں میں پھر آگئی اور گھر آگئی۔ اسی دوران میں دہنی سے چھٹی پر گھر آیا تو ماں سے کہا کہ بہن کی شادی کرنی ہے۔ زیورات کدھر ہیں۔ پہلے تو میری ماں ٹال مٹول کرتی رہی لیکن جب میں نے زیادہ پوچھا تو بھی ماں نے نہ بتایا تو ہماری لڑائی شروع ہو گئی۔ جب ہماری لڑائی بہت بڑھ گئی تو میری بہن نے ایک دن چپکے سے مجھے بتایا کہ زیورات گھر میں نہیں ہیں۔ وہ ماں نے کسی کو دے دیئے ہیں یا بچ دیئے ہیں۔ جب مجھے اس بات کا پتہ چلا تو مجھے بہت زیادہ دکھ اور غصہ بھی آیا اور ننگ آ کر میں نے اپنی ماں کو اپنی قسم دی کہ زیورات اور پیسے کدھر ہیں؟ تو ذرے میری ماں نے بنگالی بابا والی ساری کہانی سنائی۔ میری ماں اب بھی پر امید تھی کہ بنگالی بابا ہمارے گھر کے حالات بد دے گا اور دوبارہ قرعد اندازی میں ہمارا پہلا انعام لگ جائے گا۔ بنگالی بابا بہت پیچھے ہوئے ہیں۔ ان کے پاس لاکھوں

## پیر کی گدی خطرے میں

ہمارے معاشرے میں نام نہاد عامل اور گدی نشین سرِ عام لوگوں کو لوٹ رہے ہیں۔ عام اور سادہ مزاج لوگ اولیائے کرام اور بزرگوں کو مانے والے ہیں، وہ دیوانہ وار لست رہے ہیں۔ یہ واقعہ بھی ایسے ہی نام نہاد جعلی گدی نشین اور پیر صاحب کا ہے۔ یہ بھی میرے مری میں قیام کے دوران ابتدائی واقعات میں سے ایک ہے۔ جب اللہ پاک کی ذات پاکت نیزی سے میری شہرت پھیلارہی تھی اور لوگ دیوانہ وار میرے پاس آ رہے تھے تو ظاہر ہے، پہلے سے موجود جملہ میروں کو خطرے کا احساس ہوا۔ مری کی سرز میں نیک اولیائے کرام کے حوالے سے بہت زخیز ہے۔ وہاں پر کئی نیک بزرگ آئے اور قیام کیا۔ ان کے مزارات آج بھی روحانی فیض و برکات بانٹ رہے ہیں۔

پیر صاحب کا طریقہ واردات یہ تھا کہ وہ تمام چیزیں پرانے کاغذات، ہڈیاں، بال اور تعریفات وغیرہ بنا کر پہلے اور درستھن تھے۔ جب کوئی سائل آتا تو وہ اندر کی چیزیں ان کا قابو کر دہ جن یا موکل سائل کی چادر یا قیص میں ڈال دیتا تھا جو مری سے دور تھا۔ اس کا طریقہ واردات بہت چالا کی پرمی تھا کہ بڑے سے بڑا عقل مندا ہوشیار بھی اس کے قبضے میں آ جاتا بلکہ اگر میرے قارئین میں سے بھی کوئی ایسے پیر کے پاس جائے تو شاید قابو میں آ جائے اور متاثر ہو کر مریدی اختیار کرے۔ وہ پیر صاحب یہ کرتے تھے کہ جب بھی کوئی سائل یا ملاظاتی ان سے ملنے آتا تو وہ اسے کہتا کہ اپنی چادر اتار کر میر پر یا فرش پر رکھ دو۔ کچھ دیر پڑھ کر وہ پھونکتا اور جب چادر یا قیص اٹھاتا تو اس میں سے پرانی ہڈیاں، بال، پرانے تعریفات، کبھی روئی یا کپڑے کے گذے بننے ہوتے اور پیر صاحب کہتے کہ آپ پر جادو ہوا ہے اور میں نے یہ چیزیں منگوائی ہیں۔ اب یہ اتنا بڑا عمل ہے کہ بڑے سے بڑا بندہ ذر جاتا ہے اور متاثر ہو جاتا ہے جبکہ یہ بھی سارا جھوٹ اور فراڈ پرمی ہوتا ہے۔ یہ ساری چیزیں پہلے سے اس نے بنارکی ہوتی تھیں۔ بعض اوقات تو وہ نام بھی لکھتے ہوتے ہیں جن سائل کو شک ہوتا ہے، لہذا جیسے ہی سائل وہ نام دیکھتا ہے تو فوری طور پر قابو ہو جاتا ہے۔ اب وہ پیر صاحب اس کارروائی کے پانچ سوروں پر لیتے تھے اور لوگ خوشی خوشی دیتے تھے۔ جب لوگوں نے میری طرف آنا شروع کیا تو انہیں اپنی بادشاہت، روزی روٹی اور لوٹ مار خطرے میں محسوس ہوئی، لہذا انہوں نے میرے خلاف زہر اگلنا شروع کر دیا۔

اتفاق سے ایک شادی میں وہ پیر صاحب اور میں اکٹھے ہو گئے۔ میرے دوست فاروق عباسی، شعیب عباسی وغیرہ میرے ساتھ تھے۔ انہوں نے مجھے بتایا کہ پیر صاحب بھی آئے ہوئے ہیں۔ میزبان نے ہمیں اور ان پیر صاحب کو الگ کر کے میں خصوصی انتظام کر کے بھادیا تاکہ ہماری بہتر طور پر میزبانی ہو سکے۔ آج اللہ تعالیٰ نے موقع دے دیا تھا۔ مجھے بابا یوسف مجذوب صاحب کا وہ عمل یاد تھا کہ کسی بھی شیطانی عامل کے عمل کو ختم کیسے کرنا ہے، لہذا میں ان پیر صاحب سے لگلے ملا اور طریقے کے تحت کارروائی کی اور جعلی پیر صاحب اپنے عمل سے ہاتھ دھو بیٹھے۔ اللہ پاک نے یہاں بھی میری مدد کی۔ جب ہم کھانا کھاچے تو پیر صاحب بہت مغرب و انداز سے مخاطب ہوئے۔ ”پروفیسر صاحب! بھی آئیں تاہمارے دام۔ آپ کا کیا ارادہ ہے؟ میں نے رضامندی ظاہر کی لیکن میرے مقامی دوستوں نے مجھے کہنا شروع کر دیا کہ سروہ آپ کی دعوت کرنا چاہتے ہیں۔ آپ کا کیا ارادہ ہے؟ میں نے رضامندی ظاہر کی لیکن میرے مقامی دوستوں کا ارادہ خود ہی بدلتا گیا کہ سران پیر صاحب کو آپ سے کام ہے، لہذا ان کو چل کر آپ کے پاس آتا چاہیے۔ کچھ دیر تو بات چیت چلتی رہی۔ پیر صاحب آخری دم

تک میرے پاس آنے سے انکار کر رہے تھے۔ ان کی ہر ممکن یہ کوشش تھی کہ وہ میرے پاس نہ آئیں، لہذا اب انہوں چال چلی کہ مالہ دوڑ پر دعوت کر دیتے ہیں۔ پروفیسر صاحب وہاں پر آ جائیں۔ میں تو پہلے سے ہی تیار تھا۔ اب پروفیسر صاحب کو مکان کے لیے پلاٹ دیتے ہیں یا بنانا یا مکان لے لیں بلکہ پروفیسر صاحب آستانہ بنادیتے ہیں۔ وہ لوگوں کی خدمت ہمارے ساتھ کر کریں۔ میرے مقامی دوستوں نے کہا، ہماری ساری امور زمینوں کی آفریکی بلکہ کچھ دوستوں نے تو مجھے جگہ بھی دکھائی کہ جناب یا آپ کی ہے۔ میں ہمیشہ مسکرا دیتا کہ یہ ساری کائنات، میرے رب کی ہے۔ مجھے کسی پلات وغیرہ کی ضرورت نہیں ہے۔

آخر میں اور میرے دوست ان کے گھر دعوت کھانے لگے۔ انہوں نے بے شمار کھانے کھلانے اور خوب مدارات کی اور بہت سارے لائچ بھی دیئے کیونکہ ان کے مطالبات ناجائز تھے، اس لیے میں گول مول بات کر کے آگیا۔ اب جب انہوں نے دیکھا کہ دعوت سے بھی بات نہیں بنی تو وہ رات کے اندر ہرے میں میرے پاس آتے اور کل معافی بھی مانگی اور کہتے کہ آپ ہمارا عمل واپس کر دیں۔ جب کی بار رات کو آئے اور بات نہ بنی تو اب انہوں نے دن اجائے میں بھی آنا شروع کر دیا۔ اب بہت سارے لوگ جو نہیں جانتے تھے، ان کے سامنے شرمندہ بھی ہوتے کہ پیر صاحب کا آستانہ اور دھنڈہ بند ہو گیا تھا۔ اس لیے وہ ہر صورت میں اپنا آستانہ اور دھنڈہ چلانا چاہتے تھے۔ جب انہوں نے بہت بار آ کر منیں کیں تو ایک دن میں نے پیر صاحب کو بھایا اور کہا، پیر صاحب یہ سب آپ کا دھوکا، فراؤ اور تھا جس سے آپ کی آخرت خراب ہو جائے گی۔ آپ اس ڈراما بازی کو چھوڑیں اور میں آپ کو کچھ ایسے اعمال دیتا ہوں جس سے آپ لوگوں کی خدمت کر سکیں۔ خدمتِ خلق سے دنیا اور آخرت دونوں سورجات میں گی لیکن ان کو میری یہ باتیں کہ آئیں۔ آخر میں نے کہا، میں اب خود بھی چاہوں تو آپ کا عمل جاری نہیں کر سکتا لیکن وہ بذریعہ ہے۔ میں بختا عرصہ بھی مری رہا وہ اپنا عمل جاری کرانے آتے۔ میں پھر لا ہوا گیا۔ پنج نہیں میرے آنے کے بعد بھی وہ صراطِ مستقیم پر آئے نہیں۔

## شہنشاہ لا ہور داتا حضور کے در پر

چھٹے صفحات میں نام نہاد جھوٹے فراؤ ہی، زانی بابوں کا ذکر ہوا۔ اب مرد رویش قلندر جن سے میری ملاقات داتا حضور لا ہور میں ہوئی، کانپ کیف ذکر بھی سنئے۔

## قلندری دھماں اور مولوی صاحب

میں حسب معمول میری سے لا ہو آیا ہوا تھا اور جمعرات کی رات داتا صاحب گزارنے کا راہ دھماں کا آج ساری دھماں آگے ہیں اور روحانیت کا کوئی راز افشا کرنے لگے ہیں۔ مولوی صاحب بولے تو پڑھاؤ نہماز۔ وہ تو میں دیے بھی دھماں آگے ہیں۔ بابا جی بولے اگر روز پڑھتے ہو تو میرے پاس کیا لینے آئے ہو۔ تمہاری تلاش ختم کیوں نہیں ہوئی۔ مولوی دھماں کی بات کرتے ہو تھم نے عشق کا پیالہ پینا تو دور کی بات ہے۔ بھی اس باغ سے تمہارا گزر بھی نہیں ہوا جہاں

عشق و سرور کی نہیں، بھتی ہیں۔ تو بابا جی! وہ پیالہ، ہم کو بھی پلاً مولوی صاحب بولے۔  
کیونکہ مولوی صاحب کی گفتگو ادب و احترام کی حدود سے نکل کر گستاخی میں داخل ہو چکی تھی الہا  
بابا جی کا ایک مرید آگے آیا اور مولوی صاحب سے بولا مولوی صاحب! اگر آپ نے عشق پیالہ پینا ہے تو آپ  
جگہ پر فلاں دن آ جانا اور بابا جی نے بھی اجازت دے دی۔ موقع غنیمت جانتے ہوئے میں نے بھی احترام  
بابا جی سے درخواست کی کہ سرکار مجھے غریب پر بھی کرم کر دیں اور آنے کی اجازت دیں۔ بابا جی نے پیار سے میری  
پر تھکی دی اور مسکرائے، کا کام بھی آ جانا اور اپنا حصہ لے جانا۔ ویسے تیرافیض میرے پاس نہیں ہے لیکن تھوڑا اساص  
جو میرے پاس ہے وہ تجھے مل جائے گا۔

میں شدت سے اُس دن کا انتظار کر رہا تھا جب بابا جی کے پاس جانا تھا۔ آخر خدا خدا کر کے وہ دن آیا اور میر  
مقررہ جگہ پر پہنچ گیا۔ یہ شہر سے باہر ایک دربار تھا جو جا کر پتہ چلا کہ بابا جی کے مرشد پاک کا ہے اور ہر ماہ مقررہ تاریخ  
بابا جی اپنے مریدوں کے ساتھ یہاں آتے ہیں۔  
بابا جی ابھی نہیں آئے تھے، تھوڑی دیر میں مولوی صاحب بھی آگئے، انہوں نے مجھے پہچان لیا اور میر  
پاس بیٹھ کر باتیں کرنے لگے کہ مجھے یقین تو نہیں ہے لیکن میں چیک کرنے آ گیا ہوں کہ یہ کیا کرتے ہیں۔ میں اور  
مولوی صاحب ادھر ادھر کی باتیں کرتے رہے۔ آخر کار بابا جی اپنے مریدوں کے ساتھ آگئے۔ میں نے آئے  
بابا جی ابھی نہیں آئے تھے، تھوڑی دیر میں مولوی صاحب کو دھماں کے اندر آنے کا اشارہ کیا۔ بابا جی پتہ  
کیا اس وقت کس حالات میں تھے لگ رہا تھا اُس وقت اُس پورے ماحول اور جگہ پر بابا جی ہی خدا کے بعد حکمران ہوں۔  
اوہ سارے تھے، وہ سارے تھے اور سب اُن کے سامنے محور، سب بابا جی کے سحر میں پہنچا توڑ ہو چکے تھے۔ سب لوگوں نے  
خوبی، لاکھوری اور جسمانی مزاحمت ترک کر دی تھی اور اپنا آپ بابا جی کے حوالے کر دیا تھا اور شاید بابا جی کو سیمانا یا  
بڑھ کر سلام کیا۔  
اپ دوسری صاحب بھی بابا جی کے سحر میں محور ہو چکے تھے وہ بھی تابع دار معمول کی طرح جیسے بابا جی کے غلام ہوں،  
اوہ اسے اور دھماں شروع کر دی۔ ڈھول کی تھاپ، بابا جی کا سنگ اور مریدوں کی دیوانہ وار دھماں، ساتھ ہی بابا جی اور  
اوہ دھماں کے شدید حیرت، ہوئی کہ یہاں کوئی فتنش ہونے والا ہے۔ ڈھول والوں کا رو یہ تارہ تھا کہ  
وہ ریگولر یہاں آتے ہیں۔ شام کا تاریک سایہ تیزی سے اجائے کوپنی لپیٹ میں لے رہا تھا۔ جب سارے مرید آگئے  
آخرا کار طویل انتظار کے بعد ایک مرید ہماری طرف آیا کہ تیار ہو جائیں۔ سمجھ نہیں آ رہی تھی کہ نماز کا وقت تو گزر چکا  
اب تیاری کس چیز کی ہے۔

لیکن میں اُس وقت حیرت سے اچھل پڑا جب ایک مرید ہمارے پاس آیا اور گھنگھر دیتے ہوئے بولا کہ  
پہن لیں تاکہ عشق ماز پڑھیں۔ مولوی صاحب تو پاگل ہونے والے ہو گئے اور اُن نے مرنے پر تیار ہو گئے کہ تم لوگ پاگل  
ہو، میں بخیر ہوں، نیجروں ہوں، میں بھی نہیں باندھوں گا گھنگھر۔ مولوی صاحب کا شدید مزاحمتی رو یہ دیکھ کر بابا جی کو  
مدخلت کی اور اپنے مرید کو روک دیا۔  
بابا جی اور تمام مریدوں نے اپنے پاؤں میں گھنگھر دپہن لیے اور لان میں اکٹھے ہو گئے۔ اب ڈھول والے  
ڈھول بجانا شروع کر دیا۔ بہت سارے لوگ راقم الحروف کی اس بات کی تائید کریں گے کہ ڈھول کی آواز میں ایک عجیب  
سحر اور پراسراریت ہے۔ میں بچپن سے جب بھی ڈھول کی آواز منتا ہوں تو مجھے بہت اچھا لگتا ہے کیونکہ خواجہ غریب نواز  
سلطان الہند شاہ اجیسرا اور اُن کے تمام مریدین قوالي سامع کے دیوانے ہیں اور میں بھی بہت شوق سے نعمت رسول مقبول اور

مزار پر بہت عرصہ ڈیوٹی دیتے رہے کیونکہ بابا جی کے مرشد قلندری دھماں ڈالتے تھے اس لیے بھی اپنے مرشد کے میں قلندری دھماں ڈالتے۔ میں بعد میں بھی قلندری بابا سے ملتا رہا اور مولوی صاحب سے بھی وہاں ملاقات ہوتی تھی اور وہ مجھے اُس جگہ اب باقاعدہ بابا جی کی مریدی میں آجکے تھے اور بقول مولوی صاحب کے مجھے جس کی تلاش تھی وہ مجھے قلندری بابا جی تھی۔ اُس کے مرید گیا۔ لیکن میری تلاش بھی جاری تھی اور میں انتظار میں تھا کہ کب میری باری آئے گی۔

**بابا بلھے شاہ کے در پر**

کیونکہ میری پیدائش پھول گر (بھائی پھیرو) میں ہوئی جو ضلع قصور کا شہر ہے۔ بلھے شاہ کیونکہ شاہ قصور میں بلھے شاہ نے مرشد سے عشق اور سیدزادہ ہو کر عنایت قادری سرکار سے عشق و تابعداری کی انتہا کر دی۔ لہذا میں بھی کیا شاعری میں جو بانک پن اور عشق الہی ہے اُس کی کیا بات ہے۔ ایک دفعہ میں حلام کرنے بلھے شاہ گیا ہوا تھا تو دھماں موجود متوالی سے پوچھا کہ یہاں پر کوئی ایسا درویش آتا ہے جس میں کرنٹ ہو جو بامکال ہو۔ تو اُس نے مجھے بتایا کہ نانگا بابا آتا ہے عرس پر وہ اپنے مریدوں کو دھماییں ڈلاتا ہے اور آسمانی، زمینی سیر بھی کرتا ہے۔ اُس کے مریدوں میں کہ نانگا بابا کن فیکون کے مقام پر ہوتے جو اُس کے منزے نکل جائے وہ پورا ہوتا ہے۔ اُس نانگے بابے کے سارے مرید ہیں اور لوگ اُس کا انتظار کرتے ہیں۔ یہ نانگا کلچر بھی بابوں ملنگوں میں ہے۔ اصل میں یہ ہندوؤں سے ہے اور یہمیں کے بعد وہی کلچر پاکستان میں بھی آ گیا۔ کیونکہ تجسس اور کھون میری فطرت کا حصہ ہے تو میں نے متول فون لیا اور کہا کہ جیسے ہی وہ بابا نانگا آئے مجھے ضرور بتانا۔

## گستاخ بھنگی بابا

میں مری جا کر مصروف ہو گیا لیکن میرے ذہن کے کسی گوشے میں یہ بات تھی کہ بابا نانگا سے جا کر مانا ہے اور دیکھنا ہے کہ اُس میں کیا روحاںی تصرف یا قوت ہے اور وہ بے نمازی اور شریعت سے ہٹ کر بھی روحاںی طاقت اور تصرف کیوں رکھتا ہے۔ دور یہ سوال عام قارئین کے ذہن میں بھی آتا ہو گا کہ ملگ بے جو نہ ہب سے دور ہوتے ہیں وہ روحاںی کمالات کس طرح دکھاتے ہیں؟ اس واقعے سے یقیناً آپ کو بات سمجھا جائے گی کیونکہ اصل درویشی، فقیری اور صوفی ادمی یہی ہے کہ سرکار کو مدد میں آ قاعے دو جہاں کی غلائی، آپ اسکی شریعت پر پوری پابندی اور عشق الہی۔ اگر آپ شریعت اور غلائی رسول سے ذرہ بھی دور ہیں تو آپ غلط ہیں۔ آپ حقیقت کے بجائے سراب کے مسافر ہیں۔ آخر ایک دن مجھے بلھے شاہ کے متولی کا فون آیا کہ پروفیسر صاحب سرکار کا عرس شروع ہو گیا ہے اور بابا نانگا بھی اپنے مریدوں کے ساتھ جلوہ افراد

## ماڑن چری، فنکشن اور ڈانس

عرضہ دراز سے انسانوں کا بگڑا ہوا طبقہ بلکہ عیاش طبقہ اپنا دکھ، خوف دور کرنے کے لیے اور بعض اوقات عادتی انسان کا سہارا لیتا ہے۔ ایک مخصوص ذہنی حالت اور کیفیت حاصل کرنے کے لیے مختلف نشہ اور چیزیں استعمال کی جاتی ہیں۔ ایک دن میں آفس میں تھا کہ نور ان جھا جو میری امرید بھی ہے اپنے ساتھ اپنے کسی دوست کو لے کر آیا اور کہا بھائی ہو تو وہ اپنے عرس پر وہ اپنے مریدوں کو دھماییں ڈلاتا ہے اور آسمانی، زمینی سیر بھی کرتا ہے۔ اُس کے مریدوں میں کہ نانگا بابا کن فیکون کے مقام پر ہوتے جو اُس کے منزے نکل جائے وہ پورا ہوتا ہے۔ اُس نانگے بابے کے سارے مرید ہیں اور لوگ اُس کا انتظار کرتے ہیں۔ یہ نانگا کلچر بھی بابوں ملنگوں میں ہے۔ اصل میں یہ ہندوؤں سے ہے اور یہمیں کے بعد وہی کلچر پاکستان میں بھی آ گیا۔ کیونکہ تجسس اور کھون میری فطرت کا حصہ ہے تو میں نے متول فون لیا اور کہا کہ جیسے ہی وہ بابا نانگا آئے مجھے ضرور بتانا۔

اور ہاہر کے ممالک سے پڑھ کر پاکستان آئے ہیں۔ انہوں نے باریاں باندھی ہوئی ہیں، کسی ناکسی گھریہ میں اور جی بھر کے چس پیتے ہیں اور ڈانس کرتے ہیں اور ایک مہنگی گولی بھی کھاتے ہیں جو تقریباً تین ہزار روپیں اور پھر دیوانہ وار قص کرتے ہیں اور کاروڑوں بن جاتے ہیں۔ اُس گولی کی وجہ سے ایک خاص ذہنی حالت اپنے پہنچتے ہیں اور جو تصور کرتے ہیں وہ ذہنی طور پر بن جاتے ہیں۔ کوئی بڑی میں، کوئی فلم اشارہ، کوئی ثاپ کھلاڑی، کوئی اس کرتے ہیں اور بھی بہت ساری باتیں۔ کیونکہ میں کافی عرصے سے اسی چیز پر نیز رج کر رہا تھا کہ لوگ چس دیکھنا ہے کہ اُس میں کیا روحاںی تصرف یا قوت ہے اور وہ بے نمازی اور شریعت سے ہٹ کر بھی روحاںی طاقت اور تصرف کیوں رکھتا ہے۔ دور یہ سوال عام قارئین کے ذہن میں بھی آتا ہو گا کہ ملگ بے جو نہ ہب سے دور ہوتے ہیں وہ روحاںی کمالات کس طرح دکھاتے ہیں؟ اس واقعے سے یقیناً آپ کو بات سمجھا جائے گی کیونکہ اصل درویشی، فقیری اور صوفی ادمی یہی ہے کہ سرکار کو مدد میں آ قاعے دو جہاں کی غلائی، آپ اسکی شریعت پر پوری پابندی اور عشق الہی۔ اگر آپ شریعت اور غلائی

اوہ بارے لٹھی ماڑن زادے دہاں آئیں گے۔ ویسے تو میرا بھائی بھی آپ کے پاس نہیں آئے گا۔ آپ اگر رات ہو تو آجھا آپ اس سے مل کر غیر محسوس طریقے سے اُس کو دم وغیرہ کریں تاکہ وہ بری صحبت سے نجیج جائے۔ اس کی ایسیں بھی راغب کرچکی تھیں لہذا میں نے فیصلہ کیا کہ میں جاؤں گا اور دیکھوں گا کہ یہ کیا گوئی ہے اور کیا سڑا اُس اور دوہلی کی کیا کیفیت ہے۔ اگلی رات میں اور نور ان جھا مقررہ جگہ پر رات 12 بجے پہنچ گئے۔ سکیورٹی کے فل انتظامات تھے۔

رہا تھا کہ یہ پاگل کیا کر رہے ہیں۔ بہت بڑے گھروں کی لاکیاں اپنے آپ سے بے خبر ناج رہی تھیں۔ میز بان  
کے اس گروپ کے بعد دوسرے گروپ کی باری آئے گی اور یہ باری باری اس بے خیالی اور بے شرمی کے ڈانس  
اویں رہیں گے۔ میں نے پوچھا ان کو کوئی پکڑتا نہیں۔ وہ بولا یہ شہر کے بڑوں کی اولادیں ہیں کوئی نہیں پکڑتا ان کو۔  
ان نے اور بھی اس چرچی گروپ کے باقی تباہیں جو یہاں لکھنے کے قابل نہیں ہیں۔

یہاں بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ بہت سارے نفیاتی اور خیالی دنیا میں رہنے والے لوگ ایک خاص  
عات اور کیفیت کے ہیں، کس طرح کے نئے کرتے ہیں اور ساری عمر اس مصنوعی دنیا میں ہی اپنی زندگی برپا  
لے یا۔

میں نے میز بان کے بھائی کو بلا یا اور تھوڑی ہی کمپنی بھی دی اور چند لیسی پاتیں کہ وہ کافی متاثر ہو گیا۔ مجھ  
اپنے بھائی اور دو دن بعد مجھ سے ملنے آگیا۔ میں نے اللہ کا نام لے کر اس پر تو جکی، ذکر اذکار اور مراثی شروع کیا۔ کچھ  
کے بعد ہی اس کو سرور آنا شروع ہو گیا اور اللہ کی مدد سے آہستہ آہستہ وہ اس گروپ سے نکل گیا اور آج کل نارمل  
گزار رہا ہے اور اکثر میرے پاس آتا ہے اور اپنی ماضی کی زندگی پر شرمسار بھی ہوتا ہے۔

اب ہم اپنے اصل موضوع کی طرف آتے ہیں۔ بابا بھٹے شاہ کے دربار پر ناگا بابا جو لوگوں کو سر عالم بھنگ اور  
نسل ادا کرنا، میں نے دربار پر موجوداً پہنچنے میز بان سے کہا یہاں تو ملاقات مشکل ہے کوئی طریقہ نہ لتو وہ بولا: یہاں تو  
تلاab کے کنارے یا سمندر کے کنارے یا کسی لان میں بہت سارے لڑکے لڑکیاں دیوانہ وار ناج رہے ہوتے ہیں۔  
ٹاپ دنیا و مافیہا سے بے خبر ناج رہے ہوتے ہیں اور جھنٹے بھی نہیں۔ وہ اس گولی کی وجہ سے بلا تھا کاٹ ناج رہے ہیں۔ ساتھ میں تیز میوزک بہت ضروری ہوتا ہے۔ اگر میوزک بند کر دیں تو یہ روتے چیختے ہیں کہ کیوں نشہ خراب کر رہے ہیں۔ میوزک چلاو کیونکہ وہ گولی چند گھنٹوں کے لیے فل انژی دیتی ہے اور دماغ کو سن یا خاص حالت میں لے جاتی  
ہے، کوئی فلم کا ہیر دو تو کوئی کھلاڑی، کوئی دنیا کا ناپ کا بنس میں۔ ان کے دماغ میں کوئی ایسی مصنوعی تبدیلی پیدا ہو جاتی  
کہ یہ دنیا سے بے خبر ہو کر اپنا Dream جیتے ہیں۔ اپنی خیالی دنیا میں اپنی پسند کا روپ ادا کرتے ہیں۔ جب سارے مہماں  
آگئے تو میز بان بولا آئیں، اب آپ کو اصل کھیل دکھاتا ہوں۔ وہ ہمیں ایک بند کمرے میں لے گیا جو مخصوص ساخت کا  
اور ڈانس کے لیے ہی تیار تھا۔ جب ہم اس کمرے میں داخل ہوئے تو مارے شرم کے میں جلد ہی واپس آ گیا۔ اندر ہے  
تیز میوزک کو دل و کان جیسے پھٹ جائیں گے اور ہمیں کے قریب جوڑے ایک دوسرے کے سامنے دیوانہ وار ڈانس کر رہے  
ہیں۔ کسی کوئی خوبی نہیں تھی، وہ اپنی ہی دنیا میں گم تھے اور اپنے من پسند کریکٹر میں گم ناج رہے تھے۔ جب میں تیزی  
سے نکل رہا تھا تو میز بان بولا سر! ایک منٹ۔ اس نے میوزک بند کر دیا تو سب نے چیننا شروع کر دیا اور اس نے بند کر دیا  
چلاو میوزک نشہ خراب ہوا ہے، جلدی کرو جلدی کرو نشہ خراب ہوا ہے۔ جیسے ہی میوزک دوبارہ آن ہوا وہ سب دوبارہ  
کھپٹیوں کی طرح ناج رہے تھے دنیا سے بے خبر۔ ہم جلدی سے اس کمرے سے باہر آ گئے۔ میرا دل بہت تیزی سے

سلام دعا کے بعد میں نے بابا بھٹے سے درخواست کی بابا بھٹے! میں عرصہ دراز سے بے شمار بابوں، ملنگوں، فقیروں  
اور ڈانس کے لیے ہی تیار تھا۔ جب ہم اس کمرے میں داخل ہوئے تو بابا بھٹے اپنے چند مریدوں کے ساتھ بیٹھے تھے۔ میں نے اور میرے دوست نے  
تو ہمیں تیز میوزک کا ٹھپٹا کر دیا اور بابا بھٹے کے پاس بیٹھے گئے۔ یہاں پر بابا بھٹے کچھ ناہل لگ رہے تھے۔ شاید بھی بھنگ نہیں پی  
گئی، اگری سر پیدا تیار کر رہے تھے اور دوسرید بابا بھٹے کو دبارہ ہے تھے۔

آگئے تو میز بان بولا آئیں، اب آپ کو اصل کھیل دکھاتا ہوں۔ وہ ہمیں ایک بند کمرے میں لے گیا جو مخصوص ساخت کا  
تھا۔ اپنے بھائی کا ایک کامیابی بھی کی تھیں آج تک کوئی روشنی یا نظارہ نہیں ہوا۔ میرے باطن کا اندر ہے  
تیز میوزک کو دل و کان جیسے پھٹ جائیں گے اور ہمیں کے قریب جوڑے ایک دوسرے کے سامنے دیوانہ وار ڈانس کر رہے  
ہیں۔ کسی کوئی خوبی نہیں تھی، وہ اپنی ہی دنیا میں گم تھے اور اپنے من پسند کریکٹر میں گم ناج رہے تھے۔ جب میں تیزی  
سے نکل رہا تھا تو میز بان بولا سر! ایک منٹ۔ اس نے میوزک بند کر دیا تو سب نے چیننا شروع کر دیا اور اس نے بند کر دیا  
چلاو میوزک نشہ خراب ہوا ہے، جلدی کرو جلدی کرو نشہ خراب ہوا ہے۔ جیسے ہی میوزک دوبارہ آن ہوا وہ سب دوبارہ  
کھپٹیوں کی طرح ناج رہے تھے دنیا سے بے خبر۔ ہم جلدی سے اس کمرے سے باہر آ گئے۔ میرا دل بہت تیزی سے

مرید پیالہ بھر کر میرے اور دوست کے پاس آئے اور بولے: لو، جنت کی سیر کے لیے تیار ہو جاؤ۔ اب تم آساؤں۔ اس لیے بے شمار واقعات اور کرتیں بیان کرنے لگا۔ مرید کی باتیں سننے کے بعد اشتیاق اور تجسس اور بھی بڑھ گیا کرو گے۔ آج تم ایک مردقلندر کے پاس آئے ہو آج بابا جی کے ہاتھ سے جام پیو اور زمینی اور آسمانی سیر کرو۔ ڈرتے ڈرتے کہا بابا جی! یہ نشہ ہے اور ہمارے پیارے نبی پاک نے ہر قوم کے نشے سے منع کیا ہے، یہ حرام ہے۔ میرے اُس جواب کی بالکل توقع نہیں تھی انہیں لگائیں نے ان کو گای دی ہے۔ گستاخی عظیم کر دی ہے۔ ان کو حرام ہے۔ ہے بولے مولوی کو اس کرتے ہیں۔ یہ جنت کا پودا ہے جو امام حسن رضی اللہ تعالیٰ اور امام حسین رضی اللہ تعالیٰ خصوصی طور پر جنت سے زمین پر اتراتا گیا ہے، یہ نشہ ہے اور اسی میں فقیری رنگ ہے۔ اس کی بکواس سن کر میں اگلے دھڑکے اور دھڑکے تھے کہ بابا جی لوگوں کو فیض بانٹ رہے ہیں۔ میں نے اپنے دو دوستوں کو بھیجا کہ پتہ کر کے اب وہ دوست بابا جی سے مل کر واپس آئے تو بہت خوف زدہ ہو چکے تھے کہ بابا جی نے ہمارے بارے میں سب کچھ میں آگیا۔ بابا جی اگر سارا نشہ اس پیالے میں ہے تو آپ نے کیا کیا؟ آپ کا کیا کمال ہے؟ آپ کا روحانی تصرف گیا۔ آپ کا روحانی لنگر آپ کی نظر اور توجہ کدھر ہے؟ یہ نشہ سر و رو شراب اور چرس میں بھی ہے تو بندہ وہ بیلے اور سیر کر لے۔ بابا جی کو بالکل توقع نہیں تھی کہ میں اس طرح کروں گا۔ وہ بالکل تیار نہیں تھے۔ بولے یہ میرے مرشد کا لنگر ہے۔ میں نے کہا آپ کے مرشد کا نہیں یہ بھنگ کا نشہ ہے۔ شرم کرو حرام چیز پلا کر روحانیت کا دعویٰ کرتے تھے مہارے اندر کچھ ہے تو وہ دکھاؤ۔ پیالہ نہیں۔ مریدوں کو میری گستاخی بالکل اچھی نہیں لگی۔ وہ میرے ساتھ بد تیزی کر لگے۔ میں نے جھوٹ بولا کہ SP پولیس میرے کزن ہیں۔ اگر آپ لوگوں نے میرے ساتھ کوئی زیادتی کی تو ابھی بالا لوں گا۔ میری بات سن کر بابا جی ڈر گئے اور اپنے مریدوں سے کہا تم باہر جاؤ۔ مریدوں کے جانے کے بعد مجھے لامہ ہوا۔ میرے پاس کچھ نہیں ہے۔ جاؤ کسی نیک بندے کے پاس اگر کوئی مل جائے تو مجھے بھی بتانا۔ کیوں مجھے ذیل کر ہو، جاؤ اور کسی نیک بندے کی صحبت اختیار کرو۔ بابا مجھے معاف کرو میرا دھنہ خراب نہ کرو۔ لہذا میں ناکے بابے کو کہا۔ واپس میری آگیا۔ ایک ایسا فراڈ بابا جو بھنگ کے پیالے میں روحانیت کا فیض بانٹ رہا تھا۔

## آگ (چ) کا پچاری بابا

جیسا کہ میں پچھلے صفحات میں چری اور بھنگی بابوں کا ذکر کر چکا ہوں اسی طرح کے ایک بابے کا ذکر کرتا تھا۔ اُن دونوں میں میری میں تھا کہ میرے دوست فاروق عباسی صاحب میرے پاس آئے کہ میرے کزن کے گھر اس کا مرشد ہے اور وہ کئی دن اپنے مریدوں کے ساتھ رہتا ہے اور بکواس کرتا ہے کہ قرآن پاک میں نماز کا ذکر نہیں ہے اور نماز نہیں پڑھلے۔ یہاں دیکھ چکا تھا اور مجھے اللہ کی مدد کا اندازہ ہو چکا تھا۔ بابا جی بار بار آگ اور ہماری طرف دیکھ رہے تھے۔ اب اس کی چاپیے۔ مجھے بہت حیرت ہوئی کہ پاکستان میں رہ کر اس کے اندر اتنی جرأت کہاں سے آگئی کہ نماز نہیں پڑھنی چاہیے۔ میرے دوست نے بتایا کہ وہ جتنا عرصہ بھی رہتا ہے آگ جلا کر اس کے سامنے بیٹھا رہتا ہے اور آگ بھنگ نہیں دیتا۔

میری وہی یہاری کھون، تجسس کہ یہ فقیری کا کون سار نگ ہے۔ آگ کے سامنے کیا ہے۔ ارتکاز، توجہ یا کچھ اس میں اپنے دوست کے کزن سے ملا۔ اس سے بابا جی کے بارے میں پوچھا تو اس نے اور بھی جیران کیا کہ بابا جی کو ہر بات کی خبر اور پتہ چل جاتا ہے۔ جو دل میں ہوتا ہے وہ بھی بتا دیتے ہیں۔ ان کی زبان سے لکا ہر لفظ پورا ہوتا ہے۔ ظاہر ہے اس

لے اسے کہا جب بھی بابا جی آسمیں بھجھے ضرور ملانا۔ اور میں شدت سے بابا کا انتفار کرنے لگا۔ آخ رکار مجھے بتایا گیا اس لیے بے شمار واقعات اور کرتیں بیان کرنے لگا۔ مرید کی باتیں سننے کے بعد اشتیاق اور تجسس اور بھی بڑھ گیا کرو گے۔ آج تم ایک مردقلندر کے پاس آئے ہو آج بابا جی کے ہاتھ سے جام پیو اور زمینی اور آسمانی سیر کرو۔ ڈرتے ڈرتے کہا بابا جی! یہ نشہ ہے اور ہمارے پیارے نبی پاک نے ہر قوم کے نشے سے منع کیا ہے، یہ حرام ہے۔ میرے اُس جواب کی بالکل توقع نہیں تھی انہیں لگائیں نے ان کو گای دی ہے۔ گستاخی عظیم کر دی ہے۔ ان کو حرام ہے۔ ہے بولے مولوی کو اس کرتے ہیں۔ یہ جنت کا پودا ہے جو امام حسن رضی اللہ تعالیٰ اور امام حسین رضی اللہ تعالیٰ خصوصی طور پر جنت سے زمین پر اتراتا گیا ہے، یہ نشہ ہے اور اسی میں فقیری رنگ ہے۔ اس کی بکواس سن کر میں اگلے دھڑکے اور دھڑکے تھے کہ بابا جی لوگوں کو فیض بانٹ رہے ہیں۔ میں نے اپنے دو دوستوں کو بھیجا کہ پتہ کر کے اب وہ دوست بابا جی سے مل کر واپس آئے تو بہت خوف زدہ ہو چکے تھے کہ بابا جی نے ہمارے بارے میں سب کچھ میں آگیا۔ بابا جی اگر سارا نشہ اس پیالے میں ہے تو آپ نے کیا کیا؟ آپ کا کیا کمال ہے؟ آپ کا روحانی تصرف گیا۔ آپ کا روحانی لنگر آپ کی نظر اور توجہ کدھر ہے؟ یہ نشہ سر و رو شراب اور چرس میں بھی ہے تو بندہ وہ بیلے اور سیر کر لے۔ بابا جی کو بالکل توقع نہیں تھی کہ میں اس طرح کروں گا۔ وہ بالکل تیار نہیں تھے۔ بولے یہ میرے مرشد کا لنگر ہے۔ میں نے کہا آپ کے مرشد کا نہیں یہ بھنگ کا نشہ ہے۔ شرم کرو حرام چیز پلا کر روحانیت کا دعویٰ کرتے تھے تمہارے اندر کچھ ہے تو وہ دکھاؤ۔ پیالہ نہیں۔ مریدوں کو میری گستاخی بالکل اچھی نہیں لگی۔ وہ میرے ساتھ بد تیزی کر لگے۔ میں نے جھوٹ بولا کہ SP پولیس میرے کزن ہیں۔ اگر آپ لوگوں نے میرے ساتھ کوئی زیادتی کی تو ابھی بالا لوں گا۔ میری بات سن کر بابا جی ڈر گئے اور اپنے مریدوں سے کہا تم باہر جاؤ۔ مریدوں کے جانے کے بعد مجھے لامہ ہوا۔ میرے پاس کچھ نہیں ہے۔ جاؤ کسی نیک بندے کے پاس اگر کوئی مل جائے تو مجھے بھی بتانا۔ کیوں مجھے ذیل کر ہو، جاؤ اور کسی نیک بندے کی صحبت اختیار کرو۔ بابا مجھے معاف کرو میرا دھنہ خراب نہ کرو۔ لہذا میں ناکے بابے کو کہا۔ واپس میری آگیا۔ ایک ایسا فراڈ بابا جو بھنگ کے پیالے میں روحانیت کا فیض بانٹ رہا تھا۔

نکست اور خاموشی دیکھ کر اس کے مریدوں نے روانا شروع کر دیا۔ میں نے ان کو بتایا کہ آگ کو پوجا غیر مسلم کرتے ہم مسلمان ہیں جو صرف اللہ کی عبادت اور نبی پاک کی غلامی کرتے ہیں۔ مریدوں کو میری باتوں کی سمجھ آگئی۔ میں مجھے بتایا گیا کہ بابا واپس چلا گیا ہے اور اس کے مرید بعد میں بابا جی سے بہت لڑے کہ آپ نے پروفیسر صاحب دوستوں کی روپورٹ کیوں نہیں دی، تم جھوٹے ہو۔ اب ہم تمہاری اور آگ کی پوجا کے بجائے رب کی عبادت کریں۔ کسی کو ڈنڈوں پہاں بھی میرے رب پاک نے میری عزت رکھی اور میری مدد کی۔

لہلہ کے پاس جاؤ، الہذا میں ڈرتے ڈرتے بابا جی کے پاس گیا۔ میں جیسے ہی بابا جی کے پاس گیا تو بابا جی نے مجھے جھٹ پالا۔ میری گردن پکڑ کر اپنے بازو کے نیچے دی اور پہاڑی زبان میں کہا، میں بنے نمازی نہیں ہوں۔ یہ دیکھو میں ہوں۔ بابا جی کے کہنے پر جب میں نے دیکھا تو سامنے خانہ کعبہ کا منظر تھا اور بابا جی وہاں پر صاف تھرے

کیونکہ میرا زیادہ عرصہ مری میں گزرتا ہے۔ فقیری، ریاضت اور حجہ بے زیادہ تر مری میں ہوئے۔ جب تعالیٰ نے مجھے کسی قابل بنا یا اور مخلوق کا جموع میری طرف ہوا تو مجھے بہت سارے بوڑھے بزرگ ایسے ملے جنہوں بہت سارا وقت بابا لال شاہ کے ساتھ گزارا۔ بابا لال شاہ مجدد بہر گ تھے۔ صدر پاکستان ایوب خان اور بجزل ملے اپنے کپتنی کے دور میں بابا جی کے پاس گئے اور بابا جی نے دونوں کو بادشاہت کی خوشخبری سنائی۔ کیونکہ بابا جی میں جلی یا کرنٹ اتنا زیادہ آ جاتا تھا کہ اکثر جذب اور سکر کی حالت میں رہتے۔ اکثر لوگوں کو مارتے بھی لیکن جس کو بھی مارا اُس کی کایا پلٹ گئی۔ بے شمار لوگوں نے بابا جی کو شیر پر سواری کرتے اور شیر کا آپ کو سلام کرتے دیکھا۔

## بابا لال شاہ مری کے در پر

ایک بیٹھا شہزادہ اور سرور ہر وقت میرے اور پڑاری رہتا۔ میں پیاس، بھوک اور موسموں کے اثرات سے آزاد رہتا۔ ایک بیٹھا شہزادہ اور سرور ہر وقت میرے اور پڑاری تھی۔ میری ماں اسی طرح ایک ماہ تک مجھے ڈاکڑوں، حکیموں کے پاس لے چلو اور ان سے معافی مانگو اور

میری میں جب اللہ پاک کا مجھ فقیر پر کرم ہوا اور ہزاروں لوگ روزانہ مجھے ملنے آتے تو ان لوگوں میں بزرگ بوڑھے آدمی بھی میرے پاس آتے۔ انہیں مجھ سے کوئی کام نہیں تھا۔ وہ کہتے مجھے فقیروں درویشوں سے شوق ہے۔ بس باقی اللہ تعالیٰ کا کرم خاص ہے۔ میں نے ایک دن ان سے پوچھا کہ آپ کو بزرگوں سے ملنے کا شوق کہے؟ تو انہوں نے بتایا کہ میں پہنچنے میں جب دس سال کا تھا تو میری ماں اکثر مجھے لے کر بابا لال شاہ کے پاس جاتی ہے۔ بابا جی واقعی قلندر مجدد بہر تھے۔ آج بھی ان کی بے شمار کرامات کا ذکر الہلی مری کرتے ہیں اور ان کی صحبت میں دالے بے شمار لوگ مجھ سے آ کر ملتے اور بابا لال شاہ کا ذکر بھی کرتے اور بے شمار لوگوں نے اپنی آنکھوں سے بابا جی کو سواری کرتے دیکھا۔

یہ بابا جی جو میرے پاس آتے تھے، کہنے لگے، میری ماں بابا جی کی بہت بڑی مرید اور عقیدت مند تھی۔ میں میری ماں سارا سارا دن بابا جی کے پاس گزارتے کیونکہ بابا جی مجدد بہر تھے، اس لیے بعض اوقات اپنے کپڑے پر اتار دیتے۔ ایک دن حصہ معمول میں اور میری ماں بابا لال شاہ کے پاس گئے ہوئے تھے۔ بے شمار لوگ آئے

## بابا لال شاہ کا مرید بابا

مری میں جب اللہ پاک کا مجھ فقیر پر کرم ہوا اور ہزاروں لوگ روزانہ مجھے ملنے آتے تو ان لوگوں میں بزرگ بوڑھے آدمی بھی میرے پاس آتے۔ انہیں مجھ سے کوئی کام نہیں تھا۔ وہ کہتے مجھے فقیروں درویشوں سے شوق ہے۔ بس باقی اللہ تعالیٰ کا کرم خاص ہے۔ میں نے ایک دن ان سے پوچھا کہ آپ کو بزرگوں سے ملنے کا شوق کہے؟ تو انہوں نے بتایا کہ میں پہنچنے میں جب دس سال کا تھا تو میری ماں اکثر مجھے لے کر بابا لال شاہ کے پاس جاتی ہے۔ بابا جی واقعی قلندر مجدد بہر تھے۔ آج بھی ان کی بے شمار کرامات کا ذکر الہلی مری کرتے ہیں اور ان کی صحبت میں دالے بے شمار لوگ مجھ سے آ کر ملتے اور بابا لال شاہ کا ذکر بھی کرتے اور بے شمار لوگوں نے اپنی آنکھوں سے بابا جی کو سواری کرتے دیکھا۔

پروفیسر صاحب کیوں کہ میں بچپن تھا اس لیے نہیں جانتا تھا کہ انہوں نے میرے ساتھ کیا کر دیا تھا۔ ایک مرصد میں بخار میں رہا، وہ سرور، مسی اور نشہ مجھے آج بھی یاد ہے۔ اس کیفیت کا اظہار میں لفظوں میں نہیں کر سکتا۔ سارے لوگ میرے پاس بھی آتے ہیں، میں ان کو دم وغیرہ کر دیتا ہوں اور اکثر لوگوں کو شفا بھی مل جاتی ہے۔ یہ سارا بابال شاہ سرکار کا ہے۔ میں جتنا عرصہ بھی مری رہا یہ بابا جی کبھی کبھار مجھ سے ملنے آ جاتے اور بابال شاہ کی ہاتھ کرامات کا ذکر کرتا ہوں کہ ان پر ایک مرقد قلندر کی نظر پڑی تھی۔

## پاک پتن بابا فرید کے در پر

اویائے کرام سے محبت اور عقیدت رکھنے والے تمام لوگوں کو بابا فرید صاحب کے مقام درتبے کا بخوبی احساس پڑا۔ بزرگ کا اپنا مقام اور سرور و مسی کا طریقہ۔ ہے۔ بے شمار لوگ پاک پتن سلام کرنے جاتے ہیں۔ کیونکہ خواجہ غریب کے ساتھ میرا عشق انتہا کا ہے تو اُسی نسبت سے بابا فرید کے ساتھ بھی خصوصی عشق و عقیدت ہے۔ جب بھی کوئی دل ملتا ہے میں ضرور پاک پتن جاتا ہوں اور اپنی روح کو Charge کر کے آتا ہوں۔ پاک پتن کا بھی اپنا ہی نشہ بابال شاہ کے عرس پر پورے پاکستان سے بے شمار لوگ آتے ہیں کیونکہ مری کا موسم شاندار اور مختدرا ہوتا ہے جن دنوں میں مری تھا ان دنوں بابا جی کا عرس بھی گری کے موسم میں ہوتا تھا اور شاید آج بھی گری میں ہوتا ہے۔ یہ عرس کافی دن رہتا ہے۔ پورے ملک سے عقیدت مندا آتے ہیں۔ ان میں زیادہ تر لوگ عقیدت اور عشق میں آتے ہیں لیکن کچھ لوگ چھی بھی آتے ہیں جنہوں نے اپنے خیمے لگائے ہوتے ہیں اور دھڑک ادھڑ چرس اور باقی نشہ کر رہے ہوتے ہیں۔

اوی طرح ایک بار بابا جی کا عرس تھا۔ میں اور بابال شاہ کا مرید بابا بھی عرس پر آئے ہوئے تھے۔ بابا جی اپنے بچپن کے واقعات بتا رہے تھے کہ بابا جی کہاں بیٹھتے تھے اور مجبد کیسی تھی۔ اس وقت وہ سارا منظر بتا رہے تھے اور مختلف جگہوں سے گزار کر بابا جی کے مزار کی طرف لے کر جا رہے تھے۔ چلتے چلتے ہم ایک ایسی جگہ سے گزرے جہاں ملنگ، آمنے سامنے بیٹھتے تھے اور ایک دوسرے کو گھور رہے تھے۔ دونوں ملنکوں کے پیچھے ان کے مرید بھی بیٹھتے تھے۔ دونوں ملنکوں کے دوںوں ہاتھ چکس سے بھرے ہوئے سگر بیوں سے بھرے ہوئے تھے۔ وہ بار بار بے شمار سگر بیوں کا دھواں اور کھینچ کر باہر نکال رہے تھے۔ فضائیں چرس کی بوہ طرف پھیلی ہوئی تھی اور چرس کے دیوانے اس ماحدوں کو جنت بنا کر پیٹھے تھے۔ دونوں ملنگ فل آف چس تھے اور گھور کر توجہ یا رنکاز کی قوت دکھار رہے تھے یا ایک دوسرے کو زیر کر رہے تھے۔ میں اور بابا جی یہ منظر دیکھ رہے تھے۔ ابھی ہمیں کچھ ہی دیر ہوئی تھی کہ ایک ملنگ نے ہماری طرف دیکھا اور کہا بھاگ جاؤ یہاں سے یہ دودرو بیویوں کا مقابلہ ہے۔ یہ سن کر میرے بابا جی کو شدید غصہ اور جلال آ گیا جیسے ان پر کسی روح کی حاضری ہو گئی۔

غصے میں دونوں ملنکوں کے سروں کو پکڑ کر کہا میری طرف دیکھو۔ پتہ نہیں بابا جی کی آنکھوں میں کیا تھا۔ دونوں ملنکوں نے دنا شروع کر دیا اور بابا جی سے معافی مانگنے لگے۔ بابا جی غصے میں تھے۔ بوئے کتو! چرس پی کر فتحی دکھاتے ہو۔ ملنکوں

پروفیسر صاحب کیوں کہ میں بچپن تھا اس لیے نہیں جانتا تھا کہ انہوں نے میرے ساتھ کیا کر دیا تھا۔ ایک آج ایک آج آپ جلال میں ہو تھوڑا انکر مجھے بھی دے دو۔ بابا جی مسکرا پڑے۔ پروفیسر آپ کا حصہ آپ کوں چکا ہے۔ سارے لوگ میرے پاس بھی آتے ہیں، میں ان کو دم وغیرہ کر دیتا ہوں اور اکثر لوگوں کو شفا بھی مل جاتی ہے۔ یہ سارا بابال شاہ سرکار کا ہے۔ میں جتنا عرصہ بھی مری رہا یہ بابا جی کبھی کبھار مجھ سے ملنے آ جاتے اور بابال شاہ کی ہاتھ کرامات کا ذکر کرتا ہے۔ بہت محبت اور عقیدت سے کرتے۔

میں نے بابا جی کے مرید سے کہا آپ میرے پاس کیوں آتے ہیں تو وہ بولے اس بخار میں جو سرور، مسی تھی لینے آتا ہوں۔ بابا جی اکثر میرے پاس آتے۔ میں ہمیشہ بابا جی سے دعا کی درخواست کرتا اور وہ کرتے بھی۔ میں ان ساتھ بابال شاہ کی چلگاہ اور مزار پر بھی اکثر جاتا۔ ہم اکثر پیدل سفر کرتے۔

## چرسی گروپ کا مقابلہ

اور یہی بچوں کو چھوڑ کر پاک پن آگئے۔ اس کے بعد کبھی واپس نہیں گئے۔ یہوی بنچے ایک دوبار آئے بھی لیکن اسی لئے کہاں میں آپ کے کام کا نہیں رہا۔ بابا جی فقیری میں جب پڑے تو گاؤں گاؤں گھومتے، لوگوں سے روٹی کھاتے، اسی طرح اس گاؤں سے گزر رہے تھے کہ چودھری صاحب کی بیٹی کی شادی تھی۔ بابا جی بھی کھانا کھانے لئے غریبوں میں بیٹھے تھے۔ بارات کی خصیٰ کا جب وقت آیا تو شورجی گیا کہ دہن بے ہوش ہو گئی ہے۔ اس کے ہاتھ اسی پر ہو گئے ہیں۔ اس پر کوئی جن حاضر ہے۔ مولوی صاحب نے بہت زور لگایا لیکن دہن کی حالت نہیں سن بھلی۔ اس دوران چودھری صاحب نے فقیروں کو بیٹھ دیکھا تو ان سے درخواست کی۔ فقیر! دعا کرو میری بیٹی ٹھیک ہو جائے۔ اس سف بو لے دہن کدھر ہے؟ چودھری صاحب بابا جی کو دہن کے کمرے میں لے گئے۔ بابا جی نے صرف اتنا کہا اونچرا کلام اور روحانی مرتبہ دکھادیا۔ لوگ اور چودھری صاحب تھیں آمیز اور عقیدت بھری نظر وں سے بابا جی کو دیکھ رہے ہیں۔ درخواست کر رہے تھے کہ خدا کے لیے ہمارے پاس ہی قیام فرمائیں، ہمارے لیے یہ بہت بڑی سعادت ہو گی۔ اسی سے درخواست کر رہے تھے کہ خدا کے لیے ہمارے پاس ہی قیام فرمائیں۔ کیونکہ یہ سارا واقعہ مشیتِ الہی کے تحت ہوا تھا لہذا بابا جی نے چودھری صاحب کی اپاں میں خدمت کا موقع دیں گے۔ کیونکہ یہ سارا واقعہ مشیتِ الہی کے تحت ہوا تھا لہذا بابا جی نے چودھری صاحب کی رہاؤ پر جو گاؤں سے باہر تھیں وہاں پر ڈریا جمالیا۔ بابا جی کی شادی میں دہن والی کرامت بہت سارے لوگ دیکھ چکے اس لیے بابا جی کا عقیدت کا حلقة قائم ہو گیا۔ بابا جو زیادہ تراپیٰ مستی اور جذب میں رہتے زیادہ تر خاموش رہتے۔ اسی سے درخواست مدد حاضری دیتے اور دعا کیں لیتے۔ بابا یوسف کے بارے میں یہ ساری باتیں مجھے یہاں آ کر پڑتے چلیں۔ کیونکہ اس سر دیوبن کی چھٹیوں میں گاؤں آیا ہوا تھا اس لیے میں اکثر بابا جی کے پاس حاضری دیتا رہا۔ بابا جی کی الاچی والی اور س جنت کا مشروب لگتے۔ ایک رات بابا جی اکیلے تھے، میں اور میرا دوست پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ میں اور بہر ادوست بابا جی کے پاؤں دبار ہے تھے۔ بابا جی بولے ماسٹرم کیوں آئے ہو میرے پاس اتنے دن ہو گئے تم کو میرے اس آئے ہوئے بتاؤ کیا چاہتے ہو؟ میں نے بابا جی کو موڑ میں دیکھ کرہت کی: بابا چھوڑ اکرنٹ مجھے بھی لگا دیں، خود تو ہمیں کی مستی Enjoy کرتے ہیں بابا جی ٹھوڑی مستی مجھے بھی دے دیں۔ بابا جی بولے ماسٹر! بڑا مشکل راستہ ہے، اگر میں نے تجھے اپنی لائیں پر لگایا تو تیرے گھروالے مجھے گالیاں دیں گے۔ میرا سفر بہت مشکل ہے۔ میں جس راستے کا اسیں اس میں بہت مشکل گھاٹیاں ہیں۔ لیکن میں پھر بھی ملتیں کرتا رہا۔ تیر انگر میرے پاس نہیں ہے جو چھوڑ اساتیرا کی ہائے میں ساری دنیا کے ذائقے اور مٹھاں تھی۔ کوئی دنیا دار ہوتا تو شاید پینے سے پہلے سوچتا کیونکہ بابا جی میلے چکلے کی ہائے میں لیتے ہوئے تھے لیکن میرے لیے تو یہ ساری دنیا میں سب سے قیمتی اور مزے دار شربت تھا۔ بابا جی کی پانے پینے کے بعد میرے اندر عجیب سا سکون اور مستی کا احساس بیدار ہو گیا تھا۔ اس رات میں ساری رات خواب میں

خواب میں مجھے کہیت دکھائے گئے اور شہر کا نام بھی اور کھیتوں میں ایک بابا جی مالئے رنگ کے درویشی بابا جی میں ہوئے تھے اور پاس چند مرید بیٹھے تھے جو چائے رس پی اور کھارہ ہے تھے۔ جب میں خواب سے بیدار ہوا تو خواب صاف اور واضح تھا کہ ہربات اور منظر مجھے یاد تھا۔ وہ جگہ میرے گاؤں سے زیادہ دور نہیں تھی۔ لہذا میں نے واپس گاؤں آ کر ایک ایسے کلاس فیلو کو پکڑا جو اولیائے کرام سے شدید محبت کرتا تھا اور ساتھ والے گاؤں میں رہتا تھا۔ اُس کو فائدہ یہ تھا کہ وہ بچپن سے علاقے کے تمام بزرگوں اور درویشوں کو جانتا اور خدمت کرتا تھا۔ میں نے اُس سے مل کر خواب کا ذکر کیا اور کہا کہ خواب میں مجھے یہ علاقہ دکھایا گیا ہے۔ وہ بولا ایسا درویش تو ہمارے علاقے میں نہیں ہے میں اس کی موڑ سائیکل کے پیچھے بیٹھا اور ہم نے اُس گاؤں جا کر بابا جی کی تلاش شروع کر دی۔ پہلے دن تو ہم ناکام داہل آئے۔ اگلے دن بھی پوری تلاش کے باوجود بابا جی کا پتہ نہ چلا۔ آخر تجھ آ کر میں نے تانگے والوں سے پوچھنا شروع کر دیا کہ یہ گاؤں کا پتہ نہ ہے اس کی دلائل کو فراہم کر دیا۔ تو تانگے والوں نے بتایا کہ فلاں تانگے والا بزرگوں درویشوں کی ڈکشنری ہے وہ آپ کو بتا سکتا ہے۔ جب ہم اُس سے ملے تو اُس نے بھی علمی کا اظہار کیا۔ جب ہم واہی جانے لگئے تو تانگے والا بولا: ایک دن میں ایک ایسی سواری کو فلاں جگہ اتار کر آیا تھا اُس کے پاس بہت سارے رس اور وہ کہہ رہا تھا کہ بابا جی کے لنگر میں حصہ ڈالنا ہے۔ میں اُس بندے کو جانتا ہوں۔ ہم اُس کے بتائے ہوئے پتے پر تو وہ بندہ گھر پر نہیں تھا کسی دوسرے شہر میں گیا ہوا تھا۔ اتنی زیادہ تلاش اور جستجو کے بعد بابا جی سے ملنے کا اشتیاق اور جنون آخري حدود تک پہنچ گیا تھا۔ میرے دوست نے بہت کہا کہ واپس جاتے ہیں لیکن میں نے کہا: نہیں مل کر جائیں گے۔ بہت انتظار کے بعد وہ بندہ واپس آیا تو ہم نے اُس سے بابا جی کا پوچھا تو اُس نے کہا کہ مجھے پاک پتن سے میرے رو دار نے فون کیا تھا کہ فلاں جگہ پر ایک درویش ہے اُس کو رس دے کر آؤ لہذا میں ایک بار ہی گیا تھا۔ اب پچھلے نہیں آپ والا ہے اور اُسی جگہ پر ہے؟ میں سچ آپ کو اُس جگہ پر لے جاؤں گا۔ رات بہت ہو چکی تھی لہذا ہم گھروں کو آگے اور سچ سویرے اُس بندے کے گھر پہنچ گئے، وہ تیار تھا۔ مجھے کہنے لگا میں مری آؤں گا تو آپ کے گھر ٹھہروں گا۔ میں لے کرہاں مثمن الدباب ہم تینوں موڑ سائیکل پر سوار اُس طرف جا رہے تھے جدھر بابا یوسف کا قیام تھا۔ آخر کار ہم اُس علا میں پہنچ گئے۔ یہ گاؤں سے باہر ایک لکڑی کا آر تھا جہاں پر لکڑیاں کافی جاتی تھیں اور ساتھ ہی زمینوں کے کھیت تھے۔ بابا جی یہاں پر ایک جھونپڑی میں لیٹے تھے اور ان کے پاس چند ملنے والے بھی بیٹھے تھے اور سامنے وہی کھیت تھے جو مجھے پاک پتن شریف دکھائے گئے تھے۔ میں نے جاتے ہی بابا جی کو پہچان لیا۔ یہ وہی بابا جی تھے جو مجھے پاک پتن شریف خواب میں نظر آئے تھے۔ یہاں پر مجھے پتہ چلا کہ بابا جی کا نام یوسف ہے۔ بابا جی مجھے آتا دیکھ کر مسکرائے۔ اُن کی آنکھوں میں آشنائی کی چک تھی۔ میں نے جا کر بابا جی کو سلام کیا اور ان کے ہاتھوں کو چوما۔ بابا جی بولے ماسٹر آگاہیں۔ سرکار اس نے تینوں بیچج دیا ہے۔ جی بابا میرے بھاگ جاگ گئے جو آپ سے ملاقات ہو گئی۔ میری آنکھوں میں خوشی کے آنسو تھے اور میں خوشی سے رونے لگا۔ بابا جی بولے اوماسٹر کو چائے رس دو جو بابا جی کا خاص لنگر تھا۔ یہ میری بابا یوسف سے پہلی ملاقات تھی۔ بابا جی میاں چنوان ملتان کے علاقے کے رہنے والے تھے۔ 20 سال پہلے فقیری میں پر

ہواں میں پہاڑوں پر اڑتا رہا، کبھی ادھر کمی ادھر۔ یہاں میں ایک بات کی وضاحت کرتا چلوں کے روحاںی مسافر ۱۱۸  
ذکرا ذکار، عبادت، ریاضت، مجہدے کرتے ہیں یا صاحب امر کی توجہ ہوتی ہے تو شروع میں خوابوں کا سلسلہ شروع ۱۱۹  
ہے یا بنہ ساری رات اڑتا ہے۔ مجھے کئی لوگ آ کر کہتے ہیں کہ میں خواب میں اڑتا ہوں۔ اس کو ہم روحاںیت کی مالی  
حالت یا اہندا کہہ سکتے ہیں۔ اس کے بعد بھی میں اکثر بابا جی کے پاس جاتا رہا۔ مجھے بڑا سکون ملتا اور بابا جی بھی ۱۲۰  
محبت اور شفقت فرماتے۔ راہق کی تلاش کے سافر اس بات سے اتفاق کریں گے کہ کسی دردیش یا اصل بزرگ کا  
جانا اور اس کی محبت میں چند گھنیاں گزارنا اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑا انعام ہے۔ خوش قسمت ہوتے ہیں وہ لوگ جن کو اسی  
صاحب امر بزرگ کی محبت یا خدمت کا موقع ملتا ہے بلکہ ایسے نیک لوگ اس معاشرے گاؤں یا شہر کے لیے بھی ۱۲۱  
راحت ہوتے ہیں۔ ان کی محبت میں ایک لمحہ سالوں کی عبادت سے بہتر ہوتا ہے۔ میں عرصہ تک بابا یوسف کے ۱۲۲  
جاتا رہا۔ چند سال بعد میں مری میں تھا جب میرے دوست کافون آیا کہ بابا یوسف علاقہ چھوڑ کر دہاں سے نامعلوم مہل  
کی طرف چلے گئے ہیں۔

مجذوب بابا بشیر کا قہوہ اور بلاوا ۱۲۳  
بس طرح بابا یوسف نے میرے اوپر بہت شفقت اور محبت کی اسی طرح میری روحاںی زندگی میں ایک ۱۲۴  
مجذوب بابا بشیر بھی تھے جنہوں نے بہت شفقت اور محبت کی۔ میں بچپن میں اپنے ماں اور بابا جمال کے ساتھ ایک ۱۲۵  
مست کے پاس جایا کرتا تھا۔ بابا بشیر اسی بابا مست کے مرید تھے اور لوگوں اور باقی مریدوں کے بقول بابا مست کے ۱۲۶  
روحانی وارث ببابا بشیر ہیں اور بابا مست اپنا سارا روحانی تصرف اور لنگر ببابا بشیر کو دے گئے ہیں۔ بابا مست کے دنیا ۱۲۷  
جانے کے بعد اب سارے مریدین اور بابا مست کے چاہنے والے ببابا بشیر کے پاس جاتے ہیں۔  
میں سردیوں کی چھٹیوں میں گاؤں آیا ہوا تھا۔ تو میرے پاس میرا ایک دوست جو بزرگوں کو ماننے والا تھا آیا اور ۱۲۸  
کہا کہ آپ کو ببابا بشیر نے بلا�ا ہے۔ میں نے کہا کون ببابا بشیر؟ تو وہ بولا: میں عرصے سے ایک مجذوب ببابا جی کے پاس جاتا ۱۲۹  
ہوں، اس بارگیا تو میں نے تمہارا ذکر کیا کہ ببابا جی میرا ایک دوست عبد اللہ بھٹی جو پہلے بالکل بزرگوں کو نہیں مانتا تھا آج جل ۱۳۰  
بزرگوں سے عقیدت اور پیار کا ظہار کرتا ہے، ذرا اس کی روپورث تولیں اس کے ساتھ کیا ہوا ہے۔ تو ببابا جی بولے وہ تو بچپن ۱۳۱  
کسی دن میرے پاس لے کر آؤ۔ کیونکہ ان دنوں میری تلاش بھی جنوں کی آخری حدود کو چھوڑ دی تھی مجھے بہت حیرت، ۱۳۲  
خوش اور تحسیں ہوا کہ ایک دردیش مجھے بارہا ہے۔ میرے دوست نے بتایا کہ ببابا جی کی عمر 100 سال سے اوپر ہو چکی ہے۔  
پیش بیٹھ کر بڑے ہو گئے ہیں ہر وقت مراثیتے میں رہتے ہیں، لوگ کہتے ہیں کہ ببابا جی ہر وقت سوئے رہتے ہیں۔ لوگوں کا ۱۳۳  
ہجوم ببابا کے ارگ درہ تھا۔ جب ببابا جی کا موڈہ ہوتا ہے وہ کسی سے بات کر لیتے ہیں ورنہ اپنی مسٹی اور سرور میں ڈوبے ۱۳۴

اور گھنڈوں سے ملنے کا بہت زیادہ شوق ہے۔ میں جب بھی بھی چھٹیوں میں گاؤں جاتا ہوں تو اس نے نئے پورے گوں کی است ہناکی ہوتی ہے اور ہر بزرگ کی کرامات بھی اسے از بر ہوتی ہیں۔ ایک بار جو میں گاؤں گیا تو اب کی بہت زیادہ تعریفیں کر رہا تھا کہ وہ بہت کمال کے بزرگ ہیں بلکہ کن فیکون کے مقام پر ہیں۔ وہ اکابر میں، ان کے منہ سے جو بھی نکل جاتا ہے وہ پورا ہو جاتا ہے۔ وہ ان کی بہت ساری باتیں کر رہا تھا۔ اس نے اب کی اتنی باتیں کیں کہ ان سے ملنے کی تڑپ میرے اندر بہت بڑھ گئی اور اگلے ہی دن میں اُس کی بائیل کے پیچے بیٹھا اس مجدوب کی طرف جا رہا تھا۔ میرا دوست بابا جی کی باتیں نان شاپ کرتا جا رہا تھا۔ وہ بتا کر ہماجی ملتان والی سائیڈ کے رہنے والے ہیں۔ اس وقت ان کی عمر 80 سال کے قریب ہے۔ چالیس سال پر اور یہی بچوں کو چھوڑ کر فقیری اختیار کر لی۔ اپنے مرشد کے عشق میں کافی عرصہ ان کے ساتھ گزارا۔ میں اپنے مرشد وفات پا گئے تو یہ گاؤں گھونمنے والے فقیروں میں شامل ہو گئے۔ گھومتے گھومتے یہ فقیروں کا پاندوان یہاں شہر اتویہ بابا جی کی ناگ کی زخم میں ڈال گئے۔ اس گاؤں میں کچوڑا اکثر نے بابا جی کی دکان سارا دن مریضوں سے بھری رہی تو ڈاکٹر کو بابا جی سے بہت پیار ہو گیا تو بابا جی کو ڈاکٹر صاحب

لے اپنی ناہت کر کے بہانے یہاں رکھ لیا۔ کیونکہ بابا جی کی تائگ کی حالت بہت خراب تھی جس کی وجہ سے اسی کا پہلا ہمی مشکل تھا۔ فقیروں نے بابا جی کو یہیں چھوڑا اور وہ چلے گئے۔ ڈاکٹر صاحب دن رات بابا جی کی مرہم پڑی۔ اسی دوران ڈاکٹر صاحب کا کلینک خوب چلنے لگا۔ اسی دوران گاؤں کے ایک آدمی کی بیوی کو مرگی کی بیماری ہی اور اس کی وجہ سے مرگی سے شفا پا گئی۔ اس عورت کی شفایاںی کے بعد بہت سارے لوگوں نے بابا جی کے پاس آنا شروع کر دیا لیکن بابا جو بہت مودی تھے، اس میں آگئے تو دیکھ لیا ورنہ کسی کی طرف دیکھتے بھی نہیں تھے۔ جس آدمی کی وجہ سے بابا جی اس کی بیٹھک نماگھر میں قیام فرماتھے۔ اس گاؤں میں ستر فیصد آبادی روحانیت کے خلاف تھی۔

اے الوں کو بھی نکل کرتے۔ بابا جی کی داستان سناتے سناتے وقت کا پتہ ہی نہیں چلا اور ہم بابا جی کے گاؤں میں اے الوں کو پتا چلتا تو وہ عقیدت سے ملنے آتے تو گاؤں کا وہ طبقہ جو بزرگوں کے خلاف تھا وہ اکثر اعتراض اور اے الوں کو پتا چلتا تو وہ عقیدت سے ملنے آتے تو گاؤں کا وہ طبقہ جو بزرگوں کے خلاف تھا وہ اکثر اعتراض اور اے الوں کو پتا چلتا تو وہ عقیدت سے ملنے آتے تو گاؤں کا وہ طبقہ جو بزرگوں کے خلاف تھا وہ اکثر اعتراض اور

اے اداں ویں سب مرے۔ بپاں سے مارے۔ پس پاں سے پڑے۔ پس پاں سے پڑے۔

اے۔ سرد یوں کے دن تھے۔ بابا جی کرم چادر تانے سور ہے تھے اور دودھیا می آدمی آرام سے حقہ پی رہے تھے۔ ام لے دونوں کو سلام کیا تو دونوں نے روایتی دیپاتی وضع داری کا اظہار کیا اور اٹھ کر گلے ملے اور ہم خالی چارپائی پر گلے۔ میرے دوست کی دونوں دیپاتیوں سے آشنازی نظر آ رہی تھی۔ جس طرح تپاک سے دونوں ملے اور حال احوال بھیا اس سے ظاہر ہوا تھا کہ یہ سبے بھی آپس میں مل چکے ہیں۔ دونوں دیپاتیوں میں سے ایک یہ کہہ کر باہ

ارشاد باری تعالیٰ ہے کتم جہاں ہوتے ہو میں تمہارے ساتھ ہوتا ہوں۔ دن کو میرادوست بھی آ جاتا۔ اس دوران پابا بھی نہ پر نہ نہانے گے۔ میں اور میرادوست بھی ساتھ تھے۔ ہم دونوں بابا بھی کو تمہارے ہے تھے۔ آپ سب جانتے کا پانی صاف نہیں ہوتا اچانک بابا بھی نے مٹی کا پیالہ نہر سے بھرا اور میری طرف کر دیا لو بیٹایا پی لو۔ میں نے بالا پیالہ منہ سے لگالیا کیونکہ بابا بھی کا حکم تھا۔ جب میں پی رہا تھا تو مجھے پتہ نہیں چلا لیکن جب پی لیا تو مجھے احساس ہوا کہ نہر کے پانی سے پیالہ بھرا تھا لیکن جو میں نے پیا وہ تو کوئی بہت ہی مزید ارشتب تھا جو میں نے آج تک نہیں میں نے حیرت اور خوشی سے بابا بھی کی طرف دیکھا، بابا بھی میری حیرت کو بھانپ چکتے۔ صرف مکارے اور نہما کر دیا۔ کیونکہ بابا بھی آج خوش تھے وہ اپنے مرشد بابا مست کے ساتھ گزرے لمحات کو یاد کر رہے تھے اور ہمیں ان کی بتارہے تھے۔ نہ کہ ہم واپس آ گئے۔ مجھے بابا بھی نے اپنے پاس رکھا اور تیسری رات مجھے کچھ ذرا کار بھی دیے اس منے بیٹھا کر روحانی توجہ بھی دی۔ اُس رات مجھے بہت شاندار خواب آئے اور میں ساری رات آسمانوں کی سیر بابا بھی کے ساتھ 3 دن اور 3 راتیں آج بھی مجھے بہت یاد آتی ہیں۔ میں خوش قسمت تھا کہ بابا بھی نے مجھے اپنے پال پیار کیا، مرائب کا طریقہ بتایا اور ایسے وظائف بتائے جو بابا بھی کا سرمایہ تھے۔ ان کی اصل جمع پونچی تھی۔

کیوںکہ بابا جی گاؤں میں تھے، کوئی ان کی باتیں سمجھتا نہیں تھا بابا جی روحانیت اور معرفت کی باتیں کر قرآن مجید میں ان آیات کی نشاندہی کرتے جو عشقِ الہی اور اطاعتِ رسول کی آگاہی دیتیں۔ بلاشبہ میں خوش قسم بابا نے پاس بلایا۔ محنت کی اور توجہ دی۔ بابا جی کے گھر والے اور اہل بستی بھی حیران تھے کہ بابا جی کسی سے بات کر نہیں اس لڑکے کے ساتھ تھائی میں ڈھیروں باتیں کرتے ہیں۔ میں 3 دن گزار کر وہاپس آ گیا۔ اس کے بعد بھی میں بابا جی سے ملا اور چند سال بعد بابا جی انتقال کر گئے۔ مجھے آج بھی بابا بشیر کا قبوہ یاد ہے اور ان کی آنکھوں کی پر اسرار جو ایک لمحے میں سا لک کو آسانوں کی سیر کر دیتی تھی۔

## مجزوب کی سزا

روحانیت سے دل چھپی رکھنے والے اچھی طرح جانتے ہیں کہ روحانیت میں بزرگوں یعنی اہل نظر کی تمیس ہیں۔ ان تمام قسموں میں مجدوب سب سے الگ اور نگی توار ہوتے ہیں۔ اس لیے اہل عقل کہتے ہیں کہ دوری رہنا چاہیے۔

میں اپنی روحانی زندگی کی ابتدائی تلاشِ حق کے سفر میں بہت سارے بزرگوں سے ملا۔ ان میں کچھ مدد اور کی تھے۔ مجدوب کون ہوتے ہیں۔ ان کے بارے میں آپ میری کتاب ”بزم درویش“ پڑھ سکتے ہیں۔ انسانی فطرت کے کوہا پسے مزان اور شوق کے لوگوں سے دوستی رکھتا ہے اور ڈھونڈ ڈھونڈ کے ایسے لوگوں سے متا بھی ہے۔ میرا ایک بچپن کا دوست ہے جو میرے گاؤں کے ساتھ دالے گاؤں میں رہتا ہے۔ اس کو بزرگوں

چلا گیا کہ میں چائے لے کر آتا ہوں اور دوسرا سے دیہاتی نے بابا جی کو اطلاع یا اخبارے کی کوشش کی اور میرے دوست نے بابا جی کے پاؤں کی طرف بیٹھ کر ان کی ناگ اور پاؤں کو دبانا شروع کر دیا۔ میرے دوست کا اندازہ بتارہا تھا کہ بابا جی کا، بہت زیادہ عقیدت مند ہے کیونکہ اس کی آنکھوں، چہرے اور دبائے کے اندازے سے بے پناہ عقیدت کا اندازہ رہا تھا۔ تھوڑی دیر تو بابا جی اسی طرح ہی بیٹھ رہے ہے۔ پھر انہوں نے ہماری طرف کروٹ لی تو میرے دوست نے ادب سے سلام کیا اور میر اتعارف بھی کرایا کہ پروفیسر صاحب آپ سے مری سے ملنے آئے ہیں۔ بابا جی مری کے سے چوڑے سے چوکے ہو گئے اور بابلال شاہ اور پیر مہر علی شاہ صاحب کا ذکر بڑے احترام سے کرنے لگے۔

تدبری بساڑھے چھٹ کے قریب لگ رہا تھا۔ جوانی میں یقیناً مضبوط اور پہلوانوں والا جسم ہوتا ہو گا۔ بابا جی داڑھی مبارک، سر کے بال اور جسم کے خدوخال سے لگ رہا تھا کہ بابا جی نے سالوں سے اپنا خیال رکھنا چھوڑ دیا بابا جی کا جسم اور کپڑے واضح طور پر عدم توجہ کا اظہار کر رہے تھے۔ ایک عجیب سی بے ترتیبی اور پراسراریت کا احساس ہو رہا تھا۔ بابا جی کے پورے سراپے سے ایک مخصوص تاثرا بھر رہا تھا کہ بابا جی نارمل انسان نہیں لگ رہے تھے۔ ان میں کوئی انوکھی بات یا کشش تھی جو مدمقابل کو اپنے سحر میں لے لیتی تھی۔ وہ نارمل اور بیمار مکالمہ امتزاج نظر آ رہا تھا۔ ان کے چہرے کے تاثرات اور آنکھوں میں روحانیت اور بہیت کا پراسرار تاثرا بھر رہا تھا۔ میں ان کو غور سے دیکھ رہا تھا۔ انہوں نے جب غور سے میری آنکھوں میں جھانکا تو میرے جسم نے ایک حصر جھری سی لی اور مجھے لگ رہا تھا کہ ان میں کچھ خاص ہے۔

میرے دوست بابا جی کو دبائے لفڑا رہا تھا۔ بابا جی ایک دم اٹھے اور آسمان کی طرف منہ کر کے گھورنے لگے کچھ ایسی باتیں ان کے اپنے اندھے نظر آ رہا تھا۔ بابا جی ایک دم اٹھے اور آسمان کی طرف منہ کر کے گھورنے لگے کچھ ایسی باتیں ان کے اپنے اندھے نظر آ رہا تھا۔ اس نے سونے کی انگوٹھیاں اور گلے میں سونے کی چینی پہنی ہوئی تھی۔ وہ پان کھار رہا تھا۔ گلے میں سونے کے کئی لاکٹ پہنے ہوئے تھے۔ بوسکی کا سلکی سوٹ ہاتھ میں رڑاوی کی گھڑی پاؤں میں زردی کا سہرا کھسپہ ہوا تھا۔ اس کے چہرے پر تکبر اور غور کے واضح تاثرات تھے۔ ایسے لوگ دیہات میں اکثر ہوتے ہیں۔ وہ یقیناً کسی چوہدری یا بڑے زمیندار کی اولاد تھا جو گاؤں کے غریبوں کو اپنے غلام سمجھتے ہیں۔

جس موڑ سائیکل پر ہم لوگ آئے تھے، وہ ہم دروازے کے باہر کھڑا کر آئے تھے۔ اس کا غصہ تھا کہ اس موڑ سائیکل نے لوگوں کا راستہ روکا ہوا ہے۔ اصل میں بہانہ بننا کہ بابا جی یا ہماری بے عزتی کرنا چاہ رہا تھا۔ اسی دوران میں دیہاتی چائے لینے گیا تھا وہ بھی چائے پیالے میں لے کر آ گیا۔ اس نے آتے ہی اس لڑکے سے معافی مانگی کہ جناب مہمان آئے ہوں، ان کی موڑ سائیکل ہے، آئندہ ایسی غلطی پھر نہیں ہو گی۔ لیکن وہ جوان ماننے کے بجائے معاٹے کو طول دے رہا تھا۔ اب وہ ہم دونوں کی طرف متوجہ ہوا اور کہا کہ جناب آپ تو پڑھ لکھے معلوم ہوتے ہیں۔ آپ اس پاگل بڈھے کے پاس کیا لینے آئے ہیں۔ جس بڈھے کو اپنی خبر اور ہوش نہیں ہے، وہ دوسروں کو کیا دے سکتا ہے۔ بڈھا بہت بڑا ڈراما باز ہے۔ اس کے پاس کچھ بھی نہیں ہے، آپ اپنا وقت یہاں کیوں برباد کرنے آئے ہیں۔ میرے دوست نے اس نو جوان سے نزدیک جناب یہ ہمارا ذلتی معاملہ ہے۔ ہماری جو مرضی کریں، آپ کو اس میں دخل اندازی نہیں کرنی

ہی بات کرتا کہ مجھے باباجی سے معافی دلادیں۔ میں نے ایک درویش سے بدتریزی کی ہے۔ وہ اپنے کہا۔  
اگر یہاں میں ایک اور مجدوب کا ذکر کرنے جا رہا ہوں۔

اگر دلوں میں مری میں تھا، جب اللہ تعالیٰ نے میرے ہاتھوں نا بنیے کو بینائی اور گونگے کو گویائی دی تو  
کافی تھرست کا چرچا پھیلا ہوا تھا۔ بہت سارے بلکہ ہزاروں لوگ میرے پاس روزانہ آتے کیونکہ مری  
آدمی روحانیت اور بزرگوں کو نہ مانے والی ہے اس لیے جہاں بہت سارے لوگ میرے پاس آ رہے  
ہیں ابھت سارے لوگ میرے مخالف بھی ہو گئے تھے جو بعد میں اللہ تعالیٰ کے فضل سے مخالف چھوڑ کر میرے

ایک دن میں کالج میں بیٹھا سورج کی پیش کو Enjoy کر رہا تھا کہ ایک درمیانی عمر کا سادہ وضع قطع کا لوکل آدمی

اس آپ کا کہا کہ پروفیسر صاحب! مجھے آپ سے کوئی کام نہیں ہے۔ بس چند منٹ آپ کا دیدار اور چند باتیں  
کہاں گا۔ میں کسی کام سے نہیں آیا۔ وہ ادب و احترام سے بات کر رہا تھا لہذا میں نے ساتھ پڑی کری پر اُس کو  
کافی تھرست کیا اور اُس کی طرف متوجہ ہو کر کہا جتاب حکم کریں، خیر سے ملنے آئے ہیں۔ تو وہ بولا جناب پروفیسر صاحب  
کیونکہ مری میں دکاندار ہوں۔ میرے پاس دو دو کا نیں ہیں اور اللہ کا لا کھلا کھشکر ہے کسی بھی چیز کی کمی نہیں ہے۔ بچے  
کی دلائل میں پڑھ رہے ہیں اور میں ایک خوشحال اور مطمئن زندگی گزار رہا ہوں۔ جب سے وہ اندر ہاچ پد یکنہ لگا ہے تو  
کی وجہ سے یہ لوگ اکثر شدید اضطراب میں ہوتے ہیں اور اُس جنوں اور اضطراری حالت میں ایک جگہ سے دوسرا  
تلوار اور کن فیکون کے مقام پر ہوتے ہیں اس لیے ان سے دور ہی رہنا چاہیے اور ان سے پنگا لینے والی حفاظت  
بھی نہیں کرنی چاہیے کیونکہ ان کی بددعا سے آپ کی آنے والی کئی نسلیں بر باد ہو سکتی ہیں اور ان کی دعا سے کمی آئے  
نسلوں کے بھاگ جاگ جاتے ہیں۔

ان کی طاقت کا اندازہ ایک چھوٹے سے واقعہ سے لگایا جاسکتا ہے۔ مجھے اپنی زندگی میں کئی بار بابا یوسف کی  
خدمت کرنے اور محبت میں بیٹھنے کا اعزاز حاصل ہے وہ بھی اکثر جذب کے عالم میں ہوتے تھے۔

ایک دن میں ان کے پاس بیٹھا ہوا تھا اور ان کے پاؤں بہت احترام، شوق اور محبت سے دبارہ تھا اور ان کو  
بھی کھلارہ تھا کیونکہ وہ انگور اور گلاب جامن شوق سے کھاتے تھے کہ چند لوگ ایک نوجوان کو پکڑ کر لانے، انہوں نے اس  
نوجوان کے بازو باندھے ہوئے تھے۔ ان کے بقول یہ پاگل یا مجدوب ہے اور بغیر کپڑوں کے ننگا پھر تھا۔

بابا یوسف کو یہ بات بتائی گئی تو آپ مسکرائے، آپ سر کار لیٹئے ہوئے تھے۔ یہ سن کر آپ اٹھ کر بیٹھ گئے اور آنے والوں  
کہا کہ اس کے بازو کھول دو، انہوں نے ایسا ہی کیا تو بابا یوسف اٹھ کر اُس کے پاس گئے پہلے تو وہ نوجوان بے چین  
بھاگنے لگا کین پتہ نہیں بابا یوسف کی نظر میں کیا تاثیر تھی، باباجی بولے نہیں پڑا رام سے بیٹھو۔ وہ نوجوان پہلے تو جیران  
بابا ہی کو دیکھتا رہا پھر آہستہ آہستہ نارمل ہوتا گیا تو باباجی نے اس کو پڑے بھی پہنانے اور کہا اب تم بڑے ہو گئے ہوں لہذا اس  
کپڑے نہیں اتنا رتا۔ اس نوجوان کا جخون اور پاگل پن ختم ہو چکا تھا۔ لہذا اس کے گمراہے اس کو لے کر چلے گئے۔

## مجدوب کی تلاش

اہل نظر اور روحانی ساکلین مجدوب کے مقام سے بہت اچھی طرح واقف ہیں۔ ویسے تو صوفی،

درویش، قلندر تمام کے تمام اپنی اپنی شان میں بہت بلند مقام رکھتے ہیں لیکن ”مجدوب“ سب سے الگ اور زالی اور مقام کے مالک ہوتے ہیں۔

بہر حال یہاں پر مختصر یہ کہ جب کسی روحانی ساکل پر جگی وارد ہوتی ہے تو نور اور کرنٹ کی شدت سے اس پر  
اپنے ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے یا توجہ اور کرنٹ کی زیادتی اتنی زیادہ ہوتی ہے کہ ساکل سے برداشت نہیں ہوتی یا ایسا  
ساکل جو اس دنیا اور اُس دنیا کے درمیان ہوتا ہے یا اپنے ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے تو اپنے ہوش و حواس کھو بیٹھتا  
کیونکہ مجدوب فل آف کرنٹ ہوتا ہے۔ اس لیے نگی تو ارکی مانند ہوتا ہے جو منہ سے نکل گیا وہ پورا ہو گیا۔ کرنٹ کی اسی  
کی وجہ سے یہ لوگ اکثر شدید اضطراب میں ہوتے ہیں اور اُس جنوں اور اضطراری حالت میں ایک جگہ سے دوسری  
توار اور کن فیکون کے مقام پر ہوتے ہیں اس لیے ان سے دور ہی رہنا چاہیے اور ان سے پنگا لینے والی حفاظت  
بھی نہیں کرنی چاہیے کیونکہ ان کی بددعا سے آپ کی آنے والی کئی نسلیں بر باد ہو سکتی ہیں اور ان کی دعا سے کمی آئے  
نسلوں کے بھاگ جاگ جاتے ہیں۔

اہل نظر بزرگوں کے اثرات سے بھی آزاد ہوتے ہیں۔ اہل نظر بزرگوں کے بقول کیونکہ یہ لوگ  
کافی طاقت کا اندازہ ایک چھوٹے سے واقعہ سے لگایا جاسکتا ہے۔ مجھے اپنی زندگی میں کئی بار بابا یوسف کی  
خدمت کرنے اور محبت میں بیٹھنے کا اعزاز حاصل ہے وہ بھی اکثر جذب کے عالم میں ہوتے تھے۔

ایک دن میں ان کے پاس بیٹھا ہوا تھا اور ان کے پاؤں بہت احترام، شوق اور محبت سے دبارہ تھا اور ان کو  
بھی کھلارہ تھا کیونکہ وہ انگور اور گلاب جامن شوق سے کھاتے تھے کہ چند لوگ ایک نوجوان کو پکڑ کر لانے، انہوں نے اس  
نوجوان کے بازو باندھے ہوئے تھے۔ ان کے بقول یہ پاگل یا مجدوب ہے اور بغیر کپڑوں کے ننگا پھر تھا۔

بابا یوسف کو یہ بات بتائی گئی تو آپ مسکرائے، آپ سر کار لیٹئے ہوئے تھے۔ یہ سن کر آپ اٹھ کر بیٹھ گئے اور آنے والوں  
کہا کہ اس کے بازو کھول دو، انہوں نے ایسا ہی کیا تو بابا یوسف اٹھ کر اُس کے پاس گئے پہلے تو وہ نوجوان بے چین  
بھاگنے لگا کین پتہ نہیں بابا یوسف کی نظر میں کیا تاثیر تھی، باباجی بولے نہیں پڑا رام سے بیٹھو۔ وہ نوجوان پہلے تو جیران  
بابا ہی کو دیکھتا رہا پھر آہستہ آہستہ نارمل ہوتا گیا تو باباجی نے اس کو پڑے بھی پہنانے اور کہا اب تم بڑے ہو گئے ہوں لہذا اس  
کپڑے نہیں اتنا رتا۔ اس نوجوان کا جخون اور پاگل پن ختم ہو چکا تھا۔ لہذا اس کے گمراہے اس کو لے کر چلے گئے۔

جار ہے تھے کہ ایک جگہ پر ایک بجوم لگا ہوا تھا۔ ابھی ہمارے پاس بھی وقت تھا لہذا ہم بھی وقت گزاری کے لئے طرف بڑھے۔ کافی زیادہ لوگوں کا مجع تھا۔ سب لوگ کیوں جمع تھے اس کا پتہ نہیں تھا لہذا پتہ چلانے کے لیے کہ یہاں کیوں جمع ہیں ہم دونوں بجوم کو چیرتے ہوئے آگے کی طرف بڑھے۔ آگے جا کر عجیب مظہر دیکھا ایک پاگل مدد و بیٹھا لوگوں کو گالیاں دے رہا تھا۔ بھی وہ چپ ہو جاتا، بھی ہوا میں کسی سے باقی شروع کر دیتا۔ کچھ لوگ اُس کے والے لگ رہے تھے جو بہت عقیدت سے اُس کو دیکھ رہے تھے اور آپس میں سرگوشیاں بھی کر رہے تھے کہ بابا جی کے وجہ بھی نکل جائے وہ پورا ہو جاتا ہے۔ بابا جی سیلانی طبیعت کے مالک ہیں۔ بھی بھی ادھر کا چکر لگاتے ہیں اور ٹھہرے میتوں غائب ہو جاتے ہیں پھر ادھر کا چکر بھی نہیں لگاتے۔ کچھ دکاندار بابا جی کی کرامتوں سے واقف تھا ان ادھر آئے تو اس نے لوگ اکٹھے ہو گئے تھے۔ بابا جی کو اپنی بالکل خبر نہیں تھی۔ وہ دنیا و مافیہا سے بے خبر ہوا میں کسی کو درہ ہے تھے۔ اب وہ سر جھکائے پچب بیٹھے تھے۔ اُس کے کپڑے اور بالوں کی حالت بنا رہی تھی کہ بابا جی میتوں سالوں سے نہیں نہائے۔

کیونکہ میں بالکل بھی بزرگوں کو نہیں مانتا تھا لہذا مجھے وہاں پر کھڑے تمام لوگوں کی عقل پر ماتم کرنے کو دل تھا کہ جس انسان کو اپنی خبر نہیں اور جس کو پا کیزیں گی اور طہارت کا بھی پتہ نہیں وہ کسی کو کیا کچھ دے سکتا ہے۔ یہ تو ایک بال میتوں شخص ہے جو اپنے حال سے بھی بے خبر ہے۔ میں یہ سوچ ہی رہا تھا کہ اچاک بابا جی نے سرکواؤ پر اٹھایا اور میری طبقہ آؤ دن گھے والی نظر وہی سے دیکھنے لگا اور با آواز بلند میرا نام لے کر کہا کہ ادھر آؤ تم مری سے آئے ہو۔ تمہارے ہاتھ پہلی دفعہ دیکھ رہا تھا اور وہ میرے بارے میں سب کچھ جانتا تھا۔ میں اس کی روحانی قوت اور بزرگی کا قائل ہو چکا تھا۔

دہشت زده ہو گیا تھا۔ اُس نے مجھے اشارے سے اپنی طرف بلایا اور کہا کہ میں پاگل نہیں ہوں۔ میں تمہارے بارے میں سب کچھ جانتا ہوں۔ وہ مجھے اپنی طرف بلایا اور میں ڈر رہا تھا اور میرے دوست نے مجھے پکڑا اور بابا جی کے سامنے دھیل دیا۔ میں جیسے ہی بابا جی کے قریب گیا تو انہوں نے مجھے گردن سے پکڑ کر نجی کیا اور میری کرپ روچڑیاں مار دیں۔ اُس کے ہاتھ میں قیس اور چیچے دھکا دے دیا اور کہا آج سے تمہاری نوکری ختم تم جتنی بھی کوشش کرو گے نوکری آج ہی پانچ سال کے اندر اندر تمہارے پاس دو دکانیں ہوں گی اور شادی کے بعد دو بنیت ہوں گے۔ تیسری دکان یہی کی کوشش کرنا۔ جب بھی تیسری دکان لو گے فقصان ہو گا۔ جب یہ سب کچھ ہو جائے تو تمہیں پتہ چلے گا کہ فقیر لوگ پاگل نہیں۔ وہ پچھے اور کھرے لوگ ہوتے ہیں۔ اتنی باتیں کرنے کے بعد وہ بابا جی پھر اپنی مدد و بیت اور پاگل پن میں گئے۔ میرے ساتھ جو کچھ بچھے چند منٹوں میں ہو گیا تھا میں اس کے لیے بالکل بھی تیار نہیں تھا۔ میں ہکا بکا بابا جی اور لوگوں دیکھ رہا تھا۔ میں شدید خوف اور دہشت کا شکار تھا۔ آہستہ آہستہ میرے حواس ناریل ہوئے تو اپنے دوست کے ساتھ اور دفتر کی طرف چل پڑا۔ دفتر جاتے ہی پہلا جھٹکا گا۔ میرے پاس نے میرے ساتھ بد تیزی کی اور میں بھی الجھ پڑا تو کھڑے کھڑے نوکری سے بر طرف کر دیا گیا۔ میں نے بہت معافیاں مانگیں لیکن باس راضی نہ ہوا۔ دو تین دن تو میں اس کے جلوگ بھی روحانیت میں ہیں اور لوگ مسائل کے لیے ان کے پاس آتے ہیں تو نبادی مسائل میں ایک برا

## بزرگوں سے فیض کیسے ملتا ہے؟

میں تلاش حق کے لیے بے شمار لوگوں، بزرگوں، درویشوں سے ملا ہوں اور رب ذوالجلال نے ہمیشہ میری مدد دہشت زدہ ہو گیا تھا۔ اُس نے مجھے اشارے سے اپنی طرف بلایا اور کہا کہ میں پاگل نہیں ہوں۔ میں تمہارے بارے میں ساری عمر بھی اپنا سر سجدے میں رکھ دوں تو سب کچھ جانتا ہوں۔ وہ مجھے اپنی طرف بلایا اور کہا کہ میں پاگل نہیں ہوں۔ میں تمہارے بارے میں سب کچھ جانتا ہوں۔ اُس نے مجھے گردن سے پکڑ کر نجی کیا اور میری کرپ روچڑیاں مار دیں۔ اُس کے ہاتھ میں قیس اور چیچے دھکا دے دیا اور کہا آج سے تمہاری نوکری ختم تم جتنی بھی کوشش کرو گے نوکری آج ہی پانچ سال کے اندر اندر تمہارے پاس دو دکانیں ہوں گے۔ تیسری دکان یہی کی کوشش کرنا۔ جب بھی تیسری دکان لو گے فقصان ہو گا۔ جب یہ سب کچھ ہو جائے تو تمہیں پتہ چلے گا کہ فقیر لوگ پاگل نہیں۔ وہ پچھے اور کھرے لوگ ہوتے ہیں۔ اتنی باتیں کرنے کے بعد وہ بابا جی پھر اپنی مدد و بیت اور پاگل پن میں گئے۔ میرے ساتھ جو کچھ بچھے چند منٹوں میں ہو گیا تھا میں اس کے لیے بالکل بھی تیار نہیں تھا۔ میں ہکا بکا بابا جی اور لوگوں دیکھ رہا تھا۔ میں شدید خوف اور دہشت کا شکار تھا۔ آہستہ آہستہ میرے حواس ناریل ہوئے تو اپنے دوست کے ساتھ اور دفتر کی طرف چل پڑا۔ دفتر جاتے ہی پہلا جھٹکا گا۔ میرے پاس نے میرے ساتھ بد تیزی کی اور میں بھی الجھ پڑا تو کھڑے کھڑے نوکری سے بر طرف کر دیا گیا۔ میں نے بہت معافیاں مانگیں لیکن باس راضی نہ ہوا۔ دو تین دن تو میں اس کے جلوگ بھی روحانیت میں ہیں اور لوگ مسائل کے لیے ان کے پاس آتے ہیں تو نبادی مسائل میں ایک برا

مسئلہ حب کا ہوتا ہے۔ مثلاً میاں یوی کی نارانگی ہو جائے یا کوئی کسی سے شادی کرنا چاہتا ہے یا کسی بندے کو اپنی طرف متوجہ کرنا یا پیچھے لگانا۔ ہر عامل، فقیر ساری عراش میں رہتا ہے کہ کسی طرح مجھے حب کا ایسا عمل مل جائے کہ میں چاہوں اپنے پاس بلاں اور اپنے پیچھے لاگلوں کیونکہ حب کے عمل کے بعد آپ تحریر کے ماں ہوتے ہیں اور زمانہ آپ پیچھے پیچھے۔ کوئی افسر تک کرتا ہے یا کوئی غلام تو ایسے معاملات میں عالمین، حضرات حب کے عمل کو استعمال کرتے ہیں۔

جب اپنے ابتدائی دنوں میں میں بھی بہت سارے بزرگوں بایوں سے ملا تو ہر کوئی حب یا عملِ محبت کی علاش میں تھا اور مجھے بھی جلد ہی اس بات کا احساس ہو گیا کہ آستانے یا پیری فقیری کی اصل جان عملِ حب ہے۔ اب مسئلہ یہ تھا کہ محبت کا عمل کہاں سے ملے۔ اب میں نے نام نہاد بایوں کے پاس جا کر عملِ محبت کی فرمائش شروع کر دی۔ ہر بارے خوب ذمیل کیا اور کوئی نہ کوئی عمل بھی دیا اور کیونکہ میں نوجوان تھا جسم میں جان تھی پاگلوں کی طرح اس عمل کے پیچھے اپنے بابے سے دوسرے بابے کی منتیں کر رہا تھا۔ کیونکہ زیادہ تر بابے لائچی اور دنیا دار ہوتے ہیں ان بایوں کی مالی مدد اور مطہری پورے کرتا لیکن کہیں سے عملِ حب نہ ملا۔ میں اسی بھاگ دوڑ میں تھا اور ہمیشہ کی طرح میرے سوہنے رب پاک کو، میرے ترس آیا اور مجھے عملِ حب کے استاد بابا اللہ دستی صاحب سے ملا۔ میں ان دنوں مری میں ہی تھا کہ میرے ایک پر دوست نے فون کیا کہ میرا ایک کزن ہے اس کی نئی نئی شادی ہوئی ہے۔ وہ اپنی نئی دہن کے ساتھ مری آنا چاہتا ہے۔ میں نے کہاں تسبیح دتو وہ میاں یوی میرے پاس آ گئے۔ دنوں کو دیکھ کر مجھے Real جھنکا لگا، یوی بہت ہی نوجوان اور بصورت اور میاں صاحب انتہائی عام شکل و صورت کے۔ جب مجھے یہ پتہ چلا کہ خاوند صاحب میرشک پاس اور کلرک اور دہن MBBS ڈاکٹر ہیں تو میری حیرت سو گناہ بڑھ گئی۔ سب سے اہم بات میاں یوی بہت خوش تھے اور با توں کے دوران پتہ چلا کہ دہن بہت خوش ہے اور اسے اس شادی کا کوئی ملال یا پچھتا و نہیں ہے بلکہ یوی کے رویے سے لگ رہا تھا کہ وہ بہت خوش ہے کیونکہ دہن کے چہرے پر قوسِ فرج کے رنگ بکھرے تھے۔ اس کی ہر ادا سے خوشی اور رششاری چھلک رہی تھی۔ شاید میں بھی خاوند کے مقدر پر شک یا حسد کرنے لگا تھا۔ میں نے دنوں کو الگ کرہ دے دیا کیونکہ ان دنوں موبائل فون ابھی نیا نیا تھا۔ عام لوگوں کے پاس ابھی موبائل فون نہیں تھے۔ خاوند صاحب رات کو میرے کمرے میں آئے کہ پروفیسر صاحب میں نے اپنے مرشد پاک کوفون کرنا ہے کیونکہ باہر بہت بارش ہو رہی ہے اس لیے میں مال روڑ پڑھیں جاسکتا ہذا بارے مہر بانی مجھے ایک فون کر دیں۔ جب میں نے نمبر ملا کر دیا تو وہ کسی سے بات کرنے لگا کہ بابا جی کو جا کر دینا ہم خیریت سے پہنچ گئے ہیں اور آپ کی دعاوں کے طلبگار ہیں۔ وہ اپنے کسی دوست سے بات کر رہا تھا کہ بابا جی کا جا کر پیغام دے دو۔ بابا جی کے نام پر میرے کان بھی کھڑے ہو چکے تھے۔ اس کی جب بات ختم ہوئی تو میں نے پوچھا بابا جی کے گھر فون نہیں لگا آپ ڈاکٹر ایکٹ آن کو کر لیں۔ تو وہ بولا وہ درویش آدمی ہیں اور ابھی ان کے گاؤں میں فون لگا بھی نہیں۔ کیونکہ ان دنوں میں بھی بایوں کی علاش میں تھا۔ اس لیے خاوند صاحب سے بابا جی کے بارے میں پوچھا تو وہ تو پہلے ہی بابا جی کے نشے میں تھا شاید، بابا جی کے واقعات اور کرامات بتانا شروع کر دیں اور بولا: پروفیسر صاحب! ایک کلرک سے ڈاکٹر لڑ کی بھی شادی کر سکتی ہے بھلا، یہ صرف بابا جی کی دعاوں سے ہی ممکن ہوا ہے، ورنہ میں کہاں اور ڈاکٹر لڑ کی کہاں،

بaba ji کے پاس آ رہا تھا اور بابا جی مجھے واضح طور پر خارج ہے تھے لیکن مجھے بھی بھی غصہ یا مایوسی نہیں ہوئی بلکہ میرا پیارہ میں بھی نہیں کیا۔ صرف دیکھا اور مریضہ ٹھیک ہو گئی۔ بعد میں بھی میں نے کئی بار یہ مشاہدہ کیا کہ جو بھی مریض آتا ہوا ہی اس گھر سے پانی پی لو اور جاؤ۔ بعد میں میں نے یہ بھی محسوس کیا کہ بابا جی لوگوں سے بالکل نہیں ملتے تھے بلکہ کہیں ہوتے ہوئے کہہ دیتے کہ میں گھر پر نہیں ہوں۔ دنیا سے مکمل کنارہ کشی کی ہوئی تھی۔ تھوڑی سی زیمن اور چند موسمیں رکھتے تھے اور بہت چند مرید تھے جن کو آنے کی اجازت تھی۔ میرے ساتھ آنے والے مریدے بابا جی سے کہا کہ صاحب آپ کے مرید ہونے آئے ہیں۔ آپ کی شاگردی میں آنا چاہتے ہیں۔ بابا جی بولے میں نے مرید، اسی طرح میں بابا جی کے پاس بار بار جاتا رہا۔ بابا جی کبھی ملتے اور کبھی نہ ملتے۔ اکثر کہتے وہ اپنے جاؤ پھر کسی دن کر دیتے ہیں۔

ایک دن میں بابا جی کے بلاوے پر گیا تو بابا جی کھیتوں میں کام کر رہے تھے۔ بابا جی بولے پروفیسر صاحب سنائے تھے میرے پاس بہت سارے بڑے لوگ ہاتھ دکھانے آتے ہیں۔ یہ اسکے لئے جاؤ اور میرے عزیز کا مسئلہ حل کراؤ اور بابا جی نے کچھ پیسے بھی مانگے جو میں نے دے دیے۔ اسی طرح میں بابا جی کے پاس بار بار جاتا رہا۔ بابا جی کبھی ملتے اور کبھی نہ ملتے۔ اکثر کہتے وہ اپنے جاؤ پھر کسی دن کر دیتے ہیں۔

اور میں ہر بار بابا جی کے کہنے پر چلا جاتا۔ بھی بحث یا گستاخی نہیں کی۔ بابا جی اکثر مجھے کہتے پروفیسر تم کو میرے اوپر غصہ مسئلہ حل ہو جائے گا۔ یہاں میں ایک بات کی وضاحت کرتا چلوں کہ جب روحانی صاف شروع شروع میں اس لالہ کے طرف آتے ہیں تو نئے کی طرح و ظائف کا جنون ہوتا ہے۔ جدھر سے بھی کوئی الشا سید حافظہ ملتا ہے شروع کر دے۔ لہذا میں نے بھی خوشی خوشی جا کر وظیفہ شروع کر دیا۔ 41 دن کا وظیفہ تھا جو میں بعد نماز عشاء شرائط کے ساتھ کرتا۔ میں جوش، محبت اور لوگوں کے ساتھ مری کی خیالی ختنی اور تاریک راتوں میں بابا جی کا بتایا ہوا عمل کر رہا تھا۔ خدا خدا کے 41 دن پورے ہوئے تو میں نے بابا جی کے بتائے ہوئے طریقے پر استعمال کیا تو کچھ بھی نہ ہوا۔ میں پریشانی میں ہاں کے پاس گیا کہ بابا جی میں نے آپ کا بتایا ہوا عمل کیا لیکن اس میں سے کوئی بھی فرق نہیں پڑا۔ بابا جی بولے کس طرح پڑھا ہے جاؤ اور اب اس طرح پڑھو۔ لہذا میں خوشی خوشی جا کر پھر صفر۔ بابا جی کے پاس گیا بابا جی بولے کس طرح پڑھا۔ میں نے بتایا تو بولے پروفیسر تم کو عقل نہیں اس طرح نہیں پڑھنا اس طرح پڑھو۔ میں دلی زبان میں بولا بابا جی آپ نے اسی طرح کہا تھا۔ بابا جی بولے نہیں تم خدا کے رہے ہو۔ جاؤ اور اس طرح پڑھو۔ میں نے جا کر پھر پڑھنا شروع کر دیا۔ جب وظیفہ پورا ہونے میں 2 دن رہ گئے تو ہاں کے مرید کافون آیا کہ پڑھنا بند کر دو۔ میں پھر پریشان ہو کر بابا جی کے پاس گیا۔ بابا جی گھر پر ہی تھے اور کہا کہ پروفیسر کو 10 دن بعد آئے ابھی میں مصروف ہوں۔ میں دس دن بعد جب گیا تو بابا جی ملے اور بولے ابھی میں فرنی نہیں ہوں گا۔ اور یہ 10 دن بعد آؤ۔ میں پھر خاموشی سے واپس مری آ گیا۔ 10 دن بعد پھر بابا جی کے پاس گیا تو بابا جی بولے جاؤ اور یہ جمع کر دینا اور یہ چیزیں لینے آنا۔ میں نے بابا جی کے حکم کی قیمت کی۔ بابا جی نے کہا جاؤ اور 5 دن بعد آنا۔ میں ہاں کو دے دیئے۔ میرا خیال تھا بابا جی پیسے لے کر مجھ سے راضی ہو کر مجھے میرا مطلوب عمل دے دیں گے۔ بابا جی نے کہا کہ پروفیسر صاحب جاؤ اور نوجہنی جھرات کو آنا۔ میں چلا گیا اور بابا کے بتائے ہوئے دن پھر بابا جی کے گھر پر بیٹھ گیا۔ بابا جی لیئے ہوئے تھے۔ میری طرف دیکھا بھی نہیں اور بولے میری طبیعت خراب ہے جاؤ پھر کسی دن آنا۔ میں نے پوچھا کہ تو بولے جب میں کہوں گا اس دن آ جانا۔ میں پھر واپس آ گیا۔ یہاں میں ایک بات کا ذکر ضرور کروں گا کہ میں کئی مہینوں

## بابا جی کو ترس آہی گیا

مجھے بابا جی کے پاس آتے ہوئے ایک سال سے زیادہ کا عرصہ ہو گیا تھا۔ میں کافی سارے پیسے اور تھے چالاک بھی بابا جی کی نذر کر چکا تھا لیکن میری جھوپی ابھی بھی خالی کی خالی تھی۔ آخر میرے رب پاک اور بابا جی کو مجھ پر ترس اور روم ۲۴ گیا۔

ایک دن بابا جی کے بلاں پر میں بابا جی کے گاؤں پہنچ گیا۔ بابا جی مجھے گاؤں سے باہر اپنے کھیتوں میں ہی مل گئے۔ میں سلام کر کے بابا جی کے پاس بیٹھ گیا اور گلاب جامن بابا جی کے سامنے رکھ دیئے جو وہ شوق سے کھاتے تھے۔ لیکن میری طرف غور سے دیکھ رہے تھے۔ کافی دیر کیختے کے بعد بولے پروفیسر تم تھکے نہیں بار بار مجھ سے کیا لینے آتے ہیں۔ میرے پاس کچھ بھی نہیں ہے۔ میں ایک ناکام اور بے کار آدمی ہوں۔ میرے پاس تم کیوں بار بار آتے ہونہ آیا گیا۔ بابا جی بولے میرے خاندان میں کسی لڑکی کی شادی ہے مجھے 10 ہزار روپے دو میں واپس مری گیا اور پیسے لا کر بابا جی کو دے دیئے۔ میرا خیال تھا بابا جی کتم بھاگ جاؤ میرے پاس نہ آ و لیکن پتہ نہیں تم کس مٹی کے بننے ہو بار بار آ جاتے ہو۔ آج ان کو دو تم سے کہتا ہوں کہ آج کے بعد تم نے میرے پاس نہیں آنا۔ میں ایک جھوٹا اور فراڈی آدمی ہوں۔ میرے پاس پھری تو کیا فقیری کی خوبیویا ذرہ بھی نہیں جاؤ کسی اور کوڑھوڑھو۔ میرے پاس تم نے آج کے بعد نہیں آنا۔ اپناؤقت بر بادنہ کرو۔ میں تم کو کچھ بھی نہیں دے سکتا نہیں میرے پاس کچھ ہے۔ بابا جی یہ کہہ کر بغور میرے چہرے کے تاثرات دیکھ رہے ہیں۔ لیکن میں اب بھی عقیدت اور احترام سے بابا جی کو دیکھ رہا تھا۔ آخر میں بولا بابا جی آپ کا حکم سر آنکھوں پر میں آج کے

بڑے گھر تشریف لائے ہیں۔ بابا جی نے اپنے ساتھ آئے ہوئے بزرگ سے میرا تعارف کروایا اور ساتھ آئے تھے۔ میں عصا (ڈنڈا) تھا۔ انہوں نے اپنا عصا میری طرف بڑھایا اور کہا یہ لوں کو اٹھاؤ۔ میں نے آگے بڑھ کر روانیت یا عملِ حب کے لیے نہیں آؤں آپ کو دیکھ کر مجھے سکون اور راحت ملتی ہے۔ مجھے صرف ایک اجازت دیں کہ میں کروں گا۔ میں نے عقیدت سے بابا جی کی ناگلوں کو چھوڑا اور ہاتھوں کو چوم کر بابا جی کو دیکھا۔ میری آنکھوں میں آنسو ہوا۔ کوہی نظر آگئے تھے۔ بابا جی بولے اور فیسر! روکوں رہے ہو۔ میں بولا بابا جی آپ سے جدائی کا دکھ اور آپ کو میر آنے سے تکلیف ہوتی ہے اس لیے آنکھیں منداں ہو گئی ہیں۔

میں نے بابا جی کو سلام کیا اور واپسی کی طرف چل پڑا۔ ابھی میں تھوڑی دور ہی گیا ہوں گا کہ کوئی چیز میری سے آ کر لگی۔ میں نے مزکر دیکھا تو ایک شاپر لفافہ تھا جس میں کاغذات وغیرہ تھے۔ وہ بابا جی نے میری طرف پھینکے میں نے شاپر کھوں کر دیکھا تو اس میں روپے تھے۔ میں نے سوالی نظر وہ سے بابا جی کو دیکھا تو بابا جی بولے پروفیسر تم آج تک جتنے بھی پیسے مجھے دیئے دہیے ہیں۔ یہ ساتھ لے جاؤ میں اتنا بھی غریب اور مکینہ نہیں کہ تیرے پیسے کھاؤں گا۔ میں نے بہت کوشش کی کہ تم بھاگ جاؤ اور میرے پاس نہ آؤ لیکن تم بہت پکے اور رُدھیت ہو باز نہیں آئے۔ جاؤ یہ اپنے پیسے پھر چل دیا۔ ابھی میں تھوڑی دور ہی گیا ہوں گا کہ مجھے پھر بابا جی کی آواز آئی۔ اور فیسر تمہیں یاد ہے میں نے پہلی بار جب تم آئے تھے تو تم کوون سا وظیفہ دیا تھا۔ میں مزکر بولا جی بابا جی۔ وہ بولے آج رات جا کر 4100 بار نہیں صرف ایک پڑھ لینا تمہارا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ تم جس تلاش میں میرے پاس آئے تھے وہ تمہیں مل جائے گا اور ہاں کبھی غلط جگہ استعمال نہ کرنا اور کبھی کسی سے پیسے یالاچ نہ کرنا۔ میرے پاس تمہارا بس اتنا ہی لنگر تھا جو تمہیں آج رات مل جائے گا۔ میں نے جیرت اور تجسس میں میری پہنچ کر رات کو وظیفہ شروع کیا ابھی آدمی تسبیح ہی کی ہو گی کہ تیز خوشبوئیں اور ووزن کا احساس ہوا۔ صح اٹھ کر میں نے استعمال کیا اور ثابت اثرات بھی آگئے اور عملِ حب میں اللہ پاک نے مجھے کامیابی دی۔ بزرگوں کی عقیدت، ادب و احترام میں ہی سب کچھ ہے۔ بادب بار مraud بے ادب بے مراد۔

## بابا اللہ دتہ اور گورنائک جی

روحانی زندگی میں بہت سارے پرسار بابے آئے جن میں بابا اللہ دتی بھی شامل تھے۔ میری میں میرے ذکر از کار مجاہدے اور یاضت جاری تھی کہ ایک رات میں بابا جی کا ذکر کر کے مرا قبہ کرہا تھا کہ مجھے لگا میں جائے نماز پڑھ سو گیا ہوں اور شاید مجھے نیند آگئی تھی۔ میں نے خواب میں دیکھا کہ میرا کمرہ دودھیا نور یار و شنی سے بھرا ہوا ہے اور اچانک پردہ غیب سے بابا اللہ دتہ صاحب ایک بہت ہی نورانی بزرگ کے ساتھ میرے کمرے میں آئے ہیں۔ میں نے خوشی خوشی بابا جی کو سلام کیا۔ مجھے بہت خوشی ہو رہی تھی کہ بابا جی میرے کمرے میں آئے ہیں۔ میں نے بابا جی کا شکریہ ادا کیا کہ سرکار

کیا۔ دونوں بزرگ پیر بھری نظروں سے مجھے دیکھ رہے تھے۔ بابا اللہ دست بھی نے مجھے اشارہ کیا کہ بابا گورونا نکل جائی۔ اسی اثر کا اور میں اپنے گھر والوں کی سازش کا شکار ہوا کہ مرشد کو قاطع سمجھ کر ان کو چھوڑ کر گھر آ گیا۔ لیکن جلد ہی میرے پہلے اپنے روحانی تصرف سے میرے گھر والوں کی سازش ناکام بنا دی اور مجھے اصل حقائق کا پتہ جب چلا تو میں بہت افسوس ہوا۔ جا کر اپنے مرشد پاک سے معافی مانگی پاؤں پکڑے لیکن مرشد پاک نے کہا کہ اب تم کبھی میرے پاس نہیں آؤ اور تم کو معافی ملے گی۔ میں نے ایک دوبارہ طنہ کی کوشش کی لیکن بابا جی نے سختی سے منع کیا اور کہا کہ اگر اب تم پرے اس آؤ گے تو مجھے شدید کھدو گے۔ کبھی نہ آتا۔ پروفیسر صاحب اب مجھے مرشد سے دور ہوئے ایک سال سے اسلام کی دعا کی جلدی مجھے مرشد سے ملا۔

بے الدار سے کوئی چیز نکل گئی ہو۔ کیونکہ پہلے مرشد کا فیض میرے ساتھ تھا میں جو کہتا ہو جاتا۔ بے شمار لوگ میرے پاس آتے اور اپنی خالی جھولیاں بھر کر جاتے۔ اب کیونکہ مرشد کی توجہ کا سایہ میرے سر پر نہیں ہے بلکہ میں تو اس سرورِ مستقی کی کام ہوتا ہے اور نہ ہی لوگ اب میرے پاس آتے ہیں۔ مجھے لوگوں کی پرواہیں ہے بلکہ میں تو اس سرورِ مستقی کی اہل ہوں جو ہر وقت میرے جسم و روح میں دوڑتی تھی۔ خدا کے لیے پروفیسر صاحب کچھ ایسا کریں کہ میرا مرشد مجھے راضی ہو جائے۔ اس نوجوان نے زار و قطار و ناشروع کر دیا۔ اس نے روئے روئے میرے پاؤں بھی پکڑ لیے کہ پروفیسر صاحب مجھے کوئی ایسا عمل بتائیں کہ میرا مرشد مجھے پر دوبارہ مہربان ہو جائے۔ مجھے راضی ہو جائے۔ اس کی حالت اور صرف یہ کہہ کر چلا جاتا کہ پروفیسر میرے لیے دعا کریں۔ میں دعا دیتا اور وہ چلا جاتا۔ جب کئی بار وہ نوجوان میرے پاس آیا اور بنا بات چیت یا مسئلہ بتاتے وہ اپنے چلا گیا۔ ہر بار انتہائی عقیدت احترام سے ملتا۔ اس کی بات چیت اور وہ رکھاؤ سے پتہ چلتا تھا کہ اولیائے کرام کے پاس اس نے کافی وقت گزارا ہوا ہے۔ اس کے بار بار آنے اور جانے سے بھی اس سے انس اور پیار سا ہو گیا تھا۔ اسی طرح وہ ایک دن آیا ہوا تھا جب وہ سلام کر کے جانے لگا تو میں نے اس کو روک کر کہا کہ آج تو بہت رش ہے تم نے کل 10 بجے آ کر کیلے میں مجھے ملنا ہے۔ وہ انتہائی عقیدت سے بولا ٹھیک ہے سرکار آپ کا حکم ہے تو میں ضرور حاضر ہو جاؤں گا۔

لہذا اگلے دن وہ وقت مقرر پر آ گیا اور احترام سے سلام کر کے بیٹھ گیا۔ میں نے اس سے پوچھا بھائی آپ اسی بار میرے پاس آپ کچھ ہوئے سلام کر کے چلے جاتے ہو تا وہ کیوں آتے ہو۔ کیا دعا کرتے ہو۔ آج اپنے دل کی بات بتاؤ۔ بولا پروفیسر آپ کی مہربانی آپ نے پوچھا۔ اصل میں میں نافرمانی سے ڈرتا ہوں۔ کہیں میری کسی بات یا حرکت سے آپ ناراض نہ ہو جائیں کیونکہ میں پہلے ہی اپنے مرشد کی نافرمانی کر چکا ہوں اور اس کی شدید سزا بھی بھگت رہا ہوں اور میں اس انتظار میں تھا کہ کب آپ کو مجھ پر ترس آئے گا۔ جب آپ کی مرضی ہو گی آپ پوچھیں گے تو بتا بھی دوں گا۔ آج آپ نے بلا یا تو آپ کی اجازت سے میں آپ کو اپنی بد قسمتی کی داستان سناتا ہوں۔ پروفیسر صاحب میرے مرشد سرکار مجھے ناراض ہو گئے ہیں۔ میں پانچ سال سے اُن کے پاس جا رہا تھا انہوں نے مجھ سے بہت شفقت اور محبت بھی کی۔ مجھے مل جب بھی عطا کیا اور روحانی منازل بھی طے کرائیں۔ میں نے سرکار سے جو مانگا سرکار نے مجھے دیا۔ میرا اپنے مرشد پاک

## مرشد کی ناراضی

مکالمہ

لینا۔ میں نے بابا جی سے وعدہ کیا کہ انشاء اللہ ایسے ہی ہو گا آپ ہمیشہ میرے لیے دعا کرتے رہیے گا اور  
کافروں میں بھی رکھئے گا۔ بابا جی مسکرانے اور میرے سر پر بوسا دیا اور بولے جاتم کو ہر قسم کی خیر ہوگی۔ اب بابا جی  
لے چکر ہو گئے اور میری طرف خاموشی سے پیار بھری نظروں سے دیکھتے رہے اور میری کمر پر بلکل سی ٹھکلی دی  
لہذا اس نافرمان کو لے آؤ جس کی وجہ سے تمہارا دیدار ہوا ورنہ تم نے کہاں مجھ فتیر کے پاس آتا تھا۔ میں نے خوشی  
بaba جی کے ہاتھوں کو چوما کیونکہ میری آنکھوں میں خوشی کے آنسو تھے۔ پتہ نہیں ببابا جی کی روح کی کیا فریکونی تھی کہ  
بaba جی کے پاس آ کر بہت سرور، شاداں اور خوش تھا۔ ول تھا کہ ببابا جی کی طرف گھنچا چار ہاتھا اور یہ بھی کہ ساری عمر ببابا جی  
کے پاس لا رہا۔ جاؤ اور اس کو لے آؤ جس کو تم راستے میں بخھا آئے۔ لہذا میں خوشی خوشی اُس نوجوان کی طرف گیا۔ وہ  
بaba اللہ اکر رہتا تھا کہ پتہ نہیں ببابا جی مانتے ہیں کہ نہیں۔ میں نے جب اس کو جا کر بتایا کہ ببابا جی مان گئے ہیں اور  
لہو کہا ہے کہ جا کر اس کو لے آؤ تو وہ خوشی سے میرے ساتھ لپٹ گیا اور بار بار میرا شکریہ ادا کرنے لگا۔ اب ہم  
بaba جی سے چلتے ہوئے دوبارہ ببابا جی کے پاس پہنچے۔ نوجوان جاتے ہی ببابا جی کے قدموں میں گر گیا اور ببابا جی کے  
کاروں پر قطار دنے لگا۔ جب وہ اچھی طرح روچکا تو ببابا جی نے کہا مس کرو۔ ببابا جی نے کسی سے کہا اس کو کھانا کھلاو۔ اس  
کے کمانے کے بعد ببابا جی بولے پروفیسر صاحب کی وجہ سے تمہیں معافی تو مل گئی ہے لیکن اب تمہیں چھوٹی سی سزا  
لگی۔ اگر تم نے سزا کا عرصہ اچھی طریقے سے گزارا تو تمہاری معافی بھی کپی ہو گی اور تمہاری پرانی روحانی حالت اور مقام  
لے جائے گا نوجوان بولا ماما جی میں ساری عمر سزا اس سب سے کوتیار ہوں آپ حکم کریں مجھے کیا کرنا ہو گا۔

جائیں۔ اگر وہ راضی ہو جائیں تو مجھے بھی بلا بیٹھے گا، میں دوڑتا ہوا سر کے بل آؤں گا۔ اُس نے دور سے ہی مجھے اک آستانے کی نشاندہی کرادی تھی۔ میں اُس کی بتائی ہوئی جگہ پر بیٹھ گیا۔ بابا جی کی عمر 80 سال سے زیادہ تھی۔ چند مریدوں کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے۔ میں آرام سے سلام کر کے بیٹھ گیا۔ بابا جی نے غور سے میری طرف دیکھا۔ ہوئے لوگوں میں مصروف ہو گئے۔ اُن کے مرید نے آکر مجھ سے لنگر کھانے کا پوچھا تو میں نے ہاں میں جواب دیکھا۔ میری یہ شروع سے ہی عادت ہے کہ میں جب بھی کسی بزرگ کے پاس جاتا ہوں تو میری پیشدید کوشش اور خواہ ہے کہ میں لنگر ضرور کھاؤں۔ یہ بات تمام لوگ جانتے ہیں کہ ان پر اسرار بابوں کے لنگر میں بھی خاص قسم کا فیض سرور ہوتا ہے۔ تندور کی روٹیاں اور آلو گوشت میرے سامنے لا کر رکھ دیا گیا جو میں نے بہت شوق سے کھایا۔ اکثر پر دال بھی ملتی ہے جو اپنے ذائقے میں بے نظیر ہوتی ہے۔ کھانے کے بعد گرم گرم چائے آگئی جس نے نش کر دیا۔ اکثر اوقات ایسی جگہوں پر جا کر میرا دل کرتا ہے کہ سب کچھ چھوڑ کر اسی جگہ پر رہ جاؤں اور ساری عمر ہاں آنے والے لوگوں کی خدمت کروں لیکن یہ میری حرست ہی رہی۔ شاید کبھی اللہ مجھے بھی ایسا موقع دے کہ میں پر دلی کی بھر کے خدمت کر سکوں۔ بہت سارے لوگ بابا جی سے مل کر واپس جا چکے تھے اور میں انتظار میں تھا کہ کب اکیلے ہوں تو میں بابا جی سے درخواست کروں۔ جب بابا جی اکیلے ہوئے تو میں سرک کر بابا جی کے قریب ہو گیا۔ دیہاتی کرنی نما کسی چیز پر بیٹھے تھے اور حلقہ پی رہے تھے۔ بابا جی کا حلقہ دیکھ کر مجھے اپنے والد صاحب، تیا جی، بابا جمال صاحب شدت سے یاد آئے کیونکہ میں بچپن میں اکثر مندر جہ بالا بزرگوں کے لیے حقہ رہتا تھا، آگ جاتا تھا اور خود دفعہ کش لگاتا تھا۔ میں نے بابا جی کی تائکیں دبائی شروع کر دیں۔ مجھے شدت سے اس کی کا احساس ہوتا ہے کہ کافی

مرشدکی انوکھی سزا

بaba ji نے بہت بھی مشکل اور انوکھی سزا اپنے مرید کو سنائی اور مجھے اس وقت شدید خوشنگوار حیرت ہوئی جب  
بaba ji نے بہت خوشی سے بابا جی کی سزا قبول کی۔ بابا جی نے سزا یہ سنائی کہ اب تم پورا ایک سال پھٹے پرانے کپڑے پہنو  
اور اس کو پورا سال تم دھونیں سکتے اور لگلے میں روزانہ پھٹے پرانے جو توں کا ہار بھی پہننا ہو گا اور کھانا لوگوں سے  
کافر اڑاکنے پر بچا کھپا گرا ہوا کھانا اٹھا کر کھاؤ گے کسی کے سکی قسم کے پی نہیں لو گے اور نہ ہی ایک سال تک تم اپنے گھر  
کے اس جاؤ گے اور نہ ہی میرے پاس رہو گے۔ آخری شرط سب سے سخت تھی کہ ایک سال تم بال نہیں کٹاؤ گے اور  
بaba ji دیہرہ سے اپنے جنم کو صاف کرو گے۔ اس طرح کی اور بھی شرطیں جو نوجوان نے خوشی سے قبول کیں۔ میں نے  
بaba ji میں بولنے کی کوشش کی لیکن بابا جی نے مجھے ہاتھ کے اشارے سے روک دیا ہے میں اور وہ نوجوان خاموشی سے  
بaba ji میں سنتے رہے کیونکہ رات کافی ہو چکی تھی لہذا بابا جی نے حکم دیا کہ پروفیسر صاحب آپ رات کو ادھر ہی سو جائیں  
اور آنکھے کے لیے آپ کا سوتا بابر کرت ہو گا۔ بابا جی کسی بات کرتے ہیں یہ میرے لیے بہت بڑی سعادت کی بات  
ہے بزرگ کو دیکھنا، آپ سے ہاتھ کرنا، آپ کا لانگر کھانا اور آپ کے آستانے پر کچھ سانس لینا اور گھر یاں

میرے والد صاحب ہوتے تو میں بار بار ان کی خدمت کرتا۔ ان کے پاؤں دباتا اور وہ ساری چیزیں انہیں مہیا کرتا جو پسند کرتے تھے۔ میں آرام اور پیار سے بابا جی کی تائگیں دبارہ تھا اور بابا جی بھی پیار بھری نظروں سے میری طرف رہے تھے۔ بابا جی نے ایک دوبار مجھے روکنے کی کوشش کی لیکن میں نے درخواست کی کہ بابا جی میں اپنی خوشی سے ہوں لہذا وہ خاموش ہو گئے۔ بابا جی بولے میٹا پڑھے لکھے معلوم ہوتے ہو اور کسی اچھے خاندان سے بھی معلوم ہوتے ہیں۔ بابا جی آپ نے کہہ دیا تو میں پڑھا لکھا ہو گیا۔ آپ کی ہر بات حق اور رچ ہے۔ بابا جی بولے بولو بیٹا کیا چاہتے ہو۔ میں بابا جی آپ کی اور رب پاک کی خوشی اور تا جدارِ مذہب سر کا کو دو عالم کی غلامی۔ بابا جی میرے جواب سے خوش ہوئے۔ دعا کریں کہ میں مرنے سے پہلے ویسا ہو جاؤں جیسا میر ارب پاک چاہتا ہے۔ میرے سارے گناہ قصور مرنے سے بھل جائیں۔ بابا جی نے پھر مجھے دعائیں دیں۔ کچھ دیر بعد بابا جی بولے مجھے پتہ ہے تم اپنے کسی کام سے میرے ہاں نہیں آئے اور نہ ہی کبھی تم نے میرے پاس آنا تھا اور ہاں جو تم لوگوں کی خدمت کر رہے ہو اُس کو اسی طرح بلا معاف و جاری رکھنا یہ اللہ پاک کا نور ہے جو تم لوگوں میں بانٹ رہے ہو۔ تم قسمت والے ہو کہ اللہ پاک نے تمہاری یہ ذیویٰ نکالی ہے۔ اب تم میرے پاس کچھ لینے تو نہیں آئے لیکن پھر بھی کیونکہ تم ایک درویش کے پاس آئے ہو تو کچھ لیتے جاؤ۔ الہا بابا جی نے مجھے کچھ نادر و نایاب قسم کے عمل اور حکمت کے نئے بھی دیئے کہ لوگوں کی خدمت میں یہ بھی شامل کرلو اور کبھی بھی

گزارنا۔ میں اور نوجوان مرید کافی دیر بابا جی کے پاس بیٹھ رہے اور بابا جی کی حکمت و داتائی سے بھر پور با تینیں

حبیب کبریا سرکار رسالت مآب کی زیارت

عزم قارئین پیارے آقانی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زیارت بلاشبہ اس کائنات کا سب سے بڑا انعام  
اللهم انت میں وہ لوگ جن کو یہ سعادت نصیب ہوتی ہے۔ میں ہر روز اس انعام کا شکر ادا کرتا ہوں کہ مجھے جیسے گنہگار  
میں ہی یہ عین ترین رات اور سعادت آئی کہ جب مجھ سیاہ کار، خطلا کار اور گنہگار پر بھی سرکاری دو عالم، شہنشاہ مدنیہ  
املاک کیا اور اپنی زیارت نصیب فرمائی اور دنیا میں ہی مجھے جنتی کر دیا۔ مجھے عہادات، مجہدے ذکرا ذکار، ریاضت  
مالی اعمال کرتے ہوئے جب پونے دوسال ہو گئے، میرا بنا حبیبی یا قیوم کا ورد ۸۰ لاکھ ہو چکا، تھارات کے کئی  
جیسا ہے، میں نتا جنگ نظر نہ آنے کے باوجود جنونیوں کی طرح لگا ہوا تھا، یہ بہت اور استقامت مجھے اللہ نے دی ورنہ  
اب کا ہاگ چکا ہوتا اس کے کرم سے میں لگا ہوا تھا۔ بے شمار ذکر واذ کار، مراقب جسی دم، ترک حیوانات اور مزارات پر  
کے بعد ہی جب میں خالی تھا۔ اللہ نے میرے دل و دماغ میں یہ بات ڈالی تب میں نے آقائے دو چہاں رسول  
کو روزانہ رات کو درخواست بھیجنی شروع کر دی کہ سرکار مجھ گناہ کار پر کرم کریں مجھے اپنی غلامی میں لے لیں درود  
کی لفات سے پڑھنا شروع کر دیا۔ نوافل بھی کثرت سے پڑھ رہا تھا۔

۲۰۷۶۔ میر، ایا، بخشنود قسمت، انسانوں میں شامل ہو گا ہوں جن سر آقائے دو جہاں نے کرم کیا ہے۔

اب مجھے سمجھنہ آئے کہ میں بتاؤں یا نہ بتاؤں کیا کرو؟ آخر میں ایک بزرگ کے پاس گیا جن سے میں اکثر  
لٹکو کرتا تھا۔ میں نے ان کو زیارت آتائے دو جگاں کے بارے میں بتایا۔ وہ بھی بہت خوش ہوئے اور  
کھانا کرنے کے نوافل پر ڈھونڈ رہا میں بڑے ہی شوق، عشق اور عقیدت سے مٹھائی لایا اور بچوں اور بڑوں  
کمال اور کئی دن بھکرنا نے کے نوافل پر محظا۔

سرکاری زیارت کے بعد میرے اندر سکون اور نشے کی کیفیت آگئی تھی۔ میں بہت سرور اور خوش تھا۔ اب اور بھی مل سے مرا پی اور ذکر و اذکار کرنے لگا مسٹی اور سرور آنا شروع ہو گیا تھا۔

گزارتا۔ میں اور نوجوان مرید کافی دیر بابا جی کے پاس بیٹھ رہے اور بابا جی کی حکمت و دانائی سے بھر پور باتیں لی رہے۔ آخر کار آدمی رات کے بعد ہم سونے کے لیے الگ کمرے میں چلے گئے۔ نوجوان مرید بہت خوش تھا اور شکریہ بھی ادا کر رہا تھا۔ صبح ہم نماز فجر کے لیے اٹھے اور نماز پڑھ کر پھر سو گئے کیونکہ رات کو ہم کافی دیر تک جا گئے اور طویل سفر بھی ہم نے کیا تھا اس لیے میں کافی دیر تک سوتا رہا۔ جب میں اٹھا تو نوجوان کا بستر خالی تھا۔ میں دیکھا تو بابا جی چند لوگوں کے ساتھ بیٹھے ان سے باتیں کر رہے تھے۔ بابا جی میری طرف دیکھ کر مسکرائے اور مجھے بلاایا اور کہا پروفیسر صاحب آپ کو ناشتہ کرنے کے بعد اکیلا ہی واپس جانا ہو گا کیونکہ اس کی ڈیپوٹی شروع ہو گئی ہے اس ڈیپوٹی پر چلا گیا ہے۔ اب وہ ایک سال کے بعد ہی یہاں واپس آئے گا البتہ کبھی کبھی تم سے ملنے آ جایا کرے۔ اجزت اُس کو ہے۔ میں حیرت سے بابا جی کی باتیں سن رہا تھا۔ میں نے ناشتہ کیا تو بابا جی نے اپنے کسی مرید کی ڈیپوٹی کو مجھے روڑتک چھوڑ آئے۔ بابا جی نے مجھے بہت پیار اور محبت سے الوداع کیا اور میں بابا جی کی ڈھیر ساری محبتیں اپنی میٹنے میں واپس آ گیا اور آ کر اپنے روزمرہ کے معمولات میں مصروف ہو گیا۔ چھ ماہ بعد کی بات ہے ایک دن لوگ میرے پاس آئے ہوئے تھے کہ کیا دیکھتا ہوں کہ کوئی مخذوب دیوانہ پھٹے پرانے کپڑوں میں بال اور شیو ہو گئی ہے۔ مجھے سے اور کی طرف آ رہا ہے۔ بہت سارے بچے اس کے ساتھ تھے جو اس کے پراسرار خلیے کی وجہ سے اس ساتھ تھے بلکہ اُس کو تک کر رہے تھے لیکن وہ لوگوں سے بے نیاز پہاڑی پڑھ رہا تھا۔ وہ ہجوم کو چیرتا ہوا تیزی سے طرف پڑھ رہا تھا۔ لوگوں نے اُس کو روکنے کی کوشش کی لیکن جب میں نے اشارہ کیا کام سے آنے دیا جائے تو کسی اُس کو نہ رکا۔ جب وہ میرے بہت قریب آیا تو مجھے لگا کہ میں نے اس کو کہیں نہ کہیں دیکھا ہے۔ جب وہ میرے بہت قریب آیا تو بولا پروفیسر صاحب دیوانے کو قریب آنے دیں تو میرے دل و دماغ میں آشنا کی ہر چیکی اور یہ توہینی اور جس کا مرشد نہ اراضی ہو گیا تھا اور مرشد نے اُس کو ایک سال کی سزا نمائی اور یہ سزا کا عرصہ گزار رہا ہے کیونکہ اُس کو چھ ماہ کا عرصہ گزر چکا تھا اور آج یہ پھٹے پرانے کپڑوں میں خوشی اور سستی سے پھر رہا تھا۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ مرشد کو راضی کرنے کے لیے اُس کی بتائی ہوئی سزا خوشی خوشی سہر رہا تھا۔

وہ قریب آ کر مجھ سے لپٹ گیا۔ میں بھی بہت خوشی اور گرم جوشی سے ملا۔ ہجوم شدید حیرت میں تھا کہ VII شخصیت ہے جس سے پروفیسر صاحب اتنی خوشی اور گرم جوشی سے ملے ہیں کیونکہ اُس کا حلیہ ایسا تھا کہ کوئی بھی سے گلے لگانے کو تیار نہیں تھا۔ میں اُس کو لے کر ایک طرف ہو گیا اور کسی کو کہا کہ شربت بنا کر لاو۔ اس دوران وہ اسٹان سنانے لگا کہ مرشد کی اس سزا میں جزو شہ اور سرور ہے وہ کہیں اور نہیں ہے۔ میرے گھروالوں نے میرا بہت پہچھا رسم چھایا بھی۔ میں نے اب گھروالوں کی بات نہیں مانی۔ اب میں ایک سال کا عرصہ پورا کر کے ہی واپس بابا جی س جاؤں گا کیونکہ پروفیسر صاحب آپ نے ہی مجھے بابا جی سے معافی لے کر دی تھی۔ اس لیے دل کیا آپ سے مل ادا رہا ج آ گیا۔ اس طرح کی اور بھی بہت ساری باتیں کر کے وہ چلا گیا اور جاتے ہوئے یہ وعدہ بھی کر گیا کہ جب سال کا گاتو آپ سے مل کر بابا جی کے پاس جاؤں گا اور جب اُس کی سزا کا وقت پورا ہوا تو وہ پھر مجھ سے ملنے آیا۔ وہ بہت

اک اس راتوں کے بعد مجھے لگایا تو کوئی تو انائی اور نہ میرے اندر حلول کر گیا ہے یا اندر سے بیدار ہو گیا ہے۔

## روحانی کیفیات شروع

ایک طویل عرصے سے روحانی ذکرو اذکار، روحانی مشقوں اور بے پناہ دعاوں کے بعد آخرفطرت کو مجھے آئی گیا اور روحانی مشاہدات، کیفیات کا نہ ختم ہونے والا سلسلہ شروع ہوا تو آج تک جاری ہے۔

## No Body خالی ذہن

مولانا سرکار کی زیارت کے بعد مجھے لگا میں اندر سے خالی ہو گیا ہوں، کبھی مستی و سرور بھی خالی پن کا احساس، اور مراقبہ کی وجہ سے لاشعوری مزاحمت ختم ہو چکی تھی۔ اب مجھے خیالات تنگ نہیں کرتے تھے بلکہ جس چیز پر توجہ لگاتا ہے، ان خالی قہا ایک خلا تھا جو میرے اندر تھا۔ میں گھنٹوں آنکھیں بند کر کے بیٹھا رہتا جیسے کسی کا انتظار ہو شاید میرے پاکھ مودار ہونے والا ہو یا باہر سے کسی نے آنا ہو۔ عجیب کیفیت طاری تھی کبھی احساس ہوتا کہ میرا وجود EXHIBIT فیں کرتا۔ رات کو گھنٹوں ستاروں کو تکتا رہتا تھا میں کے ساتھ دوستی ہو گئی تھی۔

کرے یا جنگل میں خاموشی سے بیٹھا رہتا لوگ مجھے پاگل کہتے۔ میں عدم وجود یا خالی پن کی طرف جارہا تھا دنیا میں الہار اپلٹھ ہونے کے برابر ہوتا۔ کئی کئی دن شیوونہ کرنی، کپڑے نہ بدلتا جو تے کبھی بھی پاش نہ کرنا جن کپڑوں میں پڑھنے کے لئے دیا تھا۔ شرائط کے ساتھ میں نے پورے اہتمام سے کیا۔ بہت خوشبو میں آئیں لیکن سرکار کا دیدار نہ ہوا میں اپنی کوشش میں لگا رہا۔ پھر کسی نے ناعلیٰ صیرکا وظیفہ دیا جو آج تک میرے اذکار کا حصہ ہے۔ جنات شیاطین منقی قوانی کے علاج میں اس سے اچھا شاید ہی کوئی عمل ہو۔

ایک مٹاٹی کی کش تھی جو مجھے مرائبے میں اندر لے جانے کی کوشش کرتی تھی اور میں جارہا تھا کہ مجھے لگتا شاید کار استہبول چکا ہوں، کسی اور گھر اور منزل کی طرف جارہا ہوں۔ تلاش ابھی بھی جاری تھی میری زندگی تلاش، حکوم میں ملکی تھی۔ میں خالی الذہنی (NO Mind) کی دنیا میں داخل ہو گیا تھا یا پاگل پن کی طرف جارہا تھا میرا اشعار

میں بڑی تبدیلی کی طرف بڑھ رہا تھا۔  
مولانا سرکار کی زیارت کے بعد مجھے اکثر احساس ہوتا کہ میرا جسم کسی واردات حادثہ یا تبدیلی کے مرحلے سے گزر گیا میری برسوں کی خواہش اور مراد پوری ہو چکی ہے۔ میں بار بار خود کو چکنی کا ثابت کہ میں واقعی جاگ رہا ہوں یہ واقعی میں ہوں اور مجھ پر کرم ہو چکا ہے۔  
میں ادیب یا شاعر نہیں ہوں اس لیے اپنی کیفیات، احساسات اور مشاہدہ بیان نہیں کر سکتا لیکن یہ اس دنیا و میہا سے اوپر کی کوئی بات تھی، مستی اور سرور کی لہریں میری گرگ میں دوڑ رہی تھیں، مستی نے مجھے گیرا ہوا تھا نہ چڑھا ہوا تھا

## حضرت علیؑ حیدر کرار کی زیارت

روحانیت میں مولا علیؑ کرم اللہ وجہ کا جو مقام ہے وہ کم و بیش تمام سا لکین جانتے ہیں۔ مسلم بزرگوں کے نان مسلم روحانی مسافر تا جدار ولایت مولا علیؑ سرکار کو ہی مانتے ہیں۔ دوہی اور بھارت میں جہاں بھی گیا وہاں پر نان بزرگوں سے ملاقات اور گفتگو ہوئی تو سب ہی آپ کو شہنشاہ ولایت مانتے ہیں۔  
کیونکہ آقائے دو جہاں رسول کریم ﷺ نے واضح طور پر فرمایا ہے کہ ”میں علم کا شہر ہوں اور علیؑ اس کا ہے۔“

مولانا سرکار کی شان ولایت اور مقام مجھ سیسا حیر کیا بیان کر سکتا ہے لیکن کسی اور کتاب میں تفصیل سے تباہ کی کوشش کر دیں گا۔ جب میں روحانی دنیا میں آیا ہے شمار بزرگوں سے ملابے شمار بزرگوں سے ملابے مطالعہ کیا تو ایک بات اچھی طرح سمجھا گئی کہ روحانیت میں باشدافت مولا علیؑ سرکار کی ہے۔

جب تک مولا علیؑ کی غلامی میں نہیں جاؤں گا کچھ نہیں ہو گا لہذا میں مختلف بزرگوں اور سیدوں سے ملابے درخواست کی کہ کوئی ایسا عمل دیا جائے کہ مجھے سرکار کی غلامی اور دیدار نصیب ہو جائے۔ شاید یہی وہ جذبہ عشق و محبت ہے اس کے ساتھ سرکار اور آپ کی آل سے عشق بھی بڑھتا چلا گیا یہاں تک کہ جنون اور دیوائی کی حد تک ہو گیا۔

ایک بزرگ نے مجھے یا حسینی یا قیوم بہ حمتک یا ار حم الرّاحمین 4104 بار 41 دن بعد نماز ۱۵۰۰ پڑھنے کے لئے دیا تھا۔ شرائط کے ساتھ میں نے پورے اہتمام سے کیا۔ بہت خوشبو میں آئیں لیکن سرکار کا دیدار نہ ہوا میں اپنی کوشش میں لگا رہا۔ پھر کسی نے ناعلیٰ صیرکا وظیفہ دیا جو آج تک میرے اذکار کا حصہ ہے۔ جنات شیاطین منقی قوانی کے علاج میں اس سے اچھا شاید ہی کوئی عمل ہو۔

جب آقائے دو جہاں کی زیارت ہوئی تو اس کے کچھ ہی عرصہ بعد میری یہ دیرینہ خواہش بھی پوری ہوئی۔ میری تھا جب مولا علیؑ کرم اللہ وجہ سرکار کی زیارت ہوئی سرکار کا مقام اور شان قابل دیدھی اُس پہلی ملاقات اور زیارت میزہ اور نہشہ آج بھی ہے۔

میں بہت صبح اٹھ گیا اور اپنے مکان کے چیچے پہاڑی کے اوپر چلا گیا اور گم صمیم بیٹھ گیا مجھے یقین نہیں آ رہا تھا کہ میری برسوں کی خواہش اور مراد پوری ہو چکی ہے۔ میں بار بار خود کو چکنی کا ثابت کہ میں واقعی جاگ رہا ہوں یہ واقعی میں ہوں اور مجھ پر کرم ہو چکا ہے۔

میں ادیب یا شاعر نہیں ہوں اس لیے اپنی کیفیات، احساسات اور مشاہدہ بیان نہیں کر سکتا لیکن یہ اس دنیا و میہا سے اوپر کی کوئی بات تھی، مستی اور سرور کی لہریں میری گرگ میں دوڑ رہی تھیں، مستی نے مجھے گیرا ہوا تھا نہ چڑھا ہوا تھا

نہیں میں کس منزل کی طرف جا رہا تھا یا پاگل پر کی طرف۔ پتہ نہیں زندگی کی طرف یا موت کی طرف کوئی قوت مجھے جارہی تھی اور میں آن دیکھی کشتی کا سوار بن چکا تھا۔ پتہ نہیں کہاں اور کیوں جا رہا تھا۔ لاذہنی کی حالت میں خوف بھی تھا جس بھی خوشی، حیرت، ڈر، عجیب کیفیات اور محemosات تھے لیکن میں تھا یہاں میرے ساتھ یہ مسئلہ تھا کہ میرا مرشد کوئی نہیں تھا جو مجھے بتاتا، جس سے Share کرتا، حوصلہ اور راہنمائی لیتا۔ حال میں پیچھے نہ جاسکتا تھا بلکہ مجھے آگے ہی جانا تھا۔ میں درمیان میں تھا اس دنیا اور باطن کی دنیا کے درمیان میں تھا۔ اسی طبقہ میں مختلف روشنیاں بھی سبز، بھی زرد، بھی جامنی، بھی کوئی اچانک روشنیوں کے فوارے پھوٹنے کا لذت بھی تھا اسی طبقہ میں جیرت و تحسیں اور خوف میں بنتا تھا۔ بھی یہ کیفیت طاری تھی کہ اچانک ایسا زور دار جھنگا کا کہ میں دنیا میں جانے کے لیے۔ ایسی حالت میں مرشد کامل نعمت ہوتا ہے۔ میں دروازے پر دستک دے رہا تھا، میرا مرشد کا لہذا میں نظرت کے ہاتھوں میں تھا اور شاید میں قریب پہنچ رہا تھا۔

مری کی خُسردی کے باوجود میں پسینے سے شرابو رہا، میرا دل زور زور سے دھڑک رہا تھا جیسے باہر آجائے گا، اسی عالی طاری تھی، میں خوف میں بنتا تھا، اب کیا کروں سمجھنیں آ رہی تھی۔

اسی عالی عالی میں مرشد کامل اللہ کا انعام اور نعمت ہوتا ہے۔

میں کسی بار مرشد ڈھونڈنے کی کوشش کر چکا تھا لیکن ملا ہی نہیں۔ مرشد کامل شاذ و نادر ہی ملتا ہے جو سلوک کی بے کیفی جیسے تمام روحانی صلاحیتیں سلب ہو گئی ہیں۔ کچھ بھی نہیں رہا سب کچھ چھن گیا ہے۔ اور یہ کیفیت کئی دن تک اسی عالی عالی میں تھا۔ جو سلوک کی مختلف منازل سے واقع ہو، جو دروازے سے گزار سکے، جو پردے ہٹا سکے، جو باطن ہے اسی عالی عالی میں تھا۔ ہونہر سے ملا سکے، باطن کی تاریکی کو روشنی میں بدل سکے، یہ بہت دشوار گھٹری ہوتی ہے۔

اب کبھی میرے جیسا مسافر مرشد کے بغیر سفر کرتا ہے تو سفر آلام و مصائب سے بھرا ہوتا ہے میں کتنے ہمینوں سے جاتی ہے، تمام عالموں کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ بعض اوقات لگتا ہے کہ نور ذات الہی میں جذب ہو گئے ہیں قدرہ سمندر میں لگنے کے لیے بھی خود پر جر کرنا پڑتا۔ ارتکاز مجھے حاصل ہو چکا تھا، مراقبہ میں کر رہا تھا، کوئی بتانے والا نہیں تھا کہ میں پرواز مزارات پر حاضری اس کو بسط کی حالت کرتے ہیں۔ یہ دنوں کیفیات اکثر میرے اور بھی طاری ہوتی ہیں اس وقت بھی اور آج بھی طاری ہوتی رہتی ہیں۔ کیونکہ قبض کے بعد بسط کا اپنا ہی سرور ہے اور قبض ختم کرنے کے لیے سالک اور اسی

کیا آدمی رات سے زیادہ کا وقت تھا جاندارے روشن تھے میں نے بے بی ولادار گی اور محبت سے اللہ کو پکارنا۔ فوج کر دیا ہلیز Help me مجھے راستہ دکھائیں راہنمائی کریں کافی دیر بعد جب حالت سنبھلی تو کمرے میں جا کر سونے کی کوشش کرتا آنکھوں کے سامنے عجیب چیزیں اور چہروں کا احساس ہوتا۔ ابھی سویا ہی تھا کہ

میں کیا آدمی سونے کی کوشش کرتا آنکھوں کے سامنے اور اسی طبقہ میں میرے اوپر آکر بیٹھ گئی ہے میں پوری کوشش کر رہا تھا وہ وزن ختم ہو ارتکاز اور جس دم میں مزہ آتا ایک رات جیسے ہی مراقبہ شروع کیا تو محیت کامل کی حالت طاری ہو گئی گرد پیل سے غافل ہو گیا، استغراقی اور جذب کی حالت طاری ہو گئی، فالجی کیفیت طاری ہو چکی تھی، کامل استغراق اور محیت میں جسم بے وزن ہو گیا ہے، پشت میں سر سراہٹ اور گرمی کا احساس ہو رہا تھا جیسے کوئی کمر پر رہا تھا پھیر رہا ہے، جسم پر کچپی کی حالت طاری تھی، کمر سے درد کی لہریں نکلنے کا احساس بھی ہو رہا تھا، سرور اور مستی کی لہریں نکل کر دماغ میں پھیل رہی تھیں،

## قبض اور بسط

یہاں میں یہ عرض کرتا چلوں کہ روحانی لوگوں کو بار بار دنفسی کیفیتوں سے گزرنما پڑتا ہے۔

کبھی لگتا ہے کہ روحانی ترقی رک گئی ہے۔ سرور، مستی اور نشہ ختم ہو گیا ہے۔ مایوسی، اندر ہمراہ، خاموشی، بے راہی، بے کیفی جیسے تمام روحانی صلاحیتیں سلب ہو گئی ہیں۔ کچھ بھی نہیں رہا سب کچھ چھن گیا ہے۔ اور یہ کیفیت کئی دن تک اسی عالی عالی میں تھا۔ کبھی جب روحانیت کھلتی تو لگتا چاروں طرف روشنی اندر باہر فورانی روائی ہے اسی عالی عالی کیفیت کے لیے بھی خود پر جر کرنا پڑتا۔ ارتکاز مجھے حاصل ہو چکا تھا، مراقبہ میں کر رہا تھا، کوئی بتانے والا نہیں تھا کہ میں پرواز مزارات پر حاضری اس کو بسط کی حالت کرتے ہیں۔ یہ دنوں کیفیات اکثر میرے اور بھی طاری ہوتی ہیں اس وقت بھی اور آج بھی طاری ہوتی رہتی ہیں۔ کیونکہ قبض کے بعد بسط کا اپنا ہی سرور ہے اور قبض ختم کرنے کے لیے سالک اور اسی

## روشنیاں اور جھٹکے

ساتھ کچھ ہوا تھا۔

کافی دیر ذکر کرتا رہا اور اللہ سے دعا بھی۔ پھر نوافل پڑھنے شروع کر دیئے۔ اس طرح صبح ہو گئی۔ حیرت اور خوف میں بتارہ سارا دن سوچتا رہا کہ میں اب مراقبہ نہیں کروں گا اور یہ سب کچھ چھوڑ دیتا ہوں کیہیں میں ہو جاؤں یا مرنے جاؤں لہذا یہ فیصلہ کر کے میں Relax ہو گیا سارا دن مصروف رہا البتہ ذکرو اذ کار کرتا رہا۔ یہاں میں بات کا ذکر کرتا چلوں کہ اُس دن سے لے کر آج تک جھکے جا رہی ہیں اُس رات کے بعد ایک سال تک مجھ شد پہلے بعض اوقات، گر جاتا لگتا کوئی چیز کمر میں داخل ہوتی ہے یا لکھتی ہے کوئی روحانی لینکہ لگتا ہے یا کوئی پردہ ہوتا ہے۔ کسی خوانی یا قرآن پاک کی کسی آیت پر پایا کسی روحانی یا اسلامی واقعہ پر اچانک جھکنا لگتا ہے جیسے روح کے ساتھ کوئی کارروائی ہے۔ یہ جھکے اکثر روحانی مسافروں کو لگتے ہیں ان جھکنوں کا تعقیل روح یا الطیفہ زیناف سے ہو سکتا ہے جو کمر اور ناف کے ہے۔ اُس رات کے بعد دوسرا تبدیلی یہ آئی کہ مجھے سوتے جا گئے چلتے پھر تے روشنی کے جگنو نظر آنے شروع ہو گئے۔ بعض اوقات اتنی تیز روشنی ہوتی کہ خاف کے اندر یا باہر ہر جگہ روشنی ہوتی آنکھیں کھلی ہوں یا بند ہوں۔ پھر تے کھڑے بیٹھے اپنے اطراف میں روشنی کے جگنو نظر آتے۔ حیرت مجھے اُس وقت ہوتی جب واش روم میں بھی دیوار پر یا کہیں بھی نظر آتی۔ یہ روشنیاں شاید میرے باطن سے پھوٹ رہی تھیں یا تیسری آنکھ بیدار ہو رہی تھی یا سینہ رہی چکا تھا اور پردے ہٹ رہے تھے۔ ڈیڑھ سال مجھے یہ روشنیاں اطراف میں نظر آتی رہیں جو صرف مجھے نظر آتی تھیں اور مراقبہ میں بھی مختلف رنگ اور روشنیاں نظر آتیں۔ سراقبہ کرتے وقت اکثر بے وزن ہونے کا احساس ہوتا اور جھکتے بھی پشت میں سر سراہٹ اور گرمی کا احساس ہوتا۔

یا حسی یا قیوم کا ورد کرو اذ کار، عالم استغراق و مد ہوشی اور مراقبہ کے ساتھ سائنس کی مشقیں جاری تھیں میں ایک خود کار سسٹم کی طرح یہ سب کرتا تھا میں رات کوئی اللہ کے ناموں اور قرآن پاک کی سورتوں کے وظیفے کر کتا تھا۔ لیکن میری اصل توجیہا حسی یا قیوم پر تھی کہ کب سوا کروڑ پورا ہو گا جو میں بہت پہلے سے کرتا آ رہا تھا۔ آخری دن رہ گئے تو مجھے بہت خوش تھی کہ اللہ کی توفیق سے میں اپنی منزل کی طرف جا رہا ہوں، کتنے مہینوں سے میں رہا تھا اللہ کا کرم کہ ایک بھی ناغدہ ہوا بلکہ رب ذوالجلال کا یہ کرم شامل حال رہا اور مسلسل آٹھ سال میں ایک بھی ناغدہ ہوا۔ جب آخری تین دن رہ گئے تو مجھے خوشی کے ساتھ اداسی بھی شروع ہو گئی کیونکہ مجھے یا حسی یا قیوم کی عادت گئی تھی یہ میری زندگی اور وجود کا حصہ بن چکا تھا مجھے اداسی تھی کہ اب یہ تم ہو جائے گا تو میں کیا کروں گا۔ کافی سوچ ہے کے بعد آخری دن سے پہلے ہی میں نے فیصلہ کیا کہ میں اب یا حسی یا قیوم کو پانچ کروڑ تک لے کے جاؤں گا۔ بعد جب پانچ کروڑ ہو گیا تو میں نے فیصلہ کیا کہ دس کروڑ تک۔ پھر جب دس کروڑ ہوا تو سوچا اب میں کروڑ۔ جب الحمد للہ بفضل خدا کچھ عرصہ پہلے ہیں کروڑ ہو گیا تو اب یہ فیصلہ کیا کہ اب گنتی بند، آخری سائنس تک اب مرنے تک یا حسی یا قیوم کھلا پڑھنا ہے اور جو الحمد للہ آج بھی جاری ہے اور ہزاروں دوست احباب بہن بھائی بھی دنیا جہاں میں کر رہے ہیں رہ ذوالجلال کا شکر ہے اسی کی مدد سے یہ سب ممکن ہے۔

یاد ہے وہ دن بہت خوبصورت تھا جب میر ایسا حسی یا قیوم کا ورد سوا کروڑ ہوا۔ یہی وہ ورد تھا جس سب کچھ دیا میں جس کی تلاش میں تھا۔ شکرانے کے نوافل پر ہے مٹھائی تقسیم کی اور رب کاشکرا دا کیا جسی دو اگر وہ ترک ہیوانات، ارتکاز توجہ، جس دم کے اثرات شروع ہو گئے۔ مجھے سانس کی مشقوں اور مرابتے کے استغراق اور ڈوب جانے کی حالت طاری ہو جاتی، دنیا سے لائقی بڑھ گئی تھی کیونکہ لاشعوری مزاجت ختم کی امرات پر کامزہ آتا۔

پہنچنے چلتا کہاں ہوں؟ کہھر ہوں؟ کیوں ہوں؟ کیا کر رہا ہوں؟ اکثر کشفی صلاحیتوں کا احساس ہوتا کسی کو اس میں آتا وہ بچ ہوتا۔

گویہت اور استغراق کے علاوہ کمر سے لہریں لکھتیں، جھٹکے لگتے، سرور کی لہریں، جسم اور دماغ میں دوڑتی نظر آتیں، اور اسم پاکا پسکا وزن ختم نشیلی لہریں جسم میں دوڑتیں۔ مجھے اس نشہ میں لذت محسوس ہوتی کمبل میں لیٹاں اس حالت کو کرتا ایک عجیب عالم مدد ہوئی اور سرور اسی نشہ اور کیفیات کو پانے کے لیے مراقب کرتا اکثر سانس اور مرابتے کے دوران میں فرق ہو جاتا، استغراقی حالت طاری ہو جاتی، آنکھوں کے سامنے کبھی کبھی روشنی کا سمندر رہا گھیں مارتا مختلف چلتے ہاتے، رُگ میں کبھی بجلیاں کو دنے کا احساس ہوتا۔ جنم اتنا ہکا ہو جاتا کہ خود کو چھو کر چٹکی کاٹنا کہ میں ہی ہوں ہوں پا سو رہا ہوں رُگ پے میں بر قی روکے دوڑنے کا احساس ہوتا ایسا سرور و مستی اور نشہ کہ اس کیفیت سے نکلنے کو دل نہ اکھیں بند کئے اس کیفیت کو میٹھی گولیوں کی طرح چوستارات، تہائی، کمرہ یا باہر چاند ستارے یہی دنیا تھی یہی اسی مراقبتی میسری زندگی اور جینیے کی آرزو تھی۔ ہر وقت دل کرتا مراقبہ کروں سرور اور نشیلی کیفیت سے نکلنے کو دل نہ کرتا۔ یہ کیفیت نشہ، سرور اور دیوالی گی کا وقت تھا میں پہاڑوں پر تیز رفتاری سے اوپر چڑھتا۔ دوست کہتے کہ سر کے ساتھ جنات اور انداز اکار اور پر لے جا رہے ہیں میں اکثر تینیں کلو میٹر پیدل چلتا اور مزہ آتا۔ ایک جنون دیوالی گی میرے اوپر طاری تھا جسی ہو گئے چلا ہی تھی سارا سارا دن پیدل جنگل میں چلتا۔ مختلف مزارات پر پیدل جاتا مجھے کرنٹ لگ چکا تھا میرا جسم طلب کر رہا تھا تدبیلی کے عمل سے گزر رہا تھا میرے جسم میں باطن سے بر قی روکی لہریں پھیل رہی تھیں۔ کچھ تھیں جیزیں جسم میں تھیں اور میں حیرت دیوالی گی سے اس حالت سے گزر رہا تھا میں کچھ بھی نہیں کر رہا تھا اور تو فطرت ہی میرے کر رہا تھا۔ میں اپنی ہر حرکت کو خوف، تجسس اور حیرت سے دیکھ رہا تھا اور چلا جا رہا تھا۔ میں اس چیز کا اقرار کرتا ہو رہا تھا۔ میرا شد کوئی نہیں تھا لیکن ربِ ذوالجلال نے مختلف کتابوں بزرگوں اور واقعات سے میری بھرپور ہنمانی کی اسی کام ہماری ہے۔ یہ سب میرے رب کا کرم ہے۔ میں تو کچھ تسلی ہوں جو اس کے اشارے پر چلی جا رہی ہے۔

## عشقِ الہی

یہاں ایک بات کا ذکر کرنا ضروری ہے کہ مجھے پیچے ہی نہیں چلا کہ کب مجھے خالقی کائنات سے دیوالی کی

حدائقِ مشق ہو گیا تھا میں نے ہر وقت اب کائنات، فطرت، زمین، آسمان درخت، پھول، دریا، سمندر، ستارے، سورج، بادل، انسانوں کا عروج و زوال، انبیاء کرام اور عظیم بزرگوں کے بارے میں سوچنا، رب اور رب کی تعلیل بارے میں یہ سوچنا کہ میرا رب کتنا عقل والا اور مکمل ہے اس کی تحقیق کتنی مکمل ہے اور انسان کیا چیز ہے انسان کے الہام کے بارے میں غور کرنا۔

کبھی بھی ورد کرتے کرتے میرا دل کرتا کپڑے پھاڑ دوں، جنگل میں بھاگ جاؤں، اسی دوران میں ضرب کے ساتھ ورد کرتا تھا، دوران ورد جنون طاری ہو جاتا۔ وحشت، نشہ دیوانگی ایک حال کی کیفیت طاری ہو جاتی پن جنول۔ میرا دل کرتا میں پھٹ جاؤں۔ ہر چیز چھوڑ کر جنگلوں محراوں میں چلا جاؤں کوھراوں۔ باطن کی بیداری یہ ضرب کے ساتھ پہلے کلے کا درد کمال ہے۔ کبھی اللہ اللہ کرتے حال طاری ہو جاتا تھی بار جنگل میں جا کر ورد کیا اور بال کی کیفیت کو طاری ہونے دیا یہ میں کپڑے پھاڑ ڈالنے کو دل کرتا کہ میرے ساتھ اب جو ہونا ہے ہو جائے۔ شاید کوئی نہ بے باطن سے باہر آنا چاہتی ہے پتہ نہیں کیا ہو رہا تھا لیکن مجھے ورد کرتے کرتے حال پڑ جاتا۔

## قرآن مجید سرچشمہ، فیض

محترم فارسین! میں جیسا کہ بار بار اقرار کرتا آیا ہوں کہ میں تلاش حق کے اس عظیم سفر پر بغیر مرشد کے رہاں دواں غالباً سخن سفر میں بار بار مجھے استاد اور مرشد کی کمی شدت سے محسوس ہوتی تھی۔ لیکن یہ بات بھی یقین اور اہل قلم میں جس ذات حق کی تلاش میں تھا وہی ربِ ذوالجلال بار بار ہر مشکل مرحلے پر میری مدد اور رہنمائی کر رہا تھا۔ سب بڑی باتیں بغیر کامیابی اور مشابدے کے بھی میں جس مستقل مزاہی اور جنون کے ساتھ اس سفر پر چلا جا رہا تھا یہ جذبہ استفات مجھے میرے دل بر جانی اللہ تعالیٰ نے ہی دی تھی۔ وگرنہ میں کب کا تحکم ہار کر اس سفر کو ترک کر چکا ہوتا۔

نگہان بھی یاد ہے جب میں بھاگ بھاگ کر تحکم چکا تھا تو اچاک ایک دن میرے دل و دماغ میں ایک ہلال بھی کندے کی طرح چکا اور مجھے سرشار کر گیا وہ یہ کہ جس خالق کائنات کے عشق اور تلاش میں تم کتنے عرصے سے سرگالا ہو اُس کے کلامِ قلم نے دھیان سے پڑھا ہی نہیں کر دیتے کائنات نے اپنی اس عظیم ترین کتاب میں کیا پیغام دیا ہے۔

لہذا میں نے ترجمے کے ساتھ قرآن مجید پڑھنا شروع کر دیا اور جیسے جیسے میں قرآن مجید کو پڑھتا گیا ویسے ویسے علم و عرفان کی برسات میرے فہم و عقل پر ہوتی گئی اور میرے من کا اندر ہیرا اور اور بہت ساری الجھنیں دور ہوتی گئیں اور مجھے آگے کا راستہ نظر آتا گیا۔

ایے تو قرآن مجید کا ایک ایک لفظ اپنے اندر سمندر روں کی وسعت رکھتا ہے لیکن مجھے جن آیات مبارکے بہت زیادہ ممتاز کیاں میں سے کچھ درجن ذیل ہیں۔

سب سے پہلے جس آیت مقدس نے مجھے اپنے حرمیں جلد اداہ سورۃ البقرہ کی یہ آیت تھی جس میں اللہ تعالیٰ پر

فَلَمَّا كُرُوزَنِيَ أَذْكُرُهُمْ وَأَشْكُرُهُمْ وَلَا تَكُرُونِي ۝ (۱۵۲)

وہی: اس لیے تم میرا ذکر کرو میں بھی تمہیں یاد کروں گا۔ میری شکرگزاری کو اور ناشکری سے بچو۔

یوکہ میں راستے کی تلاش میں تھا تو مجھے اشارہ اور راستہ نظر آیا جس میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر کہا ہے کہ تم

کبھی بھی ورد کرتے کرتے میرا دل کرتا کپڑے پھاڑ دوں، جنگل میں بھاگ جاؤں، اسی دوران میں

ضرب کے ساتھ ورد کرتا تھا، دوران ورد جنون طاری ہو جاتا۔ وحشت، نشہ دیوانگی ایک حال کی کیفیت طاری ہو جاتی

پن جنول۔ میرا دل کرتا میں پھٹ جاؤں۔ ہر چیز چھوڑ کر جنگلوں محراوں میں چلا جاؤں کوھراوں۔ باطن کی بیداری

یہ ضرب کے ساتھ پہلے کلے کا درد کمال ہے۔ کبھی اللہ اللہ کرتے حال طاری ہو جاتا تھی بار جنگل میں جا کر ورد کیا اور بال

کی کیفیت کو طاری ہونے دیا یہ میں کپڑے پھاڑ ڈالنے کو دل کرتا کہ میرے ساتھ اب جو ہونا ہے ہو جائے۔

شاید کوئی نہ بے باطن سے باہر آنا چاہتی ہے پتہ نہیں کیا ہو رہا تھا لیکن مجھے ورد کرتے کرتے حال پڑ جاتا۔

اس آیت کے بعد جس آیت نے مجھے سب سے زیادہ ممتاز کیا اور مجھے حوصلہ اور استقامت بھی دی کیونکہ اس

اے ہمارے کی ذات کی ذات کی ذات نے تمام مسائل کا حل بھی بتا دیا ہے۔

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

وَإِذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا الْعَلَمُ ثُقْلُهُمْ ۝ (۱۰)

ترجمہ: اور یاد کرو اللہ کو، بہت زیادہ تاکہ تم فلاح پا جاؤ۔ (سورۃ الجمعۃ آیت نمبر 10)

کیونکہ میں عرصہ دراز سے کامیابی کے لیے در بدر بھک رہا تھا اور مجھے کوئی منزل نظر نہیں آ رہی تھی اور یہاں

اے ارت پاک واضح طور پر کہہ رہا تھا کہ کامیابی چاہتے ہو تو میرا ذکر کثرت کے ساتھ کرو لہذا اس فرمان پاک کو میں نے

اپنے پاندھا اور دن رات کثرت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے نام اور قرآن مجید کی آیات مبارکہ اور سورتیں پڑھنا شروع

کیا اور یہ عادت اور جنون پہلے دن سے آج تک اللہ تعالیٰ کے فضل سے جاری و ساری ہے۔ یہاں میں روحانی طالب

کیوں نہیں کرتا ہوں کہ جب بھی آپ خود کو ناکام محسوس کریں تو قرآن مجید اور اللہ تعالیٰ کے با برکت ناموں کا

بھکی یاد ہے جب میں بھاگ بھاگ کر تحکم چکا تھا تو اچاک ایک دن میرے دل و دماغ میں ایک ہلال

ہوا۔ کام کو تم نے دھیان سے پڑھا ہی نہیں کر دیتے کائنات نے اپنی اس عظیم ترین کتاب میں کیا پیغام دیا ہے۔

لہذا میں نے ترجمے کے ساتھ قرآن مجید پڑھنا شروع کر دیا اور جیسے جیسے میں قرآن مجید کو پڑھتا گیا ویسے ویسے

علم و عرفان کی برسات میرے فہم و عقل پر ہوتی گئی اور میرے من کا اندر ہیرا اور اور بہت ساری الجھنیں دور ہوتی گئیں

اور مجھے آگے کا راستہ نظر آتا گیا۔

سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ۝ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۝ (۱)

آسمانوں اور زمین میں جو ہے (سب) اللہ کی تسبیح کر رہے ہیں۔ وہ زبردست باحکمت ہے۔

بہت سارے لوگ جو تسبیح کرنے پر اعتراض کرتے ہیں ان کے لیے واضح نشانی ہے کہ انسان ہی نہیں کائنات کی

اس ذات پاک کی حمد و شناسیں مشغول اور تسبیح کر رہی ہے۔

مری میں جہاں میرا گمراہ تھا وہاں پر فطرت اپنی تمام رعنائیوں کے ساتھ جلوہ افروز تھی تو میں جب بھی پہاڑی پر

جنگل میں یادِ حق میں مشغول ہوتا یا مری کی نیخِ شنڈی اور تاریک راتوں میں جب ذکر اذکار کرتا تو مجھے ہر چیز اس ذکر میں نظر آتی۔ مجھے لگتا ہر چیز اللہ تعالیٰ کا ہی ذکر کر رہی ہے اور میں اپنی قسمت پر بہت زیادہ شاکر ہوتا کہ میں بھی کہ میں جو بھی لوگ یا چیزیں اللہ تعالیٰ کا ذکر کر رہی ہیں ان میں شامل ہوں تو میری ادا کی اور مایوسی دور ہو جاتی اور میں مز جذبے کے ساتھ ذکر اذکار کرتا اور بہت زیادہ مزہ آتا۔

اللہ تعالیٰ پر ایک اور وضاحت بہت ضروری ہے موجودہ دور میں مایوسی، خوف اور ڈپریشن کے امراض بڑھتے اس لئے میں ڈپریشن اور خوف وہم کے مرضیوں کو جب اللہ تعالیٰ کے مخصوص نام ورد کرنے کے لیے دیتا ہوں تو اس کا دام، خوف اور ڈپریشن دور ہو جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نفسِ مطمئنہ کی جس دولت سے مالا مال ہوتے ہیں کوئی اور نہیں۔ بلاشبہ موجودہ دور فرستہش اور مایوسی کا بیان اور مایوسی جب انسانوں کا مقدر بن چکی ہے تو دلوں کا طینان تو صرف اللہ کے ذکر میں ہی ہے۔ باقی آیات کی طرح مجھے اس آیت مبارکہ نے بھی بہت زیادہ متاثر کیا اور ادا کی اور ناکامی کے دور سے نکلنے میں مجھے بہت مدد دعائیں سالکیں جب روحانی سفر کے دوران قبض کی کیفیت سے دوچار ہوتے ہیں تو اللہ تعالیٰ کا ذکر کہی قبض کی کیفیت کو اس طبق کی سرشاری عطا کرتا ہے۔ جب بھی روحانی سفر کا سرور اور مستقیم ہو جاتی ہے یا انوارات اور مشاہدات کم اس تو وہ زیادہ سے زیادہ ورد کر کے اُس مایوسی کی کیفیت سے نکلتا ہے۔

ٹلاشِ حق کے مسافر جب دنیا جہاں کے کام کر کے تھک جاتے ہیں یا جدائی کا زہر ان کو بہت زیادہ تکلیف اور دوچار کر دیتا ہے تو انہیں سکون قلب کی دولت ذکر سے ہی نصیب ہوتی ہے۔ بھر کے مسافروں کی بے چینیاں درکرنے لگا۔ بلکہ میں یہاں ایک بات ضرور کروں گا کہ جب بھی میں اللہ تعالیٰ کے ناموں کو دیکھتا ہوں تو ہر نام کی طرح اسی تو زیادہ نظر آتی ہیں کہ بھی دل کرتا یہ پڑھوں، بھی دل کرتا وہ پڑھوں، میرے اللہ کا ہر نام ہی باکمال اور عظیم ترین مجھے اللہ تعالیٰ کے تمام ناموں سے عشق ہو گیا۔ مجھے جب بھی موقع ملتا میں کوئی نہ کوئی اللہ کا نام پڑھنا شروع کر دیتا۔ کیونکہ اس کے ذکر کے بعد جو نہ، سرور اور مستقیم سا لک کولتی ہے اُس کی نظریہ کہیں نہیں ملتی۔

ای وران قرآن مجید کی ایک ایسی آیت مبارکہ جس نے میری بہت ساری الجھنیں دور کر دیں اور اس آیت ایک انشقا جو میرے حواس پر چھا گیا۔ سورۃ البقرہ کی آیت نمبر 138 میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

**صَبَّاغَةُ اللَّهُ وَ مَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ صِبَاغَةً وَ نَحْنُ لَهُ عَبِيدُونَ ﴿١٣٨﴾**

میرے جسم کے اربوں حصے ہوں اور میری کھربوں زبانیں ہوں تو میں اللہ تعالیٰ کا ہر صفاتی نام کثرت سے پڑھوں۔ پھر میں یہ سوچتا کہ اس دنیا میں تو ممکن نہیں لیکن جنت میں جا کر میں اپنی یخواہش ضرور پوری کروں گا اگر اس کنہ کا کو اللہ تعالیٰ کے

کرم خاص سے جنت ملی۔ سرکارِ مدنیہ کے نعلیں پاک کے صدقے میں اس خواہش کو بعد میں میں نے اس طرح بھی پڑھا کہ جب ہزاروں لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تو میں مختلف لوگوں کو اللہ تعالیٰ کے مختلف نام ورد کرنے کے

دینا شروع کر دیئے تا کہ میرے اللہ کا ذکر زیادہ سے زیادہ ہر نام کا ہو اور میری یہ عادات اور کوشش آج بھی ہے کہ میں اپا

پاس آنے والوں کو مختلف نام بتاتا ہوں تا کہ زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے ناموں کی تسبیح ہو سکے۔ ریاضت اور مجاہدیوں کے

دور میں جب من کی ادا کی شدت اختیار کر جاتی، جب من کا اندر ہیرا درونہ ہوتا، جب طویل ذکر اذکار، مراثی اور ریاضتوں اور جاہدوں کے بعد بھی ناکامی ملت تو مجھے سورۃ الرعد کی آیت مبارکہ پڑھ کر بہت سکون ملتا۔ جس میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں

الَّذِينَ آمَنُوا وَ تَطَمِّنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ الَّذِينَ لَا يَذْكُرُونَ ﴿28﴾

اور پھر جب میری نظر سورۃ الاعراف کی ان آیات پر پڑی جہاں پر پروردگار فرماتے ہیں:

**وَ لِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَ ذَرُوا الظَّمِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْنَائِهِ سَيْجَرَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿180﴾**

اور اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سوان ناموں سے اللہ ہی کو موسوم کیا کرو (1) اور ایسے لوگوں سے تعلق نہ رکھو جو اس کے ناموں میں کج روی کرتے ہیں (2) ان لوگوں کو ان کے لیے کی ضرور سزا ملے گی۔

کیونکہ میں خالق کائنات کے عشق میں بڑی طرح بنتا ہو چکا تھا تو جب میں نے یہ آیت مبارکہ پڑی تو مجھے

کے پاک ناموں سے بہت زیادہ عشق ہو گیا کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا حکم بھی تھا لہذا میں زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے ناموں

درکرنے لگا۔ بلکہ میں یہاں ایک بات ضرور کروں گا کہ جب بھی میں اللہ تعالیٰ کے ناموں کو دیکھتا ہوں تو ہر نام کی طرح اسی

اتنی زیادہ نظر آتی ہیں کہ بھی دل کرتا یہ پڑھوں، بھی دل کرتا وہ پڑھوں، میرے اللہ کا ہر نام ہی باکمال اور عظیم ترین

مجھے اللہ تعالیٰ کے تمام ناموں سے عشق ہو گیا۔ مجھے جب بھی موقع ملتا میں کوئی نہ کوئی اللہ کا نام پڑھنا شروع کر دیتا۔ کیونکہ

میرا صل وظیفہ یا حسینی یا قیوم یا ذوالجلال والا کرام تھا باقی نام میں تھوڑے تھوڑے پڑھتا۔ اکثر میرا دل کرتا

یہ سوچتا کہ اس دنیا میں تو ممکن نہیں لیکن جنت میں جا کر میں اپنی یخواہش ضرور پوری کروں گا اگر اس کنہ کا کو اللہ تعالیٰ کے

کرم خاص سے جنت ملی۔ سرکارِ مدنیہ کے نعلیں پاک کے صدقے میں اس خواہش کو بعد میں میں نے اس طرح بھی پڑھا کہ جب ہزاروں لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تو میں مختلف لوگوں کو اللہ تعالیٰ کے مختلف نام ورد کرنے کے

پاس آنے والوں کو مختلف نام بتاتا ہوں تا کہ زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے ناموں کی تسبیح ہو سکے۔ ریاضت اور مجاہدیوں کے

دور میں جب من کی ادا کی شدت اختیار کر جاتی، جب من کا اندر ہیرا درونہ ہوتا، جب طویل ذکر اذکار، مراثی اور ریاضتوں اور جاہدوں کے بعد بھی ناکامی ملت تو مجھے سورۃ الرعد کی آیت مبارکہ پڑھ کر بہت سکون ملتا۔ جس میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں

**الَّذِينَ آمَنُوا وَ تَطَمِّنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ الَّذِينَ لَا يَذْكُرُونَ ﴿28﴾**

ترجمہ: جو لوگ ایمان لائے ان کے دل اللہ کے ذکر سے اطمینان حاصل کرتے ہیں۔ یاد رکھو اللہ کے ذکر سے بھی بھی کوئی

ہی دلوں کو تسلی حاصل ہوتی ہے۔ (1)

**وَهُوَ مَعْكُمْ أَبِنَ مَا كُنْتُمْ ۝ وَاللَّهُ يَمْتَأْتِلُونَ بِصَيْرِ ۝ ۴۶ ۝**

بر انہیں لگا کیوں کہ مجھے ہر چیز اور انسان میں خالق کائنات کا رنگ یاد آ جاتا ہے کہ اس کا بنانے والا کون ہے۔

تمام روحانی طالب علم اس فلسفے یا سوچ کو نہیں اپنا سکیں گے ان کا عشق یا تلاش حق کا سفر پورا نہیں ہو گا۔

یہاں پر میں سورۃ البقرہ کی آیت نمبر 165 کا بھی ذکر کرتا چلوں جہاں میرے مولانے فرمایا:

**وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَثْدَادًا يُحْبِطُهُمْ كَعْبَ اللَّهِ  
وَ الَّذِينَ أَمْنَوْا أَشَدُ حُبَّاً لِلَّهِ وَ لَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ ۚ أَنَّ  
الْقُوَّةَ لِلَّهِ كَبِيرًا ۝ وَ أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ ۝ ۱۶۵ ۝**

ترجمہ: بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو اللہ کے شریک اور وہ کوٹھرا کران سے ایسی محبت رکھتے ہیں جیسی مہربانی کے ساتھ سے ہوئی چاہیے (1) اور ایمان والے اللہ کی محبت میں بہت سخت ہوتے ہیں (2) کاش کر مشرک لوگ جانتے جب کہ عذاب کو دیکھ کر (جان لیں گے) کہ تمام طاقت اللہ ہی کو ہے اور اللہ سخت عذاب دینے والا ہے (تو ہرگز مشرک کرتے)۔

یہاں پر مجھے شدت سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ خالص محبت کا احساس ہوتا کہ کسی بھی سالک کا عشق اُس دن کے ادھورا ہے جب تک وہ تمام رشتقوں اور تعلقات کو صرف اللہ تعالیٰ کی وجہ سے ہی نہ رکھے اور اگر کوئی سالک تعالیٰ کے بجائے اور وہ کو اللہ تعالیٰ کا مقام دینا شروع کر دے گا تو ایسے لوگوں کے لیے عذاب الہی ہے۔ توجیہ اور صرف اور صرف اللہ سے، کسی سے بھی نہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ شرک اور شرک پسند نہیں کرتا۔ جب ہم معاشرے میں باش روگوں کو یا اعلیٰ افسران کو اپنا خدا مان لیتے ہیں کہ یہی لوگ نفع و فکران کے ذمہ دار ہیں یا اگر کوئی بڑا آفسر ہم، ہم کے تو ہم کا میاب ہیں و گرنہ ناکام تو اللہ تعالیٰ کی ذات اس بات کو بالکل بھی پسند نہیں کرتی۔ اس آیت مبارکہ کے بعد اپنی ذات کی بہت ساری کمزوریوں کا احساس ہوا تو میں نے اپنا قبضہ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف کر دیا۔ میری تربیت میں اس آیت مبارکہ نے بھی بہت بڑا کردار ادا کیا۔ یہاں پر میں سورۃ حیدد کی آیت 3 کا بھی ذکر کر رکھا جہاں پر اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

**هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ۝ وَهُوَ بُكْلُ شَيْءٍ عَلَيْهِمْ ۝ ۳ ۝**

ترجمہ: وہی پہلے ہے اور وہی پیچھے، وہی ظاہر ہے اور وہی مخفی وہ ہر چیز کو بخوبی جانے والا ہے۔

قرآن مجید کی اس آیت مبارکہ نے بڑا عرصہ تک میرے اور ایک حمر اور جدانی کیفیت طاری رکھی کہ اول اور ظاہر و باطن وہی ذات ہے باقی ہر چیز نے فنا ہو جانا ہے۔ پوری کائنات ریت کے ذردوں کی طرح بکھر جائے گی اور کوئی باقی نہیں رہے گا۔ یہاں پر میرا ماں اپنی شان کا اظہار کر رہا ہے کہ پوری کہشاں اور زمین آسمان فنا ہو جائے گا۔ یہاں پر میں تعالیٰ یہ بھی فرماتے ہیں کہ وہ ذات ہر چیز ظاہر و باطن اور اول و آخر سے واقف بھی ہے۔ وہی ہے جو سب کچھ جانتا ہے۔ اس چیز بھی اس سے پوشیدہ نہیں ہے۔ وہ سب کچھ جو بھی ہے اس سے بخوبی واقف ہے وہ اول آخوند ظاہر باطن ہے۔

یہاں پر میں سورۃ حیدد کی آیت مبارکہ 4 کا بھی ذکر کروں گا۔ جس میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

**وَ فِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۝ ۲۱ ۝**

ترجمہ: اور خود تمہاری ذات میں بھی تو کیا تم دیکھتے نہیں ہو۔

اور سورۃ قی کی آیت مبارکہ 16:

**وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَ تَعْلَمُ مَا تُوْسِعُ بِهِ نَفْسُهُ ۝ وَ نَحْنُ أَقْرَبُ**

**إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ۝ ۱۶ ۝**

ترجمہ: ہم نے انسان کو بیدار کیا اور اس کے دل میں جو خیالات اٹھتے ہیں ان سے ہم واقف ہیں (1) اور ہم اس

جان سے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں۔ (2)

محترم قارئین! درج بالا آیات مبارکہ نے تو میرے اور بیت اور دہشت طاری کردی کہ وہ جس کی میں تلاش

میں ہوں یا ساری کائنات کا خالق مالک میرے اتنا قریب ہے میں اکثر جب میرے اوپر مدھوٹی اور استغراقی حالت  
ہوتی تو اپنی شاہرگ پر ہاتھ رکھ لیتا یا اپنے جسم کو چٹکی سے دباتا یا آئینے کے سامنے کھڑا ہو کر کتنی درید کھتکا کر مجھے میرے  
نے بتایا ہے اور وہ میری شد رگ سے بھی قریب ہے اور وہ میری تمام سوچوں اور خیالوں سے پوری طرح واقع  
ابھی جو خیالات میرے دل و دماغ میں نہیں آئے وہ ان سے بھی واقع ہے۔

## صوفیانہ شاعری

کو گلہ میرہ لاگپن اور جوانی ایسے ماحول میں گز ری تھی جہاں پر دور دور تک روحاںیت کا نام دنشاں نہ تھا۔ مجھے  
کوئی اور نہ امت کا احساس ہوتا ہے کیونکہ اس دور میں اگر بھی قوائی یا نعمت سن لینی تو ماق اڑنا کہ پتہ نہیں کون  
کوئی Enjoy کرتا رہتا۔ آج بھی اکثر جب یہ استغراقی حالت میرے اوپر طاری ہوتی ہے تو پھر کوئی بھی کام کر  
نہیں کرتا۔ میں جس حالت میں ہوتا ہوں دل کرتا ہے اسی طرح اور اسی کیفیت میں بیٹھا رہوں۔ اگر کوئی سائل یا  
میرے پاس ہو تو وہ اپنی باتیں کر رہا ہوتا ہے اور میں اپنی اس حالت میں بعض اوقات ملنے والے آپس میں اعتراض  
کرتے ہیں کہ بھٹی صاحب نے اس فیملی یا شخص کو بہت زیادہ وقت کیوں دیا تو میں انہیں کیا بتاؤں کہ اس وقت میں  
Senses میں نہیں ہوتا۔ پتہ نہیں میرے جسم کے اندر یعنی باطن میں کیا تغیرات ہوتے ہیں یا مخصوص رطوبتیں خارج  
ہیں یا روحانی یونیٹ بھی لٹاٹاف کوئی خاص قسم کی ازری خارج کرتے ہیں کہ مراقباتی حالت یا استغراق کا مل میرے  
طاری ہو جاتا ہے اور میرے جسم و جان میں عجیب سرو انگیز کیفیات بیدار ہو جاتی ہیں اور میرا دل کرتا ہے میں اسی  
بیٹھا یا لیٹھا رہوں اور مجھے کوئی بھی اس حالت سے نہ نکالے۔ اکثر ایسی حالت میں کی گئی کئی دعا کیں فوری قبول ہو  
ہیں۔ پتہ نہیں باہر سے کوئی چیز یا روح میرے اندر حلول کر جاتی ہے یا میرے باطن سے کوئی تو انائی بیدار ہو کر مجھے  
جسم کو اپنے سحر میں جکڑ لیتی ہے لیکن یہ کیفیت یا استغراق مستقی اور نشے سے بھر پور ہوتا ہے۔ ایسی حالت جب  
طاری ہوتی ہے تو دل کرتا ہے یہ ساری دنیا چھوڑ چھاڑ کر کسی تھبا جزیرے سے مندر کے کنارے جنگل میں یا درا  
کنارے چلا جاؤں اور کبھی واپس نہ آؤں۔

بعض اوقات ایسی حالت سے پہلے جایاں بھی آتی ہیں اس کے بعد یہ کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔ میں آدم  
اکتوبر میں ہوتا ہوں اور آدھا کسی اور دنیا میں یا میرا جسم تو یہاں ہوتا ہے لیکن میری روح شاید کسی اور ہی دنیا میں  
پرواز ہوتی ہے اور میں نئے اور سرور کے مندر میں غوطہ زن ہوتا ہوں۔

درج بالا جن آیات مبارکہ کا میں نے ذکر کیا ان کے علاوہ بھی بے شمار اللہ تعالیٰ کے نام اور قرآنی سورتیں  
اور آیات ایسی ہیں جن کو پڑھ کر یا ان میں ڈوب کر روحانیت، تصوف، شریعت، طریقت، معرفت کے ان اسرار و موز  
آگاہی نصیب ہوئی جن سے میں بہت دور تھا۔

اگر ان تمام اللہ کے ناموں اور قرآنی آیات کا میں یہاں ذکر کروں گا تو کتاب بہت زیادہ طوالت کا ہے۔

اب میں نے اس عظیم کتاب کا مطالعہ کیا تو سرور مستقی کی بہت ساری کیفیات کو Enjoy کیا جس طرح وارث  
کی خواصورتی کو بیان کیا ہے یہ اس دنیا سے اوپر کی بات ہے۔

میں بھی جیسے غور کرتا جاتا میرے اوپر ایک خاص قسم کی حالت بلکہ کامل استغراقی حالت طاری ہو جاتی  
ہوئی فاغی حالت میں چلا جاتا اور کئی بار یہ استغراقی حالت نقطہ عروج تک پہنچ جاتی تو میں مدھوٹی کی انہیں نظر پہنچتا  
ہوں ہو کر بے سدھ ہو کر پڑایا بیٹھا رہتا بلکہ یا استغراق آج تک بھی اکثر میرے اوپر طاری ہو جاتا ہے۔ ان دونوں  
پہلی بار میں ان آیات کے سحر میں ڈوبایا مجھے یہ اور اسکے بعد میرا رب میرے اتنا قریب ہے تو میں اس سے بھی تو  
اور کبھی Enjoy کرتا رہتا۔ آج بھی اکثر جب یہ استغراقی حالت میرے اوپر طاری ہوتی ہے تو پھر کوئی بھی کام کر  
نہیں کرتا۔ میں جس حالت میں ہوتا ہوں دل کرتا ہے اسی طرح اور اسی کیفیت میں بیٹھا رہوں۔ اگر کوئی سائل یا  
میرے پاس ہو تو وہ اپنی باتیں کر رہا ہوتا ہے اور میں اپنی اس حالت میں بعض اوقات ملنے والے آپس میں اعتراض  
کرتے ہیں کہ بھٹی صاحب نے اس فیملی یا شخص کو بہت زیادہ وقت کیوں دیا تو میں انہیں کیا بتاؤں کہ اس وقت میں  
یا روحانی یونیٹ بھی لٹاٹاف کوئی خاص قسم کی ازری خارج کرتے ہیں یا مخصوص رطوبتیں خارج  
ہیں یا روحانی یونیٹ بھی طاری ہو جاتی ہے کہ مراقباتی حالت یا استغراق کا مل میرے  
طاری ہو جاتا ہے اور میرے جسم و جان میں عجیب سرو انگیز کیفیات بیدار ہو جاتی ہیں اور میرا دل کرتا ہے میں اسی  
بیٹھا یا لیٹھا رہوں اور مجھے کوئی بھی اس حالت سے نہ نکالے۔ اکثر ایسی حالت میں کی گئی کئی دعا کیں فوری قبول ہو  
ہیں۔ پتہ نہیں باہر سے کوئی چیز یا روح میرے اندر حلول کر جاتی ہے یا میرے باطن سے کوئی تو انائی بیدار ہو کر مجھے  
جسم کو اپنے سحر میں جکڑ لیتی ہے لیکن یہ کیفیت یا استغراق مستقی اور نشے سے بھر پور ہوتا ہے۔ ایسی حالت جب  
طاری ہوتی ہے تو دل کرتا ہے یہ ساری دنیا چھوڑ چھاڑ کر کسی تھبا جزیرے سے مندر کے کنارے جنگل میں یا درا  
کنارے چلا جاؤں اور کبھی واپس نہ آؤں۔

بعض اوقات ایسی حالت سے پہلے جایاں بھی آتی ہیں اس کے بعد یہ کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔ میں آدم  
اکتوبر میں ہوتا ہوں اور آدھا کسی اور دنیا میں یا میرا جسم تو یہاں ہوتا ہے لیکن میری روح شاید کسی اور ہی دنیا میں  
پرواز ہوتی ہے اور میں نئے اور سرور کے مندر میں غوطہ زن ہوتا ہوں۔

درج بالا جن آیات مبارکہ کا میں نے ذکر کیا ان کے علاوہ بھی بے شمار اللہ تعالیٰ کے نام اور قرآنی سورتیں  
اور آیات ایسی ہیں جن کو پڑھ کر یا ان میں ڈوب کر روحانیت، تصوف، شریعت، طریقت، معرفت کے ان اسرار و موز  
آگاہی نصیب ہوئی جن سے میں بہت دور تھا۔

آپے ملاں، آپے قاضی، آپے علم پڑھیدا اے  
بلاہ شاہ عنایت میتوں پل پل درشن دیدا اے  
میں ڈھون وچ فرق نہ کائی "اینمَا" فرمایا ای  
منصور کولوں نج خاہر ہویا سولی چڑھایا ای  
بلاہ شاہ دا حکم نہ نمیا، شیطان خوار کرایا ای  
سانوں بات معلوم سب دی اے  
کتھے ظاہر اے کتھے مجھدی اے  
اج بے صورت نوں جان گئے  
اساں یار نوں خوب پکھان گئے  
کیفیات اور مشاہدات بیان کرتے گئے۔ میں سارا سارا دن مرافقہ اور ذکرا ذکار کرتا اور جب بھی موقع ملتا  
شاعروں کی شاعری سے لطف اندوز ہوتا۔ یہ سارے شاعری اپنی اداسی، ہلاش اور ہجر کا بہت اچھے طریقے  
کرتے۔ یہ بھی اسی آگ میں سلگتے تھے جس میں ان دنوں میں سلگ رہا تھا۔ یہی شاعری جب جوانی میں مجھے ان  
سبھنیں آتی تھی آج ایک ایک لفظ میں نشے اور سرود کے ساتھ Enjoy کرتا اور کچھ شعروں پر تو میں ترپنا شروع کر  
شدید جھکلے لگتے اور میں گرجاتا۔

میں تلاشِ حق میں جب عشقِ الہی کا مسافر بنا تو مجھے وہ تمام لوگ بہت اچھے لگتے جو اس راستے پر  
بلے شاہ اور پکھ اشعار کی دوسرے شاعر کے ہیں ایسی باتیں بلے شاہ ہی کر سکتا ہے۔  
تو ای کے بول یہ تھے:

بے حد رزاں دسا میرا ڈھولن ماہی  
وڈی "ب" نا دس دلماں  
او الف سیدھا کم خط آیا

او یار کلوٹی رات والا، بھیس وٹاک وٹ آیا  
سوہنا "م" دا گھونگھٹ پا کے وکیجے  
انہا زلفاں دے گنجل کڈھ آیا  
کتھے شیعہ اے کتھے سنی اے کتھے جٹدار کتھے متی اے  
کتھے پتے کعبے دا دسدا بت خانے وچ کدھرے دسدا

جہاں پر ہیر اور قاضی کا مکالمہ ہے وہاں پر بھی وارث شاہ اپنے فن کے عروج پر نظر آتے ہیں۔ ہیر وارث کا  
اور ایک شاہ کار بن جاتی ہے۔ ہیر وارث کا ہر مصرع بھتی ندی اور لفظ لہروں کی مانند نظر آتے ہیں۔

جب سہتی اور راجحے کا مکالمہ ہوتا ہے تو وارث شاہ کی داتانی اور بصیرت کی جھلکیاں نظر آتی ہیں۔

اور پھر وہ شاعر جس نے میری چوبلیں ہلاکر کھدیں وہ ہیں بلے شاہ۔ جس طرح عشقِ حقیقی کے راز  
کے خالصتاً صوفیانہ معاملے کو طشت از بام کیا ہے وہ جرات کسی اور کوم کم ہی نصیب ہوئی ہے۔ بلکہ بلے شاہ نے جس دینگ اور بلند آواز کے ساتھ وحدت  
اور فلسفہ کو اٹھا کر دیا ہے اور بلے شاہ یقیناً پنجاب کے روئی ہیں۔ اپنے مرشد عنایت قادری کے پرستش میں بلے شاہ  
مریدوں حتیٰ کہ امیر خرسو سے بھی آگے نظر آتے ہیں۔ بلاشبہ بلے شاہ جیسا اور کوئی نہیں ہے۔

**كتاب المعلم في التصوف:** يہ عربی زبان میں تصوف کی قدیم ترین کتابوں میں سے ایک کتاب ہے۔ اس کتاب کی تبلیغ، صوفیوں کی اہمیت، طریقت معرفت پر تفصیلی بیان ملتا ہے۔

**قوت القلوب:** اس کتاب نے مجھے بہت زیادہ متاثر کیا۔ شیخ ابوطالب کی کمال کی کتاب کیونکہ طریقت اور مسائل اس سے پہلے اسلام میں کسی نے بھی پیش نہیں کیے۔ آپ کی یہ کتاب اردو میں بھی دستیاب ہے۔

**طبقات الصوفیہ:** مشہور زمانہ کتاب ابو عبد الرحمن نے لکھی جو تصوف میں حضرت سلمی نیشاپوری کے نام سے مذکور ہے۔ ان چوری جیسے ناقدر نے بھی اس کتاب کی بہت زیادہ تعریف کی ہے۔

**رسالہ قشیریہ:** بلاشبہ تصوف کی لا جواب کتاب شیخ ابوالقاسم القشیری نے لکھی۔ پوری دنیا میں یہ کتاب دستیاب ہے۔ ابھر سارے بزرگ اس کا درس دیا کرتے تھے۔ یہ رسالہ ایک مقدمہ اور ۱۳ ابواب پر مشتمل ہے۔ اردو میں بھی

**کشف الحجۃ:** فارسی زبان کی مشہور عالم کتاب جو مرشد کامل کا مقام رکھتی ہے۔ ہر پڑھا لکھا شخص اس کتاب کے الفاظ ہے۔ حضرت ابو الحسن علی بن عثمان بن علی کی مشہور زمانہ کتاب۔ سرزین پاکستان پر یہ کتاب تمام تصوف کی ایجادی نظر آتی ہے۔

**احیاء العلوم:** امام غزالی کی مشہور زمانہ کتاب۔ تصوف کی دنیا میں امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کو غیر فانی مقام حاصل ہے۔ اس کتاب میں شامل ہے۔ اپنی مثال آپ کتاب ہے۔

**کیمیائے سعادت:** اس کتاب کو ہم احیاء العلوم کی تخلیق بھی کہہ سکتے ہیں۔ اس کتاب کو بھی ایک خاص مقام ہے۔ اس کتاب نے بہت عرصے تک مجھے اپنے سحر میں جکڑے رکھا۔ تصوف کی اعلیٰ درجے کی کتاب ہے جس میں اپنے درج پر نظر آتے ہیں۔

**فتح الغیب:** شیخ عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی مشہور زمانہ کتاب ہے۔ فتوح الغیب آپ کے کتاب کا بھروسہ ہے۔ اصلاح نفس اور تزکیہ قلب پر آپ کے بیانات روح پرور ہیں۔

**طہیۃ الطالبین:** حضرت سیدنا غوث الاعظم کی لا جواب کتاب ہے۔ شریعت اور طریقت کا اعلیٰ بیان ملتا ہے۔

**ذکرۃ الاولیا:** شیخ فرید الدین عطار کی مشہور زمانہ کتاب ہے۔ ۷ سو سال گزرنے کے بعد بھی اس کتاب کی ذکرۃ الاولیا میں مقبول رہی ہے۔

**غوارف المعارف:** جناب شہاب الدین سہروردی کی مشہور زمانہ کتاب ہے۔ یہ تصوف کی جامع ترین کتاب ہے۔ اس کتاب پر مشتمل ہے۔ اس کتاب میں تصوف کے ہر پہلو پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ ہر دروں میں مقبول رہی ہے۔

حاضر ناظر ہر تھاں اوہ ہو کیہدا کس نوں کھڑدا کی کردا نی کی کردا دلبر کی کھٹھے روی کھٹھے شامی اے کھٹھے صاحب کھٹھے غلامی اے کھٹھے خاصاں وچ کھٹھے عای اے او آپ ہی آپ تماں اے ”م“ دے اولے وچ وسدا میرا ڈھولن ماہی ہن میں ہی لکھایا سوہنا یار ”م“ دے اولے وچ وسدا آدم اپنا نام دہرایا نپیاں دا سردار کارن پوت میت بن احمد توں احمد نام دہرایا آپ نور وجود و شہود آپ اودھ محبوب آپ۔ آپ ہو عاشق او دیوا نے آم محمدی چوں کراں کی بے حد تعریف اُس دی بی بی آمنہ دے گھر ہن اداد او دیوا نے آدم دا کنڈا پا کے صورت وچ اللہ الصمد م دے اولے وسدا میرا ڈھولن ماہی اولیا شاہ منصور کھاواے رمز انا الحق آپ سناؤ آپے آپ نوں سوی چڑھاوے کول کھلو کے ہسدا میرا ڈھولن ماہی بے حد رمزال وسدا میرا ڈھولن ماہی

کیونکہ میں فطری طور پر جزوی ہوں اس لیے بازار میں جتنی بھی صوفیا کی شاعری کی کتابیں دستیاب تھیں وہ میں نے اکٹھی کر لیں اور ان کو پڑھتا رہا۔ اسی دوران میں نے بے شمار بچہوں سے تصوف کی کتابیں اکٹھی کیں اور ان کو پڑھا شروع کر دیا۔ جب میں نے یہ کتابیں پڑھیں تو جیر توں میں ڈوبتا چلا گیا۔ کیسے کیسے لوگ اس دنیا میں آ کر چلے گئے اور ان کتابوں کو پڑھتے ہوئے میں اکثر سوچتا کہ جو آگ مجھے لگی ہے اسی کیفیت سے اور بھی بہت سارے لوگ بھی گزرا ہیں۔ درج ذیل کتابوں نے مجھے بہت زیادہ متاثر کیا۔

**کتاب رعایۃ حقوق اللہ:** یہ کتاب حارث محاسی کی ہے جو قدیم ترین کتابوں میں سے ایک ہے۔ اس میں صوفیہ کے اخلاق اور عبادات کا ذکر ملتا ہے۔

فتوحات مکیہ: شیخ اکبر مجی الدین ابن عربی کی مشہور زمانہ لاثانی کتاب ہے جو چار بڑی جلدیں پر مشتمل تھے۔ اس کتاب کو سمجھنے کے لیے راہبر کامل کی ضرورت ہوتی ہے۔ درنہ گمراہ ہونے کا خدشہ ہوتا ہے۔ اس کے مقابلے میں کتاب میری نظر سے نہیں گزری۔ لا جواب بے مثال کتاب ہے۔

فصول الحکم: یہ بھی شیخ اکبر کی لاثانی اور لا جواب کتاب ہے جو کسی استاد کی زیر نگرانی ہی پڑھی جاسکتی۔ بعض معاملوں میں یہ فتوحات مکیہ سے بھی بڑھ جاتی ہے۔ یہ 27 فصول پر مشتمل علم و معرفت کا خزانہ ہے۔

مجد والف ثانی، خواجہ معین الدین چشتی ابجری، نظام الدین اولیا، پیر مہر علی شاہ اور بے شمار۔ اگر میں کتابوں کا ذکر کروں تو قارئین بور ہو جائیں گے۔ بہر حال میں نے اپنا کمرہ صوفیہ کرام کی شاعری اور کتابوں سے بہر حال میں رہتا کہ انہوں نے کون ساطریقہ استعمال کیا اور یہ اپنی منزل کو پا گئے کیونکہ یہ تمام عظیم ترین قرب الہی کے مسافر تھے۔ اس لیے مجھے ان کی باتیں اور تعلیمات پڑھ کر بہت مزہ آتا کیونکہ ان کی اور میری منزل اور یہ بھی اسی پل صراط سے گزرے تھے جس سے میں گزر رہا تھا۔ کتابیں اور شاعری میں پڑھ تور رہا تھا لیکن ابھی بھی دنیا تاریک تھی، ابھی بھی من کا اندر ہیرا جا لے میں نہیں بدلا تھا لیکن میں کوشش کیے جا رہا تھا۔

اب غانم کائنات سے میرا عشق جنوں اختیار کر گیا اور میں اپنی ذات کو بھی بھول گیا تو میں اکثر سوچتا کہ وہ

عزم تر ہے اور میں ایک حقیر ذرہ بھی نہیں تو شدت سے میرے دل و دماغ میں ایک خیال بار بار آتا کہ

اسی ایک ہارسینڈ کے ہزاروں میں حصے کے لیے بھی صرف میری طرف دیکھ لے یا متوجہ ہو جائے تو مجھے میری تمام ارادوں کا پھل مل جائے گا۔ وہ ایک لمحہ میرے لیے جنت فردوس سے بھی بڑھ کر ہو گا۔ میری صدیوں کی تلاش

محترم قارئین! اگلے صفحات میں جو واقعات، کیفیات اور مشاہدات میں بیان کرنے لگا ہوں اُن کی وضاحت کیا جائے گا اور میں اس میں میری ذات کی نمائش یا مجھے شہرت کا شوق ہے تو مخدال ایسی بات نہیں کیونکہ اگر مجھے شہرت کا شوق ہوتا تو کبھی بھی کوہ مری چھوڑ کر لا ہور نہ آتا کیونکہ مری میں ہزاروں کا جمیع روزانہ لگتا تھا۔ ان رات ہر بندے سے مسکرا کر کیوں ملتے ہیں یا غیر مالک سے مادیت کے حصار میں جائز ہو گے جب سارے شہر کو فتح کر چکا تھا۔ ساری زندگی عیش و آرام سے گزرنی تھی کیونکہ اس حقیقت کا اور اسکے مجھے پہلے دن تک ہے کہ اس کائنات کا ذرہ ذرہ رب ذوالجلال کا محتاج ہے۔ میرے جیسے اربوں کیڑے کوئی نہیں اس دنیا میں آتے۔ وقت گزرنے کے بعد آج اُن کا نام و نشان تک باقی نہیں ہے بلکہ عظیم ترین انسانوں کی قبروں تک کا آج نشان نہیں جن کو یہ زعم تھا کہ زندگی موت اُن کے ہاتھ میں ہے۔ ایسے لوگ جن کے ساتھ کروڑوں انسانوں کے دل و مذہب تھے۔ آج ایک انسان بھی اُن کے بارے میں نہیں سوچتا۔ وقت ہر چیز کو کھا جاتا ہے۔ قارئین صرف 100 سال بعد شاہ میں سے ایک بھی انسان زندہ نہ ہو۔ میں اور آپ یعنی میری اور آپ کی جگہ نئے لوگ ہوں گے۔ ملک

معاشرے، دیہات، بازار اور شہروں کے شہر اسی طرح زندگی کی گہما گہمی میں دن رات مصروف ہوں گے لیکن سارے سارے نئے لوگ۔

میرا! اس کتاب کو لکھنے کا جو سب سے بڑا مقصد تھا وہ یہ کہ وہ روحانی متلاشیاں حق جن کو راستہ نہیں ملایا عرصہ دیا۔

الاعان مریض سخت کے ساتھ لوٹے، بے روز گار کو روز گار ملا۔ منحصر پریشان حال لوگوں کو پریشانی اور دکھوں سے کے ذکر ادا کار کے بعد بھی دہاندھے ہیں تو گھبرا میں نہ۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے میرے من کا اندر ہیرا اور کیا اسی طرح اسی

## خدا کے ہونے کا احساس

وقت احساس ہوتا ہے کہ میرے دلبر میرے خدا پاک نے ایک لمحے کے لیے میری طرف دیکھا۔ میرے اوپ کرم کا  
خیال میری ساری تھکاوٹ دور کر دیتا ہے اور میری بیٹری دوبارہ چارج ہو جاتی ہے۔  
کیونکہ میری عبادات ذکرا ذکار اس قابل نہیں ہیں کہ میر اللہ مجھے اس درجہ کی عزت سے نوازے تو جب  
کوتا ہیوں اور گناہوں کے باوجود میرے پاس آنے والوں کو دکھوں سے نکالتا ہے اور ان کی زندگیوں میں خوشیاں بھر دے  
میں بھیشہ ندامت سے روپڑتا ہوں اور شکرانے کے طور پر بجدہ ریز ہو جاتا ہوں۔ اگلے صفحات میں سارے کے سارے  
واقعات حقیقی ہیں اور وہ لوگ زندہ ہیں۔ ان کو افسانہ سمجھ کر نہ پڑھئے گا بلکہ رب ذوالجلال کا کرم خاص سمجھ کر پڑھئے گا۔  
اصل ہدف وہ روحانی طالب علم اور متلاشیاں حق ہیں جو در بر کی ٹھوکریں کھا کر تھک گئے ہیں اور روحانی سفر کو ترک کرنا  
قصوف اور روحانیت کو خیالی باتیں سمجھ کر فراموش کر دیا ہے۔ وہ اس یقین کے ساتھ پڑھیں کہ اگر کوئی بھی سالک  
دروازے پر دستک دیتا ہے خلوص نیت کے ساتھ تو ایک دن دروازہ کھل جاتا ہے۔ آخر آپ منزل پاجاتے ہیں۔

پہلا روحانی علاج یاد م  
قارئین کے لیے یہ بات انتہائی حیرت کی ہوگی کہ میں مہینوں سے ذکرو اذکار کر رہا تھا اور مراقب بھی یہیں  
تک کسی کو دم یا روحانی علاج نہ کیا تھا اور نہ ہی ارادہ تھا بلکہ میں دم کے بہت خلاف تھا کہ اس میں صرف نفسیاتی تسلی ہوئی  
ہے اور دستوں نے کہا کہ سارا دن سیچ کرتے ہو، جاؤ ڈرتے کیوں ہو۔ آخر اللہ تعالیٰ کا نام لے کر اور یا حیی یا قیوم کا  
علاء اور نے میں کمرے میں داخل ہوا اور ڈرتے ڈرتے متاثرہ شوڈنٹ کی طرف بڑھا، میں خوف زدہ تھا۔ میں جب  
پہلا بچہ جس کو باقی بچوں نے پکڑ رکھا تھا۔ اس بچے کی عجیب حالت تھی اس پر بھی وحشت طاری تھی۔ وہ عجیب  
سوچتا ہے اور رب کچھ اور میرے منصوبے کچھ تھے اور میرے رب کے کچھ اور ہوتا ہی ہے جو رب اس کا نام  
مالک چاہتا ہے۔

میں جو شروع سے دم اور روحانی علاج کے خلاف تھا بفطرت نے مجھ سے بھی یہی کرنا تھا کیونکہ میر ام  
کوئی نہیں تھا جو مجھے سمجھتا ہے ایسا کیا کردار ادا کیا اور مجھے روحانی علاج پر لگا دیا۔ یہاں میں یہ عرض  
چاہوں گا کہ جب کوئی فقیر یا سالک ذکر و اذکار کرتا ہے اور اس کے اندر روحانی قوتیں بیدار ہو جاتی ہیں تو رب ذوالجلال  
پھر معاشرے سے اس بندے کا تعارف کرتا ہے، لوگوں کو بتاتا ہے کہ یہ میرا بندہ ہے اس کے پاس جاؤ۔ میں کئی جگہ دل  
اور مست لوگوں سے مل چکا ہوں جو جذب اور استغراقی حالت میں ہوتے ہیں جن کو اپنی ہوش نہیں ہوتی لیکن مخلوق ان  
فیض یا بہورہ ہوتی ہے۔ وہ جس کی طرف نظر کرتے ہیں اس کی زندگی ستوار دیتے ہیں۔ میں جو ساری عمر دم جھاڑا  
پیری فقیری کے خلاف رہا اب میں بھی یہی کرنے جا رہا تھا، فطرت مجھے ادھر لے کر جا رہی تھی جس کے لیے مجھے تھیں  
تحا۔ وہ میرے سوہنے رب! تیرے کھیل زا لے تو حیرت کدھے ہے، اللہ! I Love you!

میں دن رات اسی شکر میں رہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اس کام پر لگانا تھا۔  
اپ وہ نارمل بچوں کی طرح کھڑا تھا اور شرمندہ بھی، ماحول پر ستائی طاری تھا، تمام ہاں پر خاموشی کی چادر تھی، تمام  
تھا، خوف اور تجسس سے یہ منظر دیکھ رہے تھے، میں بھی حیرت اور غالی ذہن کے ساتھ یہ سب دیکھ رہا تھا کہ یہ کیا

۱۱۰۔ کافی میں بیس لوگوں کو تویرے مدد سے یہ یاد رکھا گا۔  
۱۱۱۔ اور جلیل عباسی کو اس وقت شدید حیرت ہوئی جب وہ پچ کہنے لگا مجھے نظر آرہا ہے۔ میں نے جلیل سے کہا: اے  
۱۱۲۔ ان میں پوچھو تو واقعی پچ کی نظر والیں آگئی تھیں جلیل حیرت اور خوشی سے کہنے لگا: سر! یہ تو دیکھ رہا ہے۔

اُس نے جلیل سے کہا یہ بات ظاہر نہ کرو لیں پھر بھی کافی لوگوں کو پتہ چل گیا۔ وہ بچ کافی عرصہ میرے پاس آتا رہا۔ ادا نے اور اس کی ماں سے کہتا کہ واقعی تم انہے تھے وہ اقرار کرتے۔ میں حیرت کدے میں تھا کہ واقعی ایسا ہے۔ جل میں اللہ تعالیٰ کی ذات مجھے لوگوں سے متعارف کر رہی تھی، اللہ تعالیٰ کی ذات لوگوں کو میری طرف متوجہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات میرے لیے راستے متعین کر رہی تھی۔

لکھ بھی کوئی ساک جب بیدار ہوتا ہے یا قطہ سمندر میں ملتا ہے تو اللہ تعالیٰ پھر لوگوں کو بتاتا ہے کہ یہ میر اس کی طرف رجوع کرو شاید میرے ساتھ بھی یہی ہو رہا تھا۔ اس کے بعد واقعات کی ایک چین ہے سیکڑوں اور پہ سارے لوگ زندہ موجود ہیں یہ قصہ کہانی نہیں۔ آج بھی کامرس کالج مری میں لوگ میری تلاش میں آتے اسی امر سے سلسلے مری چھوڑ چکا ہوں۔

مُعذور کھڑا ہو گیا

ہے اور واقعی وہ پر اسرار مخلوق جا چکی ہے جو اس بچے پر قابض تھی؟  
یہ سارا منظر تمام کالج کے بچے اور کالج شاف دیکھ رہا  
تھا، تمام لوگ تحسین آمیز نظروں سے مجھے دیکھ رہے تھے جیسے میں  
خاص چیز بن گیا ہوں۔ یہ بچے مری کے دور دراز علاقوں سے پڑا  
کی طرح یہ مری کے اطراف میں پھیل گئے۔ کچھ پنجاب کے مختلف  
یہ واقعہ کرامت کے طور پر بڑھا چڑھا کر سنایا گیا۔

اگر یہ واقعہ نہ ہوتا تو آج بھی میں دم نہ کرتا ہے ہی روحانی علاج کی طرف آتا۔

کبھی دورہ نہیں پڑا انہی میری طبیعت خراب ہوئی۔ میں پھر لا ہور آگیا چند دن پہلے مجھے اُس بچے کا فون آیا تو میں سے پوچھا جائیٹا کیا حال ہے کہنے لگا سر پندرہ سال سے اللہ کا شکر ہے ٹھیک ہوں کبھی یہاں نہیں ہوا۔ آج کل وہ بچہ پولیس اور اکثر مری میں ہی ڈیوبٹی دیتا ہے۔ چند دن پہلے جب اُس کا فون آیا تو میں نے اُسے کہا: تم نے میرے ساتھ اچھا تم مجھ سے دم کرتے نہ میں قابو آتا۔ وہ بھی مذاقا کہتا ہے: سرا میں نے آپ کو پیر بنادیا آپ کو میرا احسان مانتا چاہیے۔

چشم دید تمام لوگوں اور پچھوں نے گھر اور علاقوں میں جا کر یہ واقعہ جب بتایا تو اگلے دن بوتلیں پکڑے آنا شروع ہو گئے کہ دم کریں۔ میں بالکل تیار نہیں تھا اخلاق اقامہ کرنا شروع کر دیا بے دلی اور مجھے ایک فی صد بھی دم پر یقین نہیں تھا۔ دوست یار یا پچھے اپنی فیملی والوں کو لاتے۔ اخلاق اقامہ کرتا مجھے جب وہ دوبارہ آ کے کہتے کہ ہم ٹھیک ہو گئے ہیں۔ مجھے بھی حیرت ہوتی کہ واقعی لوگ ٹھیک ہو رہے۔

## اندھا بچے ٹھیک ہوا

ای دوران ایک ایسا واقعہ ہوا کہ میں آج تک حیران ہوں، دن بدن رش میں اضافہ ہو رہا تھا، پھر ہم شروع کر دیا، اس کے بعد رش سیکڑوں پھر ہزاروں میں چلا گیا مری والے لوگ اور جولا ہو رہے وہاں جاتے چار بجے ٹوکن لیتے پانچ ہزار بندے روزانہ ہم اس سے زیادہ دیکھنیں سکتے تھے۔ ابھی ابتدائی رش تھا لوگ ہاری آرہے تھے کہ ایک عورت اپنے بیچے کو لے کر میرے پاس آئی۔

میرے ساتھ اڑ کے جلیں عباسی اور ناصر شمیری جو آج کل مری میں ٹاپ کلاس وکیل ہے اور بہت ترقی کر جو اس گروپ کا حصہ تھے جو میری مد کرتے تھے رش اور لوگوں کو پینڈل کرنے میں۔ اس نے ایک بچہ کو آگے کیا سارا اس نظر نہیں ہے اندھا ہے۔ اس کی ماں روتے ہوئے کہنے لگی ڈاکٹر وون نے جواب دے دیا ہے کہ اس کی آنکھوں میں نہیں ہے، یہ ٹھیک نہیں ہو سکتا، اس کا کوئی علاج نہیں ہے۔

لیکن میں نے انہیں کہا کہ یہ اصل نیکی ہے، جو آنہیں سکتا اس کے گھر جا کر عیادت کی جائے، یہی سب سے بڑی نیکی ہے۔ کیونکہ گاؤں والوں کو پتہ تھا کہ میں آرہا ہوں تو چند لوگ پہلے سے وہاں پر موجود تھے، ان لوگوں میں ایک نوجوان تھا جو میری صاحب کو کہتا ہے کہ میرا بھی تھا جو نیا نیا اکٹھا اور میری مریدی اور روحانی علاج کے شدید خلاف تھا۔ میرا نیکیت لینے کے لیے وہ پہلے ہی بہت خراب تھی۔ گھر والوں کو پہلے ہی تھتی سے بتا دیا گیا تھا کہ کوئی چائے یا کھانا وغیرہ نہیں بتاتا کیونکہ ان بیچاروں کی حالت اور موجود تھا۔ گھر والوں کو پہلے ہی تھتی سے بتا دیا گیا تھا کہ کوئی چائے یا کھانا وغیرہ نہیں بتاتا کیونکہ ان بیچاروں کی حالت ہی بہت خراب تھی۔ گھر والے بہت تپاک اور خوشی سے ملے۔ اس معدود نوجوان کے چار بچے بھی تھے۔ نوجوان اپنی چاہ پر پڑا تھا۔ ہم نے اس کو سلام کیا اور اس کی چار پائی کے اطراف میں بیٹھ گئے۔ ہمارے روکنے کے باوجود ہمارے چائے آگئی۔ وہ ہم پینے لگے اور میں بیمار نوجوان سے باتیں کرنے لگا کہ کیا ہوا، کیسے ہوا اور ڈاکٹر کیا کہتے ہیں۔ وہاں تک شکر آمیز انداز میں بتا رہا تھا کہ اس کے ساتھ کیا ہوا اور ارب کتنے عرصے سے وہ بے شمار ڈاکٹروں اور حکیموں کے پاس ہے۔ بے شمار بابوں کے پاس بھی گیا ہوں لیکن شاید ابھی تک اللہ پاک کو میری آزمائش مقصود ہے۔ میری جھوپی ابھی ہی شفا کے خزانے سے خالی ہے۔

اصل میں نوجوان کو گرنے سے کمر میں شدید چوت آئی تھی اور اس چوت کی وجہ سے اس کا نچلا دھرم مفلون ہے۔ جس کی وجہ سے وہ چلنے پھرنے سے معدود ہو گیا تھا۔ میں اس کی باتیں غور اور محبت سے سن رہا تھا۔ وہ میری طرف اس طرح دیکھ رہا تھا کہ جیسے میں اس کو ابھی ٹھیک کر دوں گا اور یقیناً یہی امید ہے کہ وہ بے شمار ڈاکٹروں، حکیموں اور بابوں کے پاس بھی چاچا ہے۔ میں اس کو اور اس کے بیوی بچوں کو بھی دیکھ رہا تھا جو امید بھری نظروں سے میری طرف دیکھ رہے ہیں کہ پروفیسر صاحب کچھ ایسا چھٹکار کریں گے جس سے نوجوان کو صحت کامل نصیب ہوگی۔ مجھے کچھ بھجنیں آ رہی تھی کہ میں کروں لیکن میرے اندر سے شدید خواہش بیدار ہو گئی تھی کہ میرا سوہنارت اس غریب کو ہر صورت میں ضرور شفادے ہے۔

یہ گھر جو حضرت دیاس میں گھر پچکا ہے یہاں پر بھی خوشیاں اور عنایاں بریس۔ اس دوران نوجوان ڈاکٹر جو ہم سب کو طرف نظر دیں دیکھ رہا تھا بولا پروفیسر صاحب! یہ روحانی علاج میں کوئی صداقت بھی ہے یا آپ نے لوگوں کو خاموشہ اس پیچھے لگایا ہوا ہے۔ میں اس کی طنزیہ گفتگو کو بجا نہ چکا تھا۔ میں نے کہا ڈاکٹر صاحب شفا میرے اور آپ کے رب پاک کے پاس ہے وہ جس کو چاہتا ہے تدریسی عطا کرتا ہے۔ لیکن وہ مسلسل طنزیہ گفتگو کر رہا تھا۔ میں نے گھر والوں سے کہا وضو کر دیں اور جائے نماز دے دیں۔ میں وضو کر کے خالی کرے میں وضو کلت نفل کے لیے کھڑا ہو گیا اور سجدے میں ہمارا اللہ کے حضور خوب رویا، اللہ کوتا جد اُر انبیاء، سر کار بمدینہ کا واسطہ دیا کہ اس معدود رکوشفادے۔ روئے روئے مجھے ایک دم سکون اور دعا کی قبولیت کا احساس ہوا۔ میں باہر آ کر نوجوان کے پاس بیٹھ گیا اور ”یا حی یا قیوم“ پڑھ پڑھ کر اس پر پھوک لگا۔ نوجوان بولا پروفیسر صاحب! میں ٹھیک ہو گا۔ ڈاکٹر بولا پروفیسر صاحب! دم جھاڑے سے کچھ نہیں ہوتا اور انہیں کبھی یہ ٹھیک ہو گا۔ اب اس کی باقی عمر اسی طرح گزرے گی۔ میریض نے میری طرف دیکھا، میں بولاتم ٹھیک ہو، تم بیمار نہیں ہو، تم ٹھیک ہو۔ ڈاکٹر بولا اگر ٹھیک ہے تو یہ کھڑا کیوں نہیں ہوتا۔ میں نے میریض سے کہا میرے اللہ پاک کے حکم سے تم ابھی کھڑے ہو گے انشاء اللہ۔ اشتم ٹھیک ہو۔ پتہ نہیں میری آواز میں کیا ارش تھا کہ نوجوان معدود نے اخشی کی کوشش کی اور

## رنجیروں میں جکڑ امریض

برادر میں روحانیت کو مانئے اور نہ مانے والے لوگ دنیا میں موجود ہے ہیں اور قیامت تک رہیں گے۔ جریت اسی تھی کہ جو لوگ روحانی علاج پر یقین رکھتے ہیں ان کو شفایا بھی روحانی لوگوں سے ہی ملتی ہے۔ اس والد کا کردار بھی زندہ جاوید ہے اور روحانیت کے مذکورین اگر اس سے مانا چاہتے ہوں تو مل بھی سکتے ہیں اس کا وہ وہی چلتا پھرتا اشتہار ہے۔ کیونکہ بیماری میں اور شفایا ب ہونے کے بعد یہ ساری صحت منتدب ہی لوگوں کا ای ارج بھی یہ بننے سخت منزدگی گزار رہا ہے۔

ہیں ہمیشوں میں اپنے آبائی گاؤں آیا ہوا تھا کیونکہ لوگوں کو میرے آنے کا پتہ ہوتا تھا اس لیے وہ سارا سال اسی عائل کرتا ہے، ملک ضیاء القمر اس کا اصل نام ہے، ایک نوجوان مریض کو کپڑے سے باندھ کر میرے پاس لایا۔ اس کے اس کو چیزیں ہی آزاد کرتے ہیں تو یہ گھر پار چھوڑ کر بھاگ جاتا ہے اور پھر کئی دنوں کے بعد بلکہ بعض اوقات اس کو بھی بڑی مشکل سے اس کو پکڑ کر لاتے ہیں۔ بقول اس کے اس کو پاگل پن کے دورے یا جنات کا حملہ ہوتا ہے اس میں نہیں رہتا۔ یہ پاگلوں کی طرح ادھر ادھر بھاگتا ہے۔ جو منہ میں آتا ہے بول دیتا ہے۔ ایک دن بھلکی کے

کھبے (نادر) پر چڑھ گیا۔ تاروں کو ہاتھ لگایا تو ترپ کر نیچے گر پڑا۔ بھی بھی درخت پر چڑھ جاتا ہے۔ رات کو اس زنجیروں سے باندھ دیا جاتا ہے۔ اگر نہ باندھا جائے تو یہ کسی کو بھی بتائے بغیر نامعلوم منزل کی طرف چلا جاتا ہے۔ اس نیند بالکل نہیں آتی، اگر کھانا کھانے پر آئے تو بے تحاشا کھاتا ہے ورنہ کئی کئی دن بھوکار ہتا ہے۔ عورت مرد کی تیز کو ہے۔ کمی بار لوگوں سے نارکھا چکا ہے۔ بے شمار بابوں اور ڈاکٹروں کے پاس بے شمار چکر لگا چکا ہے لیکن ابھی تک اس کی قراری اور اخطر اب کو سکون نہیں ملا۔ یہ کمی پنگ کی طرح ادھر ادھر گھومتا رہتا ہے۔ کوئی اس کو پاگل تو کوئی اس کی میریض قرار دیتا ہے۔ پروفیسر صاحب یہ پچھلے ایک سال سے اس پاگل پن یا جنات کا شکار ہے۔ آج ہم اس کو اس پاس لے کر آئے ہیں۔ نوجوان کے چہرے سے وحشت، بے چینی، بے قراری، بے سکون، پاگل پن چھک رہا ہے۔ بالکل اپنے ہوش و حواس میں نہیں تھا۔ اس کی غریب ماں بھی ساتھ آئی تھی۔ نوجوان ہم سب کی موجودگی سے ہون میں ادھر ادھر دیکھ رہا تھا جیسے اسے ہماری کوئی پرواہ بخشد ہو۔ ایسا مریض جب بھی بھی آتا ہے تو تماشا دیکھتا ہے۔ بہت زیادہ اکٹھے ہو جاتے ہیں کہ یہ اس طرح پروفیسر صاحب کے ساتھ بد تیزی کرتا ہے کیونکہ ایسے مریض اپنے ہوش نہیں ہوتے، اس لیے اکثر یہ عامل یاد کرنے والے پر حملہ آور بھی ہو جاتے ہیں۔ اس لیے عام لوگ ہر وقت ایسا دیکھنے کے لیے تیار رہتے ہیں۔ میرا مرید اور اس کی ماں مریض نوجوان کی بے شمار باتیں بتارہے تھے کہ فلاں بزرگ، پتھر کے ساتھ اس نے اس طرح کی بد تیزی کی۔ ان کی باتیں سن کر مجھ اور بھی Excited ہو رہا تھا کہ خوب تماشا لگا ہے۔ میں نے اللہ تعالیٰ کا نام لیا اور اس کے قریب آ کر کھڑا ہو گیا۔ میں جیسے ہی اس کے قریب آیا، اس نے میر تھوکنے کی کوشش کی۔ میں ایک طرف ہو گیا۔ اب میرے دوست اور ایک اور آدمی نے اس کا سر پکڑ کر نیچے کر دیا تو میں اللہ پاک کا نام لے کر قرآن پاک کی آیات پڑھنی شروع کر دیں۔ میں جیسے پڑھتا جا رہا تھا اس کی بے چینی اور قراری میں اضافہ ہوتا جا رہا تھا۔ اس کی وحشت اوز جنون میں اور بھی اضافہ ہو رہا تھا۔ لگ رہا تھا کہ وہ شدید غصے اور شکار ہو رہا ہے۔ دونوں بندوں نے اس کو مضبوطی سے پکڑا ہوا تھا لیکن اس کے اندر پتہ نہیں کتنے مروں کی طاقت اگلے شکار ہو رہا ہے۔ اگر کوئی پتھر حلول کر گئی ہے۔ وہ زور زور سے اپنا سر ادھر ادھر کر رہا تھا۔ ایک دم پتہ نہیں اس کے اندر کنتی ہمت آ گئی کہ اس نے دونوں بندوں کو دھکا دے کر نیچے گرا دیا اور تیزی سے میری طرف بڑھا اور میرے سامنے آ کر کھڑا ہو گیا۔ اس کی آنکھوں اور چہرے سے وحشت پکڑ رہی تھی۔ وہ قہر آلو ناظروں میری طرف دیکھتا۔ اس کی حالت دیکھ کر میرے اور بھی جنونی کیفیت طاری ہونا شروع ہو گئی۔ جو اکثر ایسے موقعوں پر ہو جاتی ہے۔ جب مجھے بھی اسے خبر نہیں ہوتی۔ جب میرا وجود بھی اپنے کشڑوں میں نہیں ہوتا۔ میں نے اس کو سر کے بالوں سے پکڑا اور زمین پر دے مارا۔ وہ جیسے ہی زمین پر گرلوٹ پوت ہونے لگا۔ وہ بھی زمین پر کمی ادھر جا رہا تھا اور بھی ادھر، وہ اپنے ہوش میں نہیں تھا۔ میں سے اچھل اچھل کر گر رہا تھا اور لوٹ پوت ہو رہا تھا۔ بہت سارے لوگ اکٹھے ہو گئے تھے اور یہ سارا منظر سرکس کا منظر ہوا۔ دیکھ رہے تھے۔ کچھ دیر تو وہ اسی طرح ادھر ادھر جاتا رہا پھر میں نے آگے بڑھ کر اس کی کمر پر ہاتھ رکھ کر دبادیا تو وہ لے سانس لینے لگا۔ آہستہ آہستہ اس کی بے قراری اور وحشت میں کمی آتی جا رہی تھی۔ اس کے پاگل پن اور جنون کا خاتمہ۔

## کینسر کی مریضہ کا یقین

اس میں کوئی شک نہیں کہ کینسر ایک لا علاج مرض ہے اور میں جب بھی کینسر کے مریضوں کو دیکھتا ہوں تو اللہ تعالیٰ کا نام لیا اور اس کے قریب آ کر کھڑا ہو گیا۔ میں جیسے ہی اس کے قریب آیا، اس نے میر تھوکنے کی کوشش کی۔ میں ایک طرف ہو گیا۔ اب میرے دوست اور ایک اور آدمی نے اس کا سر پکڑ کر نیچے کر دیا تو میں اللہ پاک کا نام لے کر قرآن پاک کی آیات پڑھنی شروع کر دیں۔ میں جیسے پڑھتا جا رہا تھا اس کی بے چینی اور قراری میں اضافہ ہوتا جا رہا تھا۔ اس کی وحشت اوز جنون میں اور بھی اضافہ ہو رہا تھا۔ لگ رہا تھا کہ وہ شدید غصے اور شکار ہو رہا ہے۔ دونوں بندوں نے اس کو مضبوطی سے پکڑا ہوا تھا لیکن اس کے اندر پتہ نہیں کتنے مروں کی طاقت اگلے شکار ہو رہا ہے۔ اگر کوئی پتھر حلول کر گئی ہے۔ وہ زور زور سے اپنا سر ادھر ادھر کر رہا تھا۔ ایک دم پتہ نہیں اس کے اندر کنتی ہمت آ گئی کہ اس نے دونوں بندوں کو دھکا دے کر نیچے گرا دیا اور تیزی سے میری طرف بڑھا اور میرے سامنے آ کر کھڑا ہو گیا۔ اس کی آنکھوں اور چہرے سے وحشت پکڑ رہی تھی۔ وہ قہر آلو ناظروں میری طرف دیکھتا۔ اس کی حالت دیکھ کر میرے اور بھی جنونی کیفیت طاری ہونا شروع ہو گئی۔ جو اکثر ایسے موقعوں پر ہو جاتی ہے۔ جب مجھے بھی اسے خبر نہیں ہوتی۔ جب میرا وجود بھی اپنے کشڑوں میں نہیں ہوتا۔ میں نے اس کو سر کے بالوں سے پکڑا اور زمین پر دے مارا۔ وہ جیسے ہی زمین پر گرلوٹ پوت ہونے لگا۔ وہ بھی زمین پر کمی ادھر جا رہا تھا اور بھی ادھر، وہ اپنے ہوش میں نہیں تھا۔ میں سے اچھل اچھل کر گر رہا تھا اور لوٹ پوت ہو رہا تھا۔ بہت سارے لوگ اکٹھے ہو گئے تھے اور یہ سارا منظر سرکس کا منظر ہوا۔ دیکھ رہے تھے۔ کچھ دیر تو وہ اسی طرح ادھر ادھر جاتا رہا پھر میں نے آگے بڑھ کر اس کی کمر پر ہاتھ رکھ کر دبادیا تو وہ لے سانس لینے لگا۔ آہستہ آہستہ اس کی بے قراری اور وحشت میں کمی آتی جا رہی تھی۔ اس کے پاگل پن اور جنون کا خاتمہ۔

ہوں۔ اس لیے براۓ مہربانی آپ مجھے جلدی مل لیں، لہذا میں نے فوری ان دونوں کو بیالیا اور دم وغیرہ کر لے ساتھ ذکر اذکار بھی بتا دیے اور سارا طریقہ کا سمجھا دیا۔ دونوں میاں یہوی، بہت زیادہ شرگزار ہو کر چلے گئے اور اس رات اُس عورت کے لیے دعا کرتا رہا کہ اللہ تعالیٰ اس کو شفادے۔ اس واقعہ کو تقریباً ایک سال سے زیادہ ہو گیا۔ اس لیکن کچھ لوگوں کے بھجن میں اس جوڑے کو بھول گیا۔

چھ ماہ بعد یہ عورت دوبارہ آئی اور دم کرا کے چلی گئی۔ یہ بتائے بغیر کہ کیا بیماری ہے، بل یہ کہا کہ سر آپ کر دیں۔ آستانہ پر ایک قانون یہ بھی بننا ہوا ہے کہ اگر کسی نے اپنے مسائل پر مکمل بات چیت کرنی ہے تو نون۔ اس دکھ کی شدت کو اہل دل ہی سمجھ سکتے ہیں۔

این دم والوں کو پوری آزادی ہے کہ وہ کسی بھی وقت آکر بغیر نون کے اسی وقت دم کرا کے چلے جائیں۔ اس سارے لوگ صرف دم کرانے آتے ہیں اور دم کرا کر چلے جاتے ہیں۔ اسی طرح ایک سال کا عرصہ گزیر گیا اور یہ میاں یہوی پھر آئے اور آرام سے بیٹھ گئے۔ ان کو جب کافی گئے تو میں نے محسوس کیا کہ یہ خاتون آرام سے بیٹھی ہے اور ملنے کے لیے زیادہ زور بھی نہیں لگا رہی تو میں نے کہا۔ آؤٹ آف می لگ رہی ہیں اور کافی دری سے بیٹھے ہیں۔ آپ آ کر اپنی بات کر لیں تو وہ عورت بہت مہذب اور شکوہ میں بولی ”بابا جی آپ جب آسانی سے باری دیں، میں اسی وقت ملوں گی۔“ تو میں نے کہا، آپ آ جائیں۔ آپ ہو گئی ہے تو وہ آکر میرے سامنے بیٹھ گئی اور بولی ”بابا جی مجھے دم کر دیں،“ تو میں بولا، بہن جی اگر آپ نے صرف دم خاتون پہلے کر لیتیں۔ اتنا انتظار کیوں کیا تو وہ بولی میں کسی کی حق تلفی نہیں چاہتی تھی، اس لیے آرام سے بیٹھی۔ بہر حال میں نے اسے دم کیا اور ساتھ یہ بھی پوچھا کہ آپ کو بیماری کیا ہے تو وہ بولی، سر” میرے سر میں نیور ہے ایک سال سے آپ سے یہی دم کرانے آتی ہوں اور جب سے آپ نے مجھے دم کیا ہے، مجھے بے ہوشی کا دورہ نہیں ہی کبھی سر درد ہوا ہے۔ آپ کے پاس آنے سے پہلے میں اکثر سر درد کی شدت سے بے ہوش ہو جاتی تھی۔ میرے وقت چکر اور آنکھوں کے سامنے اندر ہیرا آ جاتا تھا۔ اب مجھے آرام اور سکون ہے۔“ تو میں نے کہا، بہن آپ نے اس کا لیں تاکہ پتہ چلے ٹوٹ کیا حال ہے تو وہ بولی، مجھے آپ اور اللہ تعالیٰ پر پورا بھروسہ ہے۔ اس لیے میں ایکسرے وغیرہ نہیں کر دی۔ وہ یہ بات کر کے چلی گئی اور میں اس رات بہت سکون سے سویا کہ وہ عورت اب آرام سے سوتی ہے۔ اللہ کا شکر ہے۔

## غیریب بابا کی کینفس زدہ بیٹی

اس میں ذرہ برابر بھی نہیں ہے کہ دکھ یا تکلیف کسی بھی قسم کی ہو، اسے برداشت کرنا مشکل کام ہے۔ حضرت انسان فطری طور پر جلد باز اور بے صبر ہے۔ اس لیے چھوٹی چھوٹی باتوں اور مسائل پر روتا پینٹا شروع کر دیں اور گی کزار رہے تھے کہ ایک سال پہلے میری بیٹی کو تیز بخار رہنے لگا۔ جو عرصہ گزرنے کے ساتھ ساتھ کم ہونے کے لیکن کچھ دکھ واقعی ہی ایسے ہوتے ہیں جو جان لیوا اور بہت تکلیف دہ ہوتے ہیں۔ ان شدید ترین دکھوں میں سے ایک

کو چھاتی کا کینسر ہے۔ میری بیٹی کی بیماری کا سنتا تھا کہ میرے داماد اور اس کے گھر والوں کا رو یہ ہی بدل گیا۔ دیہات میں رہتے ہیں، کسی نے سرالیوں کو یہ وہم ڈال دیا کہ یہ ہے ہی بدلفیب۔ نہ اس کا کوئی بھائی نہ بہن۔ میرگی۔ اب یہ منہوس آپ کے گھر کو برپا کرے گی۔ اس کی بیماری اب سب کو لگ جائے گی۔ سرالی لوگوں کی میں آگئے۔ اب انہوں نے بات بات پر طمع دینے شروع کر دیئے۔ بار بار کہتے کہ اپنے باپ کے پاس چل بیچاری ان کے طمع وغیرہ سنتی رہی لیکن خاوند کا گھر نہیں چھوڑا۔ جب انہوں نے دیکھا کہ یہ نہیں جا رہی تو بات بہانہ بناتے کہ مارنا شروع کر دیا۔ یہ مار پیٹ سہہ کر بھی گزار کرتی رہی تو آخر ایک دن میرا داماد خود میرے گھر اور پچھے اپنے ساتھ واپس لے گیا اور جاتے جاتے یہ کہہ گیا کہ اگر زندہ رہی اور صحبت یا بہو گئی تو میرے گھر جانا۔ ایک بوڑھا بابا پہنچکیاں بھرتے ہوئے رو رو کر اپنا غم دل سناتھا اور مجھے ایک مسیح مجھ کر میرے پاس کیونکہ بوڑھا بابا پ بہت غریب تھا، اس لیے علاج کی ہمت بھی نہیں رکھتا تھا۔ میں بھی بابا جی کی بات سن کر دکھلی اس کی طرح بابا جی اور اس کی بیٹی کو اس دکھل، تکلیف کے جہنم سے نجات دلوں۔ بیماری اتنی لاعلاج اور جان لے دیں بھی بے بسی کی تصویر ہنا بوزٹھے باپ کو دیکھ رہا تھا جو امید بھری نظر وہ سے میری طرف دیکھ رہا تھا۔ بابا جی کی بیٹی بھی ہمارے سامنے آ کر بیٹھ گئی۔ اس کو بیماری سے زیادہ بچوں کی جدائی کا دکھ تھا۔ بچوں سے جدائی کا کرب اس چہرے سے عیاں تھا۔ وہ پہاڑی زبان میں ٹوٹے پھوٹے لفظوں سے بولی ”مجھے میرے بچوں سے ملا دیں۔ میں کی آخری گھڑیاں اپنے بچوں کے ساتھ گزارنا چاہتی ہوں۔ اگر میرے بچے میرے سامنے ہوں گے تو میں آسال مر سکوں گی۔“ اس کی آنکھوں میں التجاء دکھ، بے بسی کی تصویر بے میرے سامنے بیٹھے تھے۔ مجھے اندر ہی اندر سے کھائے جا رہا تھا۔ دونوں باپ بیٹی دکھ، بے بسی کی تصویر بے میرے سامنے بیٹھے تھے۔

آپ کی آنکھوں میں تشكیر کے آنسو تھے اور میں ہواوں میں اڑا جا رہا تھا کہ اللہ نے پھر مجھ فقیر پر کرم کر دیا۔ میں منظر برداشت نہیں ہو رہا تھا۔ میرے جسم میں جھر جھری سی ہوئی اور میں نے اٹھ کر لان میں مضطرب ہو کر چلانا شروع دیا۔ دکھ، غصہ، بے بسی کے ملے جلدیات نے میرے اندر ایک بیجان سابر پا کر دیا تھا کہ دنیا میں اتنے ظالم اور درد لوگ ہوں گے۔ میرے اللہ کی دھرتی پر فرعونوں کی نسل ابھی بھی اپنے فرعونی حربوں میں مصروف عمل ہیں۔ انسان یا معاشرہ ایسے ظالم سرالیوں کو روکنے والا نہیں۔ کب تک ظالم ظلم ڈھانتے اور مظلوم ظلم سہتارہے گا۔ ملک اور معاشرے کی اقدار کب مہذب اور ترقی یافتہ ہوں گی۔ کب ہم تو ہم پرستی اور جہالت کے اندر ہے گزھوں تکلیں گے۔ کیا اس معاشرے، گاؤں میں اور لوگ نہیں بنتے جن کے سامنے یہ قہر ایک غریب باپ پوڑھایا جا رہا۔ کیا سرالی اس اور اسی بوڑھے باپ کے رشتہ داروں اور آس پاس کے مکینوں کو ظلم نظر نہیں آ رہا کہ کس طرح اس غریب باپ بیٹی کی زندگی دکھوں کی تصویر ہی ہوئی ہے اور کسی کے اندر اتنی جرأت نہیں کہ ان ظالموں کو روک سکے۔

بیچاروں کو حوصلہ دے سکے۔ ان کے ساتھ کھڑا ہو سکے۔ کیا غریب پیدا ہونا جرم ہے؟ کیا یہ دنیا اور معاشرے صرف طاقتوروں کے لیے معرض وجود میں آئے ہیں؟ میں انہی سوچوں میں گم ادھر ادھر بے قراری سے چل رہا تھا کہ ایک میرے دماغ میں بابا یوسف کی چلکی یاد آئی۔ جب بابا جی نے کہا تھا کہ جب تم کسی بہت حق دار کو دیکھو، جب کسی

میں کام کر کے سکون ملتا ہے۔ اور میں بھی جب کہی باباجی آتے ہیں، سارا کام اور لوگوں کو چھوڑ کر ان کے ساتھ اس کی تائیں سے اتفاق نہیں کیا لیکن سکھ ڈاکٹر اپنی بات پڑھتا رہا۔ اب مریض کے دوستوں نے پاکستان کرتا ہوں کیونکہ مجھے بھی ان سے محبت ہو گئی تھی۔

اوکی روحانی معالج کی تلاش پر لگا دیا۔ اسی تلاش میں یہ میرے تک بھی آگئے۔ مجھے جب کیس کی ہشری اپنی بھی اس کیس میں بڑھ گئی۔ میری بات اُس مریض سے کرائی گئی تو اس نے یہ تفصیل بتائی کہ میں ایک شہاب کرتا ہوں یعنی گوشت کی دکان پر۔ ایک سال پہلے اچانک میرے اوپر شدید بادا پڑا جیسے میں زین آنکھوں کے سامنے اندھیرا سا آیا اور پھر مجھے کسی چیز کی ہوش نہیں رہی۔ اس کے بعد تو یہ معمول بن

میں چھپلے کئی واقعات میں بتا چکا ہوں کہ روحانیت کے ماننے والے دنیا کے ہر خطے میں موجود اور اسی دن میں تین تین بار مجھے یہ دورہ پڑھتا رہا، میرے کندھے اور سر شدید وزنی ہو جاتے اور میں بے ہوش لوگوں کو شفایا بھی اکثر روحانی لوگوں سے ہی ملتی ہے۔ یہاں بھی جو واقعہ میں بیان کرنے جا رہا ہوں یہ بھی ہاں اور دوست مجھے ہسپتال لے کر جاتے لیکن ڈاکٹروں کو ابھی تک میری بیماری کی سمجھنی نہیں آئی۔ کیونکہ میں طرح سچا ہے اور حقیقی ہے اور اس کے تمام کردار اب بھی زندہ ہیں اور ان سے ملا بھی جا سکتا ہے۔

یہاں پر میں ایک وضاحت کرتا چلوں کہ شفاف صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے پاس ہے اور جب وہ کی ہوتا ہے تو بہانے بہانے سے اس کی عزت بڑھاتا ہے اور چاروں طرف کیا در دراز کے ملکوں میں بھی اس بند کراتا ہے۔ میری زندگی تو ایسے واقعات سے بھری پڑی ہے جب میں نے کچھ بھی نہیں کیا اور مِ مقابل فیض اکثر مجھے بھی یقین نہیں آتا کہ یہ کام ہو گیا ہے یا واقعی مریض شفایا ہب ہو گیا ہے۔

یہ واقعہ بھی ایسے ہی ناقابل یقین واقعات میں سے ایک ہے جب مریض مجھے سے ہزاروں میل کا اللہ تعالیٰ کا نام لے کر اُس کاروہانی علاج شروع کیا اور اُسے ایسی پراسرار بیماریوں کے خصوص وظیفہ جات تھا، مجھے سے ملا بھی نہیں اور اللہ تعالیٰ نے اسے شفادے دی۔ ان دونوں میں نیا نیا مری سے لا ہو رہا یا تھا اور لا ہو رہا۔ اس کے بعد پہنچنے پر اس کوفون پر ہی دم بھی کر دیا۔

اسی لے بھرے بتائے ہوئے طریقے پر ذکر اذکار شروع کر دیئے۔ ایک ہفتے بعد اُس کا فون آیا کہ اُس دن

ایک دن میں اپنے دفتر میں بیٹھا ہوا تھا کہ میرے آفس کا ایک کلرک میرے پاس آیا اور کہا کہ جناب اللہ تعالیٰ کا کام کوئے ہوئی کاروہانی نہیں پڑا۔ یہ میرے لیے بہت خوشنگوار حیرت والی خبر تھی۔ اسی طرح ایک ماہ گزر گیا اور وہ سے کام ہے تو میں نے کہا، حکم کریں تو اس نے کہا کہ مجھے پتہ چلا ہے کہ آپ روحانی علاج بھی کرتے ہیں۔ میں اپنے اہل سے ابھی تک بے ہوشی سے محفوظ تھا کیونکہ وہ کسی بھی قسم کی دوائی بالکل نہیں کھارہتا۔ سکھ ڈاکٹر کو اس نے آپ مسئلہ بتائیں، میں کوشش کروں گا تو وہ بولا کہ میرا بھائی یورپ میں رہتا ہے۔ وہاں پر اس کا ایک دوست تھا۔ اس کے بعد اس کے لئے روحانی علاج شروع کر دیا ہے کیونکہ سکھ ڈاکٹر اس کیس میں ذاتی دلچسپی لے رہا تھا۔ جب ایک ماہ صحت سے کسی پراسرار بیماری کا شکار ہے۔ پورے یورپ میں وہ بے شمار ڈاکٹروں اور ہسپتاوں کے چکر لگا چکا ہے۔ سارے شہری ٹھیک ہیں۔ بیماری کا کچھ پتہ نہیں۔ وہ دن میں کئی بار کھڑے یا بیٹھے بے ہوش ہو جاتا۔ اس کو ایک جنی میں ہسپتال یا ڈاکٹر کے پاس لے کر جاتے ہیں تو بیماری کا پتہ نہیں چتا اور جب یہ خود ہی ہوش میں آ جاتا۔ اس کے بعد اپنے دعوی کی تصدیق کے لیے مریض کو ان کے سامنے بخادیا تھا۔ لمبے چوڑے سوال و جواب کے گھر آ جاتا ہے کیونکہ کیس بہت پراسرار قسم کا ہے، اس لیے وہاں پر ایک باقاعدہ بورڈ تکمیل دیا گیا اور تفصیل سے اس کیا گیا۔ مختلف شعبوں کے ماہر تین ڈاکٹروں نے بھی پوری کوشش کی ہے لیکن کسی کی بھی بھجہ میں Examine کیا گیا۔ کہا کہ میری پاکستان میں اس روحانی معالج سے بات کرائی جائے جس نے اس مریض کا روحانی علاج کیا گیا۔ ہر کوئی ڈاکٹر تکمیل کر رہا ہے۔ حقیقتی پر کوئی بھی نہیں پہنچا کہ اصل بیماری کیا ہے اور یہ بھی کہا کہ ہوش کیوں ہو جاتا ہے۔

ڈاکٹروں کے اس پیٹن میں ایک سکھ ڈاکٹر بھی تھا جو روحانیت پر یقین رکھتا تھا۔ اس نے تشخیص میں ہاں اپنی بھی کہ میں کون سا بیٹھوں دوں۔ میں نے بلا سوچے سمجھے ہیڈ ڈاکٹر کا نام پوچھا تو انہوں نے میری اس ہیڈ دیا کہ یہ پراسرار توتوں کا شکار ہے۔ اس کا ڈاکٹری علاج ممکن نہیں ہے۔ اس کا کسی روحانی معالج سے علاج کروانا کوادی۔ اس نے اپنا اپنا یوں کا نام بتایا تو اچانک میرے دماغ میں ایک خیال بار بار آنے لگا اور میں نے

ڈاکٹر سے کہا کہ تم لوگوں کا علاج کرتے ہو۔ اپنی بیوی کا علاج کیوں نہیں کرتے جو پچھلے چھ ماہ سے بیٹہ پر پڑی بھی نہیں سکتی۔ اس کی کمر کا 5 اور 6 مہر خراب ہو چکا ہے۔ میری یہ بات کرنے کی دیر تھی کہ ڈاکٹر جنح پر "you are real saint" وہ باقی ڈاکٹروں کو بھی بتا رہا تھا کہ پاکستان میں جس بندے سے بات کر رہا ہوں، وہ بالکل "کر رہا ہے۔ وہ بہت خوشی اور حیرت سے بات کر رہا تھا اور سکھ ڈاکٹر کو بھی کہا کہ تم ٹھیک کہتے ہو، دنیا میں روحاں موجود ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے یہاں بھی مجھ فقیر پر اپنا کرم خاص کیا۔ یہ مریض اس کے بعد کئی بار پاکستان آ کر مجھے مل اس کے تدرست ہونے کے بعد اس شہر سے بے شمار لوگ میرے پاس آ چکے ہیں کیونکہ وہ مریض ہر جگہ میرا ہے۔ آج اس واقعہ کو آٹھ سال گزر چکے ہیں اور اللہ کے فضل سے وہ مریض دوبارہ بے ہوش نہیں ہوا لیکن اس کی کے بعد حصہ سابق میرا رش اور بھی بڑھ گیا ہے اور میں ہر روز اللہ تعالیٰ کا شکر کرتا ہوں کہ وہ مجھ فقیر پر کرم کرتا ہا ساری بات باقی دوستوں کے سامنے اور موجودگی میں ہوئی۔ کچھ عرصہ بعد میری لاہور رانفسر ہو گئی لیکن دل دماغ میں تھا اور میں بھی اُس وقت کا انتظار کر رہا تھا۔ اُس نے وقت اور سال پوچھا تو میں شاید میرے لٹا کف یا روحانی یوں میں سے کوئی ایسا روحانی یونٹ بیدار ہو گیا تھا کہ جیسے ہی میں کسی چیز پر دعا کا پڑھتا ہے اس کا شدت سے احساس ہو رہا تھا، کیونکہ مختلف روحانی مشقوں اور جس دم، سانس کی مشقوں اور ارکاز اور اطلاعات اور خبریں واڑیں کی طرح میرے دل دماغ پر اپنے لگاتیں۔

## کشفی صلاحیتوں کی بیداری

بعض اوقات یا اطلاعات اتنی مکمل اور جامع ہوتی ہیں کہ میر امداد مقابل حیرت زدہ رہ جاتے اسے ماننے میں کوئی عار نہیں کہ بعض اوقات یا اطلاعات یا خبریں نہیں ملتیں۔ میں کہہ سکتا ہوں کہ فطرت جو معلومات میرے دل وہ آتی ہیں، جو ضروری نہیں وہ راز میں ہی رہتی ہیں۔ یعنی رب ذوالجلال جو بہتر سمجھتے ہیں وہ بتادیتے ہیں جو ساتھ ہیتے، باقی اپنی کسی اور کتاب میں تفصیل بتاؤں گا۔

## پیس سالہ رفاقت کا خاتمه

بیداری کے اولين دنوں کی بات ہے میں کالج میں بیٹھا تھا کہ مظفر نامی بندہ جو کسی کا ڈرائیور تھا میرے

## صدر پاکستان کا ڈاکٹر یکٹو

۱۱۔ یہی آنکھوں کے سوال کو بھاپ پکے تھے، کہنے لگے: تمہاری کالی زبان اپوری ہوئی، میرا اگھر ابڑ گیا، اُس اگھرے ہو کے طلاق لی میں نے، میرے بچوں نے، دوستوں نے، اُس کے ماں باپ، بہن بھائیوں نے، اُس پاؤں پکلے وہ نہیں مانی اور طلاق لے لی۔ میں خوف تحسیں اور جیرت سے پروفیسر صاحب کی باتیں سن لیں گے میرے رُگ و پے میں دوڑ رہی تھیں اور میں خوف زدہ تھا کہ یہ پھر جنگ لکلا کیا جیرت کدھ ہے؟ مقدار کے مطابق میں ہوں گے۔

فیصلہ صاحب کی طلاق کے بعد کھل ختم نہیں ہوا، پروفیسر صاحب نے اس کے بعد دوسری شادی کی جو چند ماہ  
کا تھا اور فیصلہ صاحب مالی طور پر آسودہ ہیں کچھ عرصہ پہلے یہ سری شادی کی جو شادی کے بعد شدید ترین فائح کاشکار  
کا تھا اور فیصلہ صاحب ریکولر میرے پاس آتے ہیں اور مانتے بھی ہیں۔ میں کئی بار ان کے آگے ہاتھ جوڑ چکا ہوں کہ  
ایسا شادی اور یہ یاں مارتا بند کریں لیکن وہ بعذر ہیں۔ پچھے نہیں پروفیسر کی ہمت کہاں تک جاتی ہے اور ابھی لکنی  
کرنے والے ہیں لیکن میرے حساب میں اب ان کو شادی نہیں کرنی چاہیے لیکن پروفیسر صاحب ہمت ہارنے کو تیار نہیں  
ہے اس طرح کے سیڑوں و اعقاب اور بھی ہیں جو کسی دوسری کتاب میں بتاؤں گا، انشاء اللہ۔  
فیصلہ صاحب اور مظفر ذرا یورز نہ کردار ہیں اور آپ ان سے مل بھی سکتے ہیں۔

بیوی کا عاشق خاوند

اُس مخالف سے عشق کرنا انسانی فطرت میں ہے اور ہر انسان زندگی میں کبھی نہ کبھی عشق ضرور کرتا ہے۔ میرے  
کاراپیسے لو جوان لڑکے، لڑکیاں آچکے ہیں جو ایک دوسرے سے دیوانہ وار عشق کرتے تھے۔ گھروالوں کی شدید  
اوہ وجود گھر سے بھاگ کر شادی کر لی یا گھروالوں کو اتنا تازیہا مجبو کیا کہ وہ شادی کروانے پر مجبور ہو گئے۔ بہت  
لو جوان بھی حساب لگوانے آئے اور جب میں نے کہا کہ تم دونوں کے مزاج مشرق و مغرب ہیں، بالکل نہیں  
اور اگر تم شادی کرو گے تو چند مینے بھی نہیں چلے گی تو عشق کے اندر ہے جذبات میں ڈوبے ہوئے نوجوان مجھے چیلنج  
کر رہا ہے کہ سرہم ثابت کریں گے کہ ہم سچا اور حقیقی پیار کرتے ہیں اور یہ پیار شادی کے بعد ہماری موت تک جاری و  
کامی رہے گا۔ لیکن شادی کے بعد جب عشق کا بحوث دماغوں سے اتر اور زندگی کی تلخ تحقیقوں سے واسطہ پڑا تو عشق کے  
بھاگ کی طرح بیٹھ گئے اور کچھ جوڑے صرف اس لیے چلتے رہے کہ اب جب گھر اور خاندان والوں کی مخالفت کے  
وقایتی کی ہے تو بمحانا تو پڑے گی، اب گھروالوں کو کیا منہ دکھائیں گے، یا کچھ لڑکیاں جب عشق کی شادی ناکام ہو گئی تو  
کیا اور گھر شادی یا ملک چھوڑ کر چلی گئیں۔ جب ایسے جوڑوں پر عشق سوار ہوتا ہے تو یہ کسی کی بھی بات مانے پر تیار نہیں  
ہے۔ ان کو اللہ تعالیٰ صراط مستقیم دکھائے ورنہ یہ کسی کے بھی کنڑوں میں نہیں رہتے اور اپنی مرضی کر کے چھوڑتے ہیں۔  
شادی سے پہلے تو عشق و محبت کی داستانیں عام ہیں لیکن شادی کے بعد اگر کسی میاں بیوی میں عشق و محبت نظر

میرے پاس ٹھہرے۔ رات کو تیز بارش ہو رہی تھی، موسم شہنما تھا جو مری کا معمول ہے، سردی بڑھ چکی تھی۔ پروفیسر صاحب کو اپنی بیوی کی Care اور محبت کا وخت پڑا ہوا تھا، ہم نے ان کو الگ کر کر صاحب کی شادی کو بیس سال ہو چکے تھے اور انہیں شاندار ازدواجی زندگی گزار رہے تھے۔ وہ بار بار کر کر تھے، کمبل دے دے دو، گرم پانی کر دیں، گرم دودھ دے دیں۔ یہاں تک کہ مجھ سے چھتری مانگی کہ میں مری والہ ہمارا کافی مال روڈ سے ایک کلو میٹر دور تھا میں نے پوچھا کیا مسئلہ ہے؟ کہنے لگے جسی لینے جا رہا ہوں میں لگ رہی ہے۔ میں نے کہا مجھ سے لے لو، کہنے لگنے نہیں نہیں، لا کر دیتا ہوں۔ میں بھی ان کے ساتھ ہو یا Care دیکھ کر مجھے حیرت ہو رہی تھی۔ میرے پوچھنے پر انہوں نے بتایا کہ ہماری شادی کو بیس سال ہو چکے ہیں، بڑی کلاسوں میں پڑھتے ہیں، کبھی لڑائی جھکڑا نہیں ہوا، جاپ کے ساتھ سائیڈ بونس کرتا ہوں اچھا کم ٹھیک ہے۔ مجھے حیرت ہوئی کہ شادی کے بعد تو محبت قصہ پارینہ بن جاتی ہے، یہ کیسے میاں بیوی ہیں جو اک جا رہے ہیں۔ میں حیرت اور تحسیں سے ان کی باتیں سن رہا تھا میں حیران تھا کہ یہ کون لوگ ہیں؟ میں نے مجبور ہو کر ان دونوں پر کیسہ امارا، نام، تاریخ پیدائش پوچھی اور روحانی طور پر بھی جواب مانگا تو مجھے اس وقت شکیونکہ پانچ سال بعد دونوں میں علیحدگی یعنی طلاق نظر آ رہی تھی اور خطرناک بات یہ تھی کہ اس بیوی صاحب کی زندگی میں شادی شدہ زندگی ہی نہیں۔ میں بار بار چیک کر رہا تھا اور نتیجہ ہی آ رہا تھا۔ جسی میں نے دونوں میاں بیوی کو بھالیا، پامسٹری، علم الاعداد اور سرماقہ میں بہت دریچیک کرنے کے بعد میں پر سینگ اُگ آئے ہوں یا میں نے ان کی شلووار اتار دی ہو یا میں کوئی پاگل ہوں۔ کہنے لگے: نہیں تم پاگل تسبیحات سے تم پاگل ہو چکے ہو یا شاید ہماری شاندار ازدواجی زندگی سے حسد کر رہے ہو۔ بہرحال میں نے انہیں جدا کیا کہ اسال بھی بتایا۔ انہوں نے شرط لگا لی کہ یہ کبھی نہیں ہو گا۔ اُنہیں کہا کہ اگر آپ کی طلاق نہ ہوئی تو مجھے بہت خوشی ہو گی کہ یہ مرافقہ اور پامسٹری سب فراہم ہے۔ پروفیسر صاحب مجھے چیخنے کر کے رات گزار کے چلے گئے۔ اس کے بعد بھی جب کبھی ملتے ہیں مذاق کرتے کہ یہ پاگل میری طلاق کا دعویٰ کرتا ہے۔

چند سال بعد میں لا ہو رہا کر یہاں کی زندگی میں مصروف ہو گیا لیکن یہ کہیں میرے ذہن میں بھی کہ یہ کبھی جھوٹ لکھے اور طلاق نہ ہو۔

ایک دن میں لوگوں میں حسب معمول گھر اہوا تھا کہ اچانک مجھے پروفیسر صاحب نظر آئے، وہ پوچھ رہے تھے۔ جب انہوں نے مجھے دیکھا تو میں تیزی سے ان کی طرف بھاگا، سرخیریت ہے، کیا حال۔

اپ کو مکمل اجازت اور آزادی ہے۔ میں کافی چلا گیا اور جب واپس آیا تو کھانا تیار  
کیا گیا۔ اس کی کھانا دیا، میں نے اس کی بیوی کا شکر یہ ادا کیا تو وہ بولی، بھائی جان کھانا تو بھولا جی نے بنایا ہے۔  
جو ملی گھنون کی زندہ قصور نظر آتے لیکن شادی کے چند ہمینوں بعد ہی مارکٹائی اور گالی گلوچ کرتے نظر آتے۔  
یہاں جو واقعہ میں بیان کرنے جا رہا ہوں اس جوڑے کی شادی کو پانچ سال ہو چکے تھے اور ان پر  
کے ہر گزرتے دن کے ساتھ ان کے عشق و محبت کی شدت میں اضافہ ہوتا جا رہا تھا بلکہ یہ جوڑا اپنے خاندان اور  
میں ایک مشابی رومانوی جوڑے کے نام پر مشہور تھا۔

ان دونوں میں تھا کیونکہ مری ایک سیاحتی مقام ہے اس لیے وہاں سارا سال مہمان آتے رہتے۔  
ایک دن میرے ایک کلاس فیلو کا فون آیا کہ اس کے شہر سے تقریباً دس بندے یہر کے لیے مری آرہے ہیں۔ تین دن  
میں سیر کریں گے۔ اس کے بعد سو اسٹریٹ چلے جائیں گے۔ اس نے خاص طور پر کہا کہ تمام بندوں کو ہائل ٹھہر ادیا  
میں سے ایک بھولانی اُس کا یار غارتھا، وہ اپنی بیوی کو بھی ساتھ لے کر آ رہا ہے، اس نے دوستوں کے ساتھ آنکھ  
اکار کر دیا تھا کہ میں نہیں جاؤں گا۔ دوست اس کی نکروی سے واقف تھے کہ یہ اپنی بیوی کا دیوانہ اور انہوں نے اس  
کے بغیر ایک دن بھی نہیں رہ سکتا۔ اس لیے انہوں نے خصوصی طور پر مجھے فون کرایا کہ اس تیلی گھنون کو میں اپنے گھر  
کرہے دوں، باقی گروپ کو ہائل ٹھہر ادیں، لہذا میں نے ان کے لیے ہائل میں انتظام کرایا اور جوڑے  
گھر میں گیٹ روم تیار کر دیا۔ مقررہ دن تمام لوگ آگئے۔ تمام لوگ تو ہائل میں ٹھہر گئے لیکن بھولا صاحب، ان کا اصل  
پچھا اور تھا اور یہ ان کا یک شیم تھا۔ وہ گھر ائے اور پریشان سے میرے پاس آئے کہ جناب مجھے لیڈن جو گرچا ہیں  
میری بیوی پہاڑی راستوں پر چلنے کی عادی نہیں ہے اس لیے ایسے شوzdیں جو پہاڑی راستوں میں بھی آسانی  
سکیں۔ میں نے تین چار لیڈن جوڑے اس کے سامنے رکھے۔ وہ سارے ہی لے کر جانے لگا تو میں نے پوچھا، ایک  
جائز تھا۔ میں بری طرح کفیوز ہو چکا تھا۔ لہذا رات کو میں نے دونوں کوڈ ہن میں رکھ کر استخارہ کیا تو مجھے  
گیا۔ اس کی حرکات سے لگ رہا تھا کہ کسی عظیم مشن پر ہے۔ تھوڑی دیر بعد وہ کندھے پر بیگ لٹکائے بیوی کا ہاتھ پکڑا  
نظر آیا۔ وہ بہت دھیان سے اسے لارہا تھا کہ کہیں وہ گرنہ جائے اور اسے چوتھے لگ جائے۔ جب وہ قریب آئے تو  
نے اس کی بیوی کو دیکھا، وہ عام شکل و صورت کی درمیانی عمر کی عورت تھی۔ سلام دعا کے بعد وہ اپنی بیوی کے ساتھ آگئی  
روم میں گھس گیا۔ تھوڑی دیر بعد باہر لکھا تو بولا، لمبے سفر کی وجہ سے وہ تحکم گئی ہے، اس لیے میں نے اسے جوں و لمبے  
سلادیا ہے۔ اب میں دوستوں کے پاس جا رہا ہوں۔ جیسے ہی یہ اٹھے گی، میں واپس آ جاؤں گا۔ میں اس کو حیرت اور  
رات کا سفر کر کے آئے تھے، اس لیے بیوی تقریباً چھ کھنٹے آرام سے سوئی۔ بھولا صاحب چھ کھنٹے سے پہلے ہی آ کر جا  
کی فرمائش کرچکے تھے کہ اس کے اٹھنے سے پہلے ہی چائے وغیرہ تیار ہونی چاہیے، لہذا وہ چائے اور بیکٹ وغیرہ لے کر اس  
چلا گیا۔ میں ان دونوں گھر میں اکیا تھا، اس لیے میں نے اسے کہا کہ کہن میں ہر چیز موجود ہے۔ آپ اپنی بیوی سے نہیں

آئے تو یہ واقعی نامکن اور اس دنیا سے باہر کی بات ہوتی ہے کیونکہ میں نے بارہ سال مری میں گزارے ہیں جو اس  
مقام ہے۔ اس لیے بے شمار شادی شدہ جوڑے ہمارے پاس آتے۔ ان میں زیادہ تر نئے نو میلے شادی شدہ جوڑے  
جو ملی گھنون کی زندہ قصور نظر آتے لیکن شادی کے چند ہمینوں بعد ہی مارکٹائی اور گالی گلوچ کرتے نظر آتے۔

کے ہر گزرتے دن کے ساتھ ان کے عشق و محبت کی شدت میں اضافہ ہوتا جا رہا تھا بلکہ یہ جوڑا اپنے خاندان اور  
میں ایک مشابی رومانوی جوڑے کے نام پر مشہور تھا۔

کوئی علاقہ نہیں ہے۔

اصل بات تباہ۔ یہاں میرا بتانے کا مقصد صرف یہ تھا کہ اگر بھولے کی زندگی میں کوئی ایسا لمحہ یاد نہ آئے کہ کس طرح  
مجبوب یوں کو طلاق دینا پڑے تو وہ Avoid کر جائے۔ کیونکہ اگر بھولا پہلے سے یہ جانتا ہو گا کہ میری زندگی میں کافی  
گھری یا صورت حال آئتی ہے تو وہ منجھل جائے اور طلاق نہ دے۔ کیونکہ اگر کسی کو ہتا دیا جائے کہ یہ ہو سکتا ہے تو  
کوئی نہ کوئی راستہ نکال سکتا ہے، کیونکہ مجھے بہت زیادہ دکھ ہوتا تھا کہ روئے زمین کے سب سے بڑے مثالی اور  
شادی شدہ جوڑے کا یہ انجام ہونے جا رہا ہے، کیونکہ اگر یہ حادثہ نہ ہوتا مجھے بہت زیادہ خوشی ہو گی۔ میں نے ۲۰۱۳ء  
کرنے کے بعد بھولے کی آنکھوں میں جھاٹکتے ہوئے کہا کہ تم بھی اپنی یوں کو چھوڑنے کے بارے میں سوچ سکتے ہو تو،  
نہیں۔ مجھے پوری دنیا کے خزانے اور بادشاہت مل جائے تو میں ٹھوکر مار دوں۔ اگر میری جان دے کر بھی میری  
جان بچائی جاسکے تو میں اپنی جان دے دوں گا۔ بھولے تم اپنی اس بات پر قائم رہنا کیونکہ ایک دن ایسا آئے  
کرنے یہ نہ آئے کہ تم اپنی یوں کی جان لینے کی کوشش کرو گے اور تم اپنی یوں کے ساتھ لڑائی جھوڑا نہیں کرو کے  
دے دو گے۔ آخر کار بہت کر کے میں نے یہ بات دنیا کے عظیم ترین عاشق خاوند سے کہہ دی۔ یہ بات کرنے کے  
بھولے کے کسی بھی عمل کے لیے تیار تھا کیونکہ میں نے غلط عظیم کی تھی اور بھولا کچھ بھی ری ایکٹ کر سکتا تھا۔ بھولا  
میری طرف خالی نظروں سے دیکھتا رہا، پھر آہستہ آہستہ اس کی آنکھوں میں غصہ اور حشمت آنی شروع ہو گئی۔  
غصہ اور نفرت سے اس کا جسم کانپنا شروع ہو گیا۔ وہ انہتائی غصے اور بھرائی ہوئی آواز میں بولا کہ پروفیسر صاحب آ  
نے تین دن ہمیں اپنے گھر مہمان نہ رکھا ہوتا تو یقیناً آج آپ کی جان لے لیتا اور دوبارہ اگر پروفیسر صاحب آ  
ایسی کبواس کی تو میں آپ کے ساتھ بہت برا کروں گا۔ میں نے فوری طور پر Sorry کیا اور بہت پیار اور آرام  
میں بھی یہ نہیں چاہتا بلکہ میں تو چاہتا ہوں کہ اگر بھی بھی ایسا موقع آئے تو تم طلاق نہ دینا۔ بھولا جی آپ کو بتائے  
صرف اور صرف یہ تھا کہ میں آپ دونوں کی مدد کر سکوں۔ ورنہ مجھے تو خود آپ دونوں سے مل کر بہت زیادہ خوشی ہوئی  
بھولے کے جسم پر شدت جذبات سے لرزہ طاری تھا اور وہ قہر آؤ نظروں سے میری طرف دیکھ رہا تھا لیکن میری طاقت  
اور سوری کے بعد وہ کچھ نارمل ہوا اور بولا، پروفیسر صاحب میں یہ پامتری اور روحانیت کو بالکل نہیں مانتا۔ یہ سب  
بکواس ہے۔ یہ کبھی نہیں ہو گا۔ آپ پروفیسر صاحب چار ماہ کی بات کرتے ہیں، میں چھ ماہ بعد آپ کے پاس آؤں  
ثابت کروں گا کہ آپ اور آپ کا سارا علم وغیرہ جھوٹ ہے۔ بہر حال بھولا مجھے چیخنے کے اپنی لاڈلی اور مجبوب یوں  
کر چلا گیا۔ یہاں سے یہ لوگ سوات چلے گئے اور وہاں سیر وغیرہ کر کے یہ لوگ واپس خیریت سے اپنے شہر واپس  
گئے۔ میں نے اپنی ڈائری میں انداز اتارنے خونت کر لی۔ جب یہ حادثہ بلکہ زنگلہ ہونے کا خطرہ تھا۔

میں اپنی زندگی میں مصروف ہو گیا لیکن کبھی کبھار مجھے بھولا اور اس کی یوں کی دیوانہ وار محبت بہت بادا  
جب بھی کوئی شادی شدہ جوڑا امری ہمارے ہاں آتا تو مجھے کسی اور ہی سیارے کی مخلوق بھولا اور اس کی یوں بھی یاد آ جائے  
اور میں اس انتظار میں تھا کہ اللہ کرے وہ نائم خیریت سے گزر جائے اور میں بھی ریلیکس ہو جاؤں کہ یہ سب اندازے  
یاد ہوں گے۔

## ایک دن کی لہن

یاد ہوں گے۔ ایسا ہے جس نے مجھے ہلا کے رکھ دیا بلکہ اور ہیٹر کے رکھ دیا۔ ان دونوں میں مری میں ہی تھا۔ علم الاعداد،

پامسٹری اور علم بجوم کی بے شمار لکلی وغیرہ لکلی کتابیں پڑھنے کے بعد اب میں لوگوں کے ہاتھ بہت شوق سے دیکھتا تھا۔ تعالیٰ نے مجھے بہت اچھی یادداشت دی تھی اس لیے میں جس سے بھی ملتا تو تجربہ کرتا کہ فلاں تاریخ پیدائش اور ماں اس کے باقیوں میں محفوظ ہو جاتیں اور میں نے اپنے دماغ میں مختلف گروپس بنار کھے تھے کہ گروپ گروپ نمبر دو کے لوگوں کا یہ مزاج اور حالات واقعات ہوتے ہیں۔ عرصہ دراز کے مراقب، ذکر اذکار اور روحانی کے نتیجے میں اکثر اوقات بے پناہ کشفی صلاحیتوں کا احساس ہوتا اور جو بھی معلومات ایسی حالت میں میرے ہوتیں، ان کی صداقت دیکھ کر میں بھی اکثر دنگ ایسے ہی واقعات میں سے ایک ہے۔

یہ بھی میرے ابتدائی دنوں کی بات ہے۔ میں اپنے دوست احباب میں پامسٹ اور صوفی کے نام چکا تھا۔ اس لیے مجھے اکثر شادیوں یا دوسرے فنکشنوں میں جب بھی بلا یا جاتا تو ایک لانچ یہ بھی ہوتا کہ حساب لیں گے۔

میرے بچپن کے ایک دوست کا فون آیا کہ اُس کے چھوٹے بھائی کی شادی ہے اور اتفاق سے تمہارے میں اباد میں ہے۔ بھٹی صاحب آپ نے ہر صورت میں آتا ہے۔ میرے چند رشتہ داروں نے بھی آپ سے ملا۔ میں نے شادی کا رذ آپ کو بھیج دیا ہے۔ میری عزت کا سوال ہے، اس لیے ضرور آنا۔ کیونکہ وہ میرا بچپن کا دوست تھا۔ میں اسی کی طرف دیکھ کر مسکراتے ہوئے بولے ”یہ ہمارے بھٹی صاحب بہت پنچھے ہوئے پامسٹ ہیں۔ یہ بہت لیے میں اور میرا ایک دوست ہم دنوں مقررہ دن اسلام آباد شادی ہال میں پنچھے گئے۔ شادی ہال میں مجھ سے ملنے کیونکہ میں پہلے دن سے آج تک الحمد للہ بلا معاوضہ یہ کام کرتا ہوں تو ہر کوئی پچھے پڑ جاتا ہے، لہذا میں اپنی فطری رواج سے مل رہا تھا اور لوگوں کے سوالوں کے جواب بھی پوچھ لیا۔ ہم نے سب سے مل رہا تھا اور دنگ کی وجہ سے اپنی تاریخ پیدائش کی دوڑان نکاح بھی ہو گیا اور نکاح کے بعد ہم کوشادی ہال میں لا یا گیا۔ اب جب بھی ہم کوشادی ہال میں لایا جاتا ہے تو ہر کوئی اُس کو بڑے شوق سے دیکھتا ہے۔ میں بھی دیکھنا شروع ہو گیا۔ ہم ان اپنی سہیلوں اور رشتہ داروں کے ہمراہ آہستہ آہستہ سچ کی طرف بڑھ رہی تھی جہاں پر دو ہماں بھائی اُس کا شدت اور والہاں پن سے انتظار کر رہے تھے۔ اب ہال میں موجود تمام لوگوں کی نظر میں آنے والی دہن پر مرکوز تھیں جعروی جوڑے اور زیورات میں خوبصورت لگ رہی تھی۔ جیسے ہی دہن میرے قریب سے گزری تو شاید میری چھٹی حس بیدار ہو گئی یا کشی یونٹ آن ہو گیا۔ میں بڑے انہاں کے دہن کو دیکھ رہا تھا اور دعا میں بھی دے رہا تھا کہ جوڑی کو اللہ نظر بد سے بچائے اور کامیاب ازدواجی زندگی گزاریں۔ ایک میرے دل و دماغ میں ایک خیال بھی کے کونڈے کی طرح لپکا کہ یہ شادی چند گھنٹوں کی ہے، یہ نہیں چلتی۔ اب میری شدت سے شادی شاید چند گھنٹوں میں ہی ٹوٹ جائے۔ میں نے اس خیال کو دماغ سے فوری جھٹک دیا کہ یہ میرا ہم ہے، پاگل ہے۔ میں ہر بات پر تکا بازی شروع کر دیتا ہوں۔ over thinking کی وجہ سے میں ہر ٹھیک بات میں بھی خامہاں تلاش کرتا ہوں لیکن چند گھنٹوں کی دہن بار بار یہ آرہا تھا کہ یہ شادی نہیں چلتی، یہ فلاپ ہو گی۔ میں انہی سوچوں اور کھافی میں لگ تھا کہ دہن صاحبہ جا کر سچ پر بیٹھ گئی۔ دو ہماں بھائی نے بہت محبت اور گرم جوشی سے دہن کا استقبال کیا۔ دہن کے بڑے

دارک کی ضرورت نہیں ہوتی۔ میں نے دو ہماں بھائی سے کہا ”یارا پتا ہما تھوڑا دکھاو۔“ دو ہماں بھائی کے انگ انگ سے دارک کے فوارے پھوٹ رہے تھے۔ وہ بہانے بہانے سے قہقہے لگا رہا تھا۔ قہقہے لگا کر بولا ”لوپ و فیسر صاحب!“

بناو پہلا بیٹا ہی ہو گانا۔“ میں بھی مسکرا پڑا۔ اس کے بعد میں نے کہا ”ہاں، لیکن اس کے لیے مجھے دہن کا ہاتھ بھی دیکھنا گا۔“ اس نے دہن سے کہا۔ دکھا دیکھن دہن تھوڑا سا Avoid گا۔ کر رہی تھی لیکن دوہنے زبردستی اس کا ہاتھ پکلا اور سامنے کر دیا۔ ہاتھ پر Full مہندی لگی تھی لیکن جب میں نے غور سے دیکھا تو مجھے وہ نظر آ گیا جس کی میں تلاش میں دست شناسی سے دلچسپی رکھنے والے معمولی طالب علم بھی آسانی سے دیکھ سکتے ہیں کہ لڑکی کنوواری ہے یا شادی شدہ دہن کا ہاتھ دیکھ کر شدید دلچسپی کا لگ کیونکہ وہ کنوواری نہیں تھی۔ اس کی تاریخ پیدائش اور ہاتھ بتارہ تھا کہ آج کی شادی جائے گی۔ مجھے شدید دلکشی ہو رہا تھا کہ کاش ایسا نہ ہو بلکہ یہ سارا میرا وہم ہو اور یہ شادی کا میاب ہو۔ اس کے بعد میں کتنے کرنے کے بعد میں اور میرا دوست دوہن کو دعا میں دیتے ہوئے سچ سے نیچے اتر آئے یعنی دماغ میں ایک بھونچال آیا ہوا تھا۔ میں حد سے زیادہ پریشان ہو چکا تھا کہ پچھے نہیں دہن والے فراہ، دھوکا کر رہے تھے۔ میرا دوست میرے چہرے کے تاثرات کو بھانپ چکا تھا۔ وہ مجھے ایک سائیڈ پر لے گیا اور بولا ”یار کیا یا تم کچھ پریشان ہو گئے ہو۔ خیر ہے نا۔ کوئی مسئلہ تو نہیں۔“ میں نے اس سے پہلا سوال یہ کیا کہ بتاؤ یہ رشتہ کس تو وہ بولا، میری بہن کی بیست دوست نے یہ رشتہ کرایا ہے۔ میں نے اسے کہا، مجھے فوری طور پر اپنی بہن سے میرے کہنے پر وہ اپنی بہن کو ہجوم میں سے ڈھونڈ کر میرے پاس لے آیا۔ اس کی بہن مجھے پہلے بھی کئی بار مل چکی تھی دعا کے بعد میں نے دوست کی بہن سے پوچھا ”باجی یہ رشتہ آپ نے کرایا ہے، آپ کی دوست نے کتنے مردہ والوں کو جانتی ہے؟“ تو وہ بولی ”بھائی جان، ہم نے پوری تسلی کی ہے۔ بہت اچھے لوگ ہیں۔“ میرے دوستی بہت خوش نظر آ رہی کیونکہ دہن والوں نے اس کو بھی قیمتی تھائف کے ساتھ ساتھ سونے کے زیورات بھی دیے۔ اپنے تھفوں میں اور سونے کے کڑوں میں گم خوشی سے چھوٹے نہیں سمارہ ہی تھی۔ وہ ہم دونوں کو یقین دلا کرو اپس طرف چل گئی اور جاتے جاتے کہمی ”بھائی جان آپ کن چکروں میں پڑ گئے ہیں۔ ہم نے اچھی طرح دیکھا ہے۔ آپ کو اگر کوئی غلط فہمی ہوئی ہے تو وہ دماغ سے نکال دیں، ہم سب بہت خوش ہیں۔“ اسی دوران میں میرے رشتہ دار آگئے جو مجھ سے ملنا چاہتے تھے، لہذا میں ان کے ساتھ مصروف ہو گیا لیکن میرے دل و دماغ میں کوئی امکنگی تھی اور میں مطمئن نہیں ہوا تھا۔ رشتہ داروں سے ملنے کے بعد میں نے بھی اپنے دوست سے چھٹی مالی امری آ گیا۔

میں سامنے والے سے اس کی متعلقہ معلومات، خوبیاں، خامیاں اور فیبلی کے معاملات شیئر کرتا ہوں تو میرا مردم مقابل میں فرمدا اور نادم بھی ہوا کہ اب جان چھوڑ بھی دو اس کیس کی، اب تو پچھے بھی ہو گئے ہیں۔

یہاں پر میں اپنے قارئین کے لیے وضاحت کرتا چلوں کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے بہت اچھی یادداشت دی۔ کوئی بھی ایک بھائی اور تادم بھی ہوا کہ اب جان چھوڑ بھی دو اس کیس کی، اب تو پچھے بھی ہو گئے ہیں۔

کے رشتہ دار آگئے جو مجھ سے ملنا چاہتے تھے، لہذا میں ان کے ساتھ مصروف ہو گیا لیکن میرے دل و دماغ میں کوئی امکنگی تھی اور میں مطمئن نہیں ہوا تھا۔ رشتہ داروں سے ملنے کے بعد میں نے بھی اپنے دوست سے چھٹی مالی امری آ گیا۔

مری آ کر میں اپنی زندگی میں مصروف ہو گیا۔ چند دن بعد میں نے اپنے دوست کو فون کیا اور پوچھا کہ شادی کیسی جارہی ہے تو وہ بولا ”بالکل ٹھیک جارہی ہے اور کوئی مسئلہ نہیں۔“ میرا دوست مجھے سمجھانے لگا کہ یار تم شادی کی کارستی ہوئی ہے اور پروردگار عالم کا کرم خاص بھی جو ہر مشکل میں میرا ساتھ دیتا ہے کے بارے میں اتنا کیوں سوچتے ہو۔ ہر معاملے میں تاگ نہ اڑایا کرو۔ مجھے لگا، میرے دوست کو اس کے بھائی کی کارستی ہے میں میری دلچسپی بری لگ رہی تھی اور وہ مجھے سمجھا رہا تھا کہ مجھے لوگوں کے تھی معاملات میں دخل یا دلچسپی چاہیے اور نہ ہی روحانیت اور علم ہجوم قابل اعتبار ہے۔ مجھ سکلے بازی اور اندازوں کا علم ہے اور حقیقت سے اس تعلق نہیں ہے۔ میرے دوست نے مجھے لباچوڑا اپکردوے ڈالا روحانیت اور علم پا مسٹری وغیرہ کے خلاف۔ میرے سامنے آ گئی جس نے مجھے چونکا بلکہ بلا کے رکھ دیا۔

صرف دس منٹ دو۔ میں کسی سے مل کر آپ کے پاس واپس آتا ہوں۔ دوست کو بتانے کے بعد میں تیزی  
باہم جاہی اب اپنی فیملی کے ساتھ بیٹھے تھے۔ میں جب دو لہا صاحب کے سامنے پہنچا تو اس نے  
میرے سلام، بلا نے پروہ اٹھ کر مجھے ملا اور بچوں سے بھی ملایا اور جو خاتون ساتھ تھی، اس کا بھی تعارف  
کیا۔ میرے پیوی بچوں کا تعارف وہ جلد بازی میں کراہ تھا جیسے مجھ سے جان چھڑانا چاہ رہا  
تھا اسی بیوی ہے اور یہ بچے۔ اپنے بیوی بچوں کا تعارف وہ جلد بازی میں کراہ تھا۔ جب اس نے کہا کہ یہ میری بیوی ہے تو میری  
کہا کہ وہ خوش ہونے کے بجائے پریشان اور الجھا ہو انظر آ رہا تھا۔ جب اس نے کہا کہ یہ میری بیوی ہے تو میری  
لے پائیں سال پہلے والی بیوی کے تمام نقوش چہرہ اور جسمانی خدو خال میرے سامنے کر دیئے۔ مجھے آج بھی وہ  
کہیں یاد تھیں جن میں خوف اور پریشانی کے سامنے میں نے دیکھے تھے۔ یہ لڑکی اس لڑکی سے کم از کم 15 سال  
اگلے دوران میں نے اس کی بیوی سے تاریخ پیدائش پوچھی تو میری حیرت دو چند ہو گئی بلکہ میرے اوپر حیرت کوں  
اپنے۔ اس کی تاریخ 85ء کی تھی جبکہ اس کی تاریخ پیدائش مجھے حفظ ہو چکی تھی، مجھے اچھی طرح یاد ہے، وہ  
اویتی تھی اور یہ 85ء تاریخ تھی۔ اس نے اپنا نام اور والدہ کا نام جو بتایا اس سے ٹوٹی مختلف تھا۔ اس کا نام اور  
امالم تفصیلات مجھے پوری کی پوری آج بھی از بر تھیں۔ میر افطری تھس، کھونج اور بہت ساری حیات بیدار ہو  
دماغ کا کمپیوٹر بہت تیزی کے ساتھ معلومات اور تمام تفصیلات کا تبادلہ اور تجزیہ کر رہا تھا۔ چند لمحوں میں ہی  
کوچک تھا کہ یہ وہ لڑکی نہیں ہے۔ جس سوال نے پچھلے پانچ سالوں میں کئی بار مجھے شرمندہ اور پریشان کیا  
ہوئے ہوئے جا رہا تھا۔ مجھے خوشی اور حیرت بھی ہو رہی تھی کہ جس سوال نے اور مسئلے نے پچھلے پانچ سالوں میں  
پریشان رکھا، آج دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی ہونے والا تھا۔ دو لہا صاحب بہت پریشان اور  
کلرا رہے تھے۔ میں نے حالات کی نزاکت کو بجا پنچتے ہوئے دو لہا بھائی سے کہا ”اویار تمہیں اپنے ایک  
ہاتا ہوں۔“ مجھے احساس ہو چکا تھا کہ دہن شاید پہلی دہن سے واقف نہیں ہے اور یقیناً دو لہا بھائی اس کے  
ماں کے۔

میں اس کے ساتھ دور ایک کونے میں آ کر پیٹھ گیا اور اس سے مخاطب ہوا ”میرے بھائی یہ وہ لڑکی نہیں ہے۔“

اب وہ ناریل اور پر سکون ہو چکا تھا بلکہ اب اس کی آنکھوں میں میرے لیے واضح عقیدت اور احترام بھی نظر ادا کر رہا تھا، لہذا اب اس نے ساری بات بتا دی۔

لہول اس کے بھائی جان میں پہلے بھی آپ کی بہت عزت کرتا تھا اور اس واقعہ کے بعد تو میں اب آپ کا مرید  
بنا دیا ہو چکا ہوں بلکہ میں نے اپنے کئی جانے والوں کو آپ کے پاس بھیجا ہے۔ کیونکہ میرے بھائی جان اور  
میرے اور پرشدید باؤ تھا کہ میں نے بھی بھی آپ کو یا کسی کو یہ بات نہیں بتانی لیکن آج شاید تقدیر نے ہمیں  
اپنے، الہذا باب میر انکار کرنا بہت غلط ہو گا۔ میری شادی پر آپ نے جو کچھ بھی کہا، وہ حرف بحرف حق ثابت ہوا  
کہ اسی رات ہی ختم ہو گئی تھی اور آپ نے جو کہا تھا کہ یہ شادی صرف چند گھنٹوں کی ہے، وہ بات بھی حق ثابت

ہر روز کی طرح میں اپنے لاہور کے آفس میں بیٹھا تھا اور لوگوں کا جو mom بھی۔ انہی لوگوں میں میرا ایک انگلینڈ میں رہتا ہے، آج کل چھٹیوں پر پاکستان آیا ہوا تھا۔ رش زیادہ تھا اور اس نے آج ہی واپس برطانیہ ہا میرے پاس آیا اور اتنا بھرے لبجھ میں بولا ”بھٹی صاحب میری فلاٹ کا وقت ہو رہا ہے اور مجھے بھی بات کریں آپ سے بارے مہربانی ایک درخواست ہے۔ آپ پلیز میری بات ضرور مانیں۔ میں نے کبھی آپ کو شک نہیں آج میری مان لیں۔“ میں اٹھ کر روم سے باہر اس کے ساتھ آگئی اور پوچھا خیر ہے نا؟ تو وہ بولا ”بھٹی صاحب کئی دنوں سے آپ کے گھر کے کئی چکر لگا چکا ہوں۔ آفس بھی کئی بار آچکا ہوں لیکن آپ کے ارد گرد روشن دیکھ کر جاتا تھا۔ آج میں نے واپس جانا ہے، آپ پلیز ایمپورٹ تک میرے ساتھ چلیں۔ میں نے آپ سے معاملات پر بات کرنی ہے اور آپ کی راہنمائی بھی لینی ہے۔“ میرا دوست کی وجہ سے بہت پریشان تھا اور نظروں سے میری طرف دیکھ رہا تھا کہ میں اس کو ماہیوں نہیں کروں گا، لہذا میں نے اسے کہا ”اوکے، آپ تم کریں۔ میں جلدی جلدی ان لوگوں سے مل کر فارغ ہوتا ہوں تو میں آپ کو ایمپورٹ چھوڑ نے جاتا ہوں ایمپورٹ پر دو ٹوکول والوں سے جان پیچان ہے۔ میں آپ کو جہاں تک چھوڑ کر آؤں گا بلکہ کوئی مرید ایمپورٹ ہوں گے سے کہوں گا، میرے دوست کا سارے راستے خیال رکھے۔“ میں نے اس کی پریشانی رفع کرنے کے لیے اس کو تاکہ وہ ریلیکس ہو جائے۔ وہ بہت خوش اور پر سکون ہو گیا تھا۔ میں جلدی جلدی لوگوں سے ملا اور اس کے سامنے ایمپورٹ کی طرف روانہ ہو گیا کیونکہ وہ گھر سے ایمپورٹ کے لیے تیار ہو کر آیا تھا۔ راستے میں میرے دوست پچھوں کا مسئلہ بتایا اور اس کی کوئی کزن شدید بیمارتی، ڈاکٹروں نے اس کو جواب دے دیا تھا۔ وہ اس کے بارے میں پریشان تھا۔ میں نے اس کو حوصلہ دیا کہ اللہ تعالیٰ بہت رحیم کریم ہے، وہ ضرور کرم کرے گا۔ اسی دوران، ہم ایمپورٹ گئے۔ میں اپنے پر دو ٹوکول آفیسر کی مہربانی اور تعاوون سے اس کے ساتھ ہی اندر چلا گیا تاکہ بورڈنگ کے بعد جو اپنے اس سے تفصیلی بات بھی کروں اور اس کا ثامم بھی گزر جائے گا۔ ہم جب اندر گئے تو جاتے ہی میرے دوست اپنا بورڈنگ کا ڈائیگریشن کرانی شروع کر دی۔ میں نے اپنے دوست سے کہا، آپ آرام سے بورڈنگ کا رڈ بناواں آپ کا انتظار کرتا ہوں۔ میرا دوست اپنے کام میں مصروف ہو گیا اور میں وقت گزاری کے لیے ادھر ادھر دیکھنے لے دوں۔ دوران میری نظر ایک ایسے شخص پر پڑی جس کی وجہ سے میں پچھلے پانچ سے ذہنی کوفت اور خلجان کا شکار تھا بلکہ میرے پانچ سال پرانے سوال کو جواب بنانے کے سامنے لے آئی تھی۔

پر، جو دوست پا در اپ سے رچھا ہوں۔ میرے سامنے پانچ سال پہلے والا دلہما اور اس کے بیوی پہنچے تھے۔ دلہما نے مجھے نہیں دیکھا تھا، وہ بھی بورڈنگ کا رد بخوار تھا۔ اب میری نظر میں شدت سے اس کی کوڑھونڈ رہی تھیں لیکن وہ کہیں بھی نظر نہیں آ رہی تھی۔ اس کے ساتھ اس کے تین پئے بھی تھے لیکن جو خاتون ساتھ تھی نہیں تھی۔ میں نے سوچا شاید اس کی کوئی بہن یا سالی دغیرہ ہو۔ وہ بورڈنگ کا رد لے کر آگے جا کر فلاٹ کا انتظار کر لگا۔ میں نے جب اچھی طرح دیکھ لیا کہ وہ اپنی فیملی کے ساتھ کس جگہ پر بیٹھا ہے تو اپنے دوست کی طرف واپس آ گئا۔

ہوئی۔ بھٹی صاحب آپ نے جو باتیں بھی سچ پر کی تھیں، میں نے بالکل بھی سیریں نہیں لیں بلکہ تواندھی کی ساری رات کو اپنی بیوی کے کمرے میں گیا تو نہ اتنا اپنی بیوی سے کہا، بھٹی صاحب نے مجھے تمہارے ہار ساری باتیں بتائی ہیں۔ مجھے تمہارے تمام رازوں کا پتہ چل گیا ہے۔ میں تو نہ اک کر رہا تھا لیکن میری بیوی بھٹی شادی ہوئی تھی جو ایک سال پہلے ٹوٹ گئی۔ یہ بات میں نے آپ کی بہن کی دوست کو بتا دی تھی۔ پتہ نہیں اس بتائی کہ نہیں۔ جہاں میری پہلی شادی ہوئی تھی، وہ میری اور میرج تھی لیکن ہم دونوں کے خاندانوں نے ہماری Accept نہیں کیا تھا، لہذا شادی کے بعد بھی دونوں خاندانوں کے دل آپس میں نہیں ملے۔ ساس بھوکے جھنے والے ہیں عاشق لوگ ہوتے ہیں بلکہ بیکالی جادوگروں اور بازاری ملکوں کا کاروبار اگر چل رہا ہے تو انہی ہوئے۔ میرے میاں نے اپنی ماں کا اور میں نے اپنی ماں کا ساتھ دیا اور وہ شادی طلاق پر آ کر ختم ہوئی۔ میں صاحب حیرت کی تصویر بنا اپنی بیوی کی باتیں سن رہا تھا۔ مجھے لگ رہا تھا، زین میرے پیروں کے نیچے سے ال سارے زمانے کے پہاڑ میرے اوپر ٹوٹ پڑے ہیں۔ میں غم اور غصے سے پاگل ہو گیا اور اپنے سرال فون ساس نے اٹھایا کیونکہ میں شدید غصے میں تھا، پتہ نہیں کیا اول فول بکواس اور گالیاں دیں۔ میری ساس کو بھی طلاق نے بھی مجھے خوب گالیاں دیں کیونکہ میں غصے اور پریشانی میں اپنے ہوش و حواس کوچکا تھا۔ پاگل بن کی انتہا میں میرے آنکھیں اپنے محبوب یا شوہر آپ کے قدموں میں، ان کے عاشقوں کے بعد ہماری معصوم اور بے وقوف بینیں اور بیٹیاں میں اپنی عاشقوں کے طفیل ہی چلتے ہیں۔ دیواروں پر جگہ جگہ عاملوں کے اشتہارات "محبوب آپ کے قدموں سے۔ اخبارات، رسائل اور مختلف اُنی کے جھیلنکو پر جو بازاری بابوں اور عاملوں کے مہنگے ترین اشتہارات صاحب حیرت کی تصویر بنا اپنی بیوی کی باتیں سن رہا تھا۔ مجھے لگ رہا تھا، زین میرے پیروں کے نیچے سے ال سارے زمانے کے پہاڑ میرے اوپر ٹوٹ پڑے ہیں۔ میں غم اور غصے سے پاگل ہو گیا اور اپنے سرال فون ساس نے اٹھایا کیونکہ میں شدید غصے میں تھا، پتہ نہیں کیا اول فول بکواس اور گالیاں دیں۔ میری ساس کو بھی طلاق نے بھی مجھے خوب گالیاں دیں کیونکہ میں غصے اور پریشانی میں اپنے ہوش و حواس کوچکا تھا۔ پاگل بن کی انتہا میں میرے آنکھیں اپنے محبوب یا شوہر کے لیے یا لوگ آخری حدود کو بھی کراس کر جاتے ہیں۔ بیوی کو تین طلاقیں دے دیں۔ شور من کر میرے گھر والے میرے کمرے میں آگئے تو میں نے ان کو ساری بات بھی کہ میں نے اس کو طلاق دے دی ہے کیونکہ میں شدید غصے میں تھا، میں گھر سے نکل گیا اور گھر والوں سے اس کو غوری طور پر بے انتہا ہوا کہ اس کو فوری طور پر باہر کے ملک پڑھا۔ اگر آپ نے اس کو اپ کے پاس نہ کر رہا تو میرے آنکھیں اپنے محبوب یا شوہر کے لذکوں کو لوٹتے ہیں اور خاندوں کو قدموں میں لاتے والی بیویاں کیا کیا قربانیاں دیتی ہیں۔ اللہ خود کو گولی مارلوں گا۔ یہ کہہ کر میں کار لے کر گھر سے نکل گیا۔ مجھے فون کیا گیا تو میں نے بھی کہا کہ اس کو فوری طور پر بے انتہا ہوں گے۔

ماں کے پاس چھوڑ آؤ درنہ میں خود کشی کرنے جا رہا ہوں، لہذا میرے بھائی جان جا کر میری بیوی کو اس کے مال

میں اپنی روحانی زندگی کی ابتداء میں جب نیانیا عشقِ حقیقی کے خوبصورت اور دل کش ترین سحر میں بختا ہوا تھا، ہر طرف چھوڑ آئے اور میں واپس گھر آگیا۔ اب سارے گھر والے پریشان کہ صبح یا لیمہ ہے، اب کیا ہوگا۔ اگے کیںسل کر دیا کہ کسی عزیز کی فونگی ہو گئی ہے اور میرے بارے میں یہ فیصلہ ہوا کہ فوری طور پر باہر کے ملک پڑھا۔ شادی کر لو اور لوگوں کو بالکل نہ بتاؤ کہ ہمارے ساتھ اتنا بڑا دھوکا یا فراڈ ہوا ہے۔

کیونکہ ہم لوگ پیچے سے زمیندار ہیں، اس لیے یہ بات ہمارے لیے بہت بد نامی کا باعث ہوئی لہذا میں چلا گیا اور چند مہینوں بعد ہی برطانیہ میں شادی کر لی اور اللہ نے مجھے پیچے بھی دے دیے۔ بھٹی صاحب ہمارے گھر اور چند دستوں کے علاوہ کسی کو بھی پہلی شادی کا نہیں پتہ اور گھر میں فیصلہ بھی بیوی ہوا تھا کہ کسی کو نہیں بتانا۔ لیکن بھٹی صاحب ہمارے گھر میں آج بھی آپ کی شخصیت پر کمی بار بات ہوتی ہے اور آپ کی حیرت انگیز بلکہ پراسرار باتیں اور پیش کوئی اس ایک دیواریاں لے لئے کیے 24 گھنٹے انتظار کرتا ہوں۔ وہ جان بو جھ کر مجھے تنگ کرنے یا نیٹ کرنے کے لیے آج بھی جیران ہوتے ہیں۔ میں پانچ سال بعد پاکستان آیا ہوں۔ بے شمار لوگوں سے ملا ہوں۔ کسی نے بھی نہیں کہا اور وہ دہن یا بیوی نہیں ہے لیکن حیرت ہے آپ آج تک وہ بات نہیں بھولے۔ آپ واقعی غیر معمولی انسان بلکہ اللہ کے بندے ہیں۔ مجھے اور میرے گھر والوں کو معاف کر دیں۔" میں دو لہا بھائی کی باتیں حیرت سے سن رہا تھا بلکہ حیرت کو

بعد احساس ہوا کہ میرا محبوب تو سب سے بڑھ کر ہے جو اول بھی ہے اور باطن میں بھی جہانوں کا مالک ہے۔

نکاح کرنے جا رہے ہیں۔ نکاح کے بعد ان کو کسی پناہ منٹر میں پھوڑ کر میں ملتان چلا جاؤں گا۔ آپ خدا کے لیے ہم کر دیں۔ دعا کریں کہ نکاح خیریت سے ہو جائے و گرنہ موت ہمارا لینی مقرر ہے۔

ہمال کی ساری بات سننے کے بعد ہم دونوں کار کی طرف بڑھ جہاں پر عاشقوں کا جوڑا بیٹھا تھا۔ میں اپنی بھائی کے با吞وں مجبور ہوں کہ اتنی شدت ان دونوں میں ہے، یہ انسانوں کے کس گروپ سے تعلق رکھتے ہیں اور یہ سامنے ہر مندگی ہوتی ہے کہ اے میرے مولا! میں تو ان سے بھی گیا گزرابوں۔ مجھ سے اچھے تو یہ ہیں، لہذا ہمارے م Gian کی انتہا پر کھڑے ہیں تو کیوں؟ ملتانی جوڑا بیٹھلی کار پر بیٹھا تھا۔ میں اور جمال کار کی الگی نشتوں پر بیٹھ جانے والوں نے ایک دوسرے کا ہاتھ پکڑا ہوا تھا اور ایک دوسرے کے ساتھ اس طرح جڑ کر بیٹھے تھے کہ دنیا کی کوئی بھائیں نہ ہوں گے۔ لڑکی نے پورا نقاب کیا ہوا تھا۔ اس کی صرف آنکھیں ہی نظر آ رہی تھیں۔ چھوٹا بھائی مجھے ایک

سلام دعا کے بعد میں نے دونوں کی تاریخ پیدائش، نام اور والدہ کے نام پوچھے۔ لڑکی نے MBA جبکہ لڑکا میں پیدائش۔ ملتانی عشق کا جنون لڑکی کے دماغ پر سوار تھا۔ وہ خوابوں کی دنیا میں رہ رہی تھی اور زندگی کی شہوں اور تعلیم پا س تھا۔ یہ عشق کا جنون لڑکی کے دماغ پر سوار تھا۔ وہ خوابوں کی دنیا میں رہ رہی تھی اور زندگی کی شہوں اور تعلیم پر خرچتی یا اس پر عشق کا جنون اس بری طرح سوار تھا کہ وہ کچھ اور سوچنے کے لیے تیار ہی نہیں تھی۔ لڑکی سے احمد میرے سامنے جو اس کاڈیٹا (Data) آیا اس کے مطابق لڑکی بہت ہی ضدی، خودسر، جلد باز، بے چین، بے ایک اور گھری میں ماش، گھری میں تولہ کا مزاج رکھتی تھی۔ دونوں کا مزاج ایک دوسرے سے ٹوٹ مخفف تھا۔ مشرق مغرب، اپنے ایک ماہ بعد ایک دوسرے کی جان کے دیری بنے نظر آ رہے تھے۔

اس کیس میں میرا شوق مزید بڑھ گیا۔ میں نے کمال اور جمال سے کہا کہ آپ دونوں تھوڑی دیر کے لیے کار اسٹاپ کرے۔ میں بھی سے علیحدہ بات کرنا چاہتا ہوں، لہذا دونوں بھائی کار سے اتر گئے تو میں لڑکی سے مخاطب ہوا۔ ”بھی تم کو کہا کیوں کر رہی ہو؟“ کیونکہ لڑکی پر بری طرح عشق سوار تھا، کہنے لگی ”ہم دونوں ایک دوسرے سے پیار کرتے ہیں اور اسی پوری اجازت اور آزادی دیتی ہے۔ اس لیے میں اپنی مرضی کی شادی کروں گی۔“ ”دیکھو بھی! پتہ میں اسی اجازت کے لئے کافی تھا۔ بہت بڑی مصیبت آن پڑی ہے۔ میں اور میرا خاندان زندگی اور موت کے دورانے کھڑے ہیں اور ہمیں شدت سے آپ کی مدد اور دعاوں کی ضرورت ہے۔ لوگ ہمارے پیچھے پڑے ہیں اور خطرہ کے ہمیں جان سے نہ مار دیں۔“ اس کی بات سن کر میں بھی فکر مند ہو گیا۔

میرے پوچھنے پاس نے تایا کہ میرا چھوٹا بھائی کمال ہمارے ہی محلے کی کسی لڑکی کو تین دن پہلے گھر سے بہا۔ لڑکی کے گھر والے خونی درندوں کی طرح دونوں کو ڈھونڈ رہے ہیں۔ لڑکی والے عزت دار زمیندار لوگ ہیں۔ چھوٹی چھوٹی باتوں پر قتل و غارت کا بازار گرم کر دیتے ہیں۔ ہم لوگ ان کے مقابلے پر کچھ بھی نہیں ہیں۔ اگر آپ لے اس اللہ تعالیٰ نے ہماری مدد نہ کی تو ہماری موت یقینی ہے بلکہ مجھے خطرہ ہے کہ یہ لوگ ہمارے گھر کو جلا کر جباہ ویر باد کر دیں گے۔ تین دن سے یہ لاہور میں چھپے ہوئے ہیں۔ بڑی مشکل سے میں ان کو ڈھونڈ کر آپ کے پاس لا لایا ہوں۔ آج ہم کو رس

## ملتانی عاشقوں کا جوڑا

سے دعا لینے آئے ہیں۔ آپ نے مولویوں کی طرح تحریر شروع کر دی ہے۔ ”بیٹی مجھے سو فیصد یقین ہے کہ تم کر کے رہو گی اور میری کوئی بات نہیں مانو گی لیکن مجھے جو کچھ نظر آیا، وہ تم کو بتانا ضروری سمجھا۔ بیٹی ایک بات اور سلوگ بعد خود طلاق لو گی اور اگر تمہارے اندر زرای گنجی اخلاقی جرأت ہے تو مجھے ملنا ضرور لیکن اس وقت تک تم بہت سارے لوگوں کو ذمیل ورسا کر چکی ہو گی۔ میرا کام تھام کو بتانا اور سمجھانا، اب فیصلہ تمہارے اختیار میں ہے۔“ میری کسی بات کا اس پر اثر نہ ہوا بلکہ اس نے یہ کہہ کر جان پھر ای دُر فیض صاحب! میں روحانیت وغیرہ پر بالکل یقین نہیں کرتی۔

بندے کے اپنے ہاتھ میں ہوتی ہے۔ بندہ خود اپنی لفڑی بتاتا ہے۔ ”یا خون، بیٹی جوانی، نئے خیالات، وہ کسی کی بات تیار نہیں تھی۔ وہ کوئی بھی بات سننے کو تیار نہیں تھی۔ میں نے آخری کوشش کی اور اس کے ماضی کے واقعات اور اس بارے میں کچھ ایسی باتیں بتائیں تاکہ وہ مجھے یا میرے علم کو مان لے اور میری نصیحت یا مشورے کو سمجھیگی سے لے لے گی۔“ یا خون، بیٹی جذبہ انسانوں میں رکھ دیا ہے یعنی مختلف جنس سے محبت اور کرشم۔ اس میں بندہ غیر محسوس طور پر ایسا اور دنائی ہے جو یہ جذبہ انسانوں میں رکھ دیا ہے یعنی مختلف جنس سے محبت اور کرشم۔ ان پر کوئی خوف، ڈر نہیں ہوتا۔ یہ موت کو ایسا کرشم اور قوت کے زیر اثر دیوانہ وار اپنے محبوب کی طرف بڑھتا ہے۔ ان پر کوئی خوف، ڈر نہیں ہوتا۔ یہ موت کو ایسا کرشم کے لیے ہر وقت تیار ہوتے ہیں۔ یہ جذبہ اتنا طاقتور ہے کہ زندگی جیسی عظیم نعمت کو بھی گوانے پر انسان کو تیار کر سکتا ہے۔ انسان محبوب کے نہ ملنے پر خود کشی کو زندگی پر ترجیح دیتا ہے۔ اللہ ہی ایسے عاشقوں کو روکے تو روکے ورنہ یہ نہیں۔ میں تو یہاں تک کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ خودان کے سامنے آ کر اگر کہہ دے کہ یہ تمہارے لیے ٹھیک نہیں تو یقیناً یہ خدا اسی الگا کر دیں گے۔

یہ لڑکی بھی انہی عاشقوں کی نمائندہ بن کر میرے سامنے پہنچی تھی اور ہر دیوار اور رکاوٹ عبور کرنے کے لیے اپنے ایسا اپ بہن بھائیوں کو چھوڑ کر بھاگ کے لاء ہو رہی تھی۔ ایسی لڑکیاں جب مال بنتی ہیں اور ان کی نوجوان لڑکیاں جب مال دہراتی ہیں تو ان کو شدت سے اپنی غلطی اور گناہ کا احساس ہوتا ہے لیکن اس وقت حالات ان کی گرفت سے باہر ہو جاتے ہیں۔ میں نے جب پوری کوشش کریں اور ماضی کے بے شمار کیسز کی طرح یہاں بھی مجھے ناکامی ہوئی تو میں اس کو کہا کہ تم بہت بڑی غلطی بلکہ حماقت کرنے جا رہے ہو، یہ لڑکی بالکل بھی تمہاری بھا بھی بننے کے لائق نہیں۔ اس کا مزاج اور وہی ذمہ داریاں نہ جانے کا اہل نہیں ہے۔ وہ بہت پڑھی لکھی اور تمہارا بھائی میسٹر پاس، یہ تم کیا کر رہے ہو تو وہ بولا ”اہلی صاحب! میں پوری کوشش کر چکا ہوں۔ اب ہمارے پاس ان کی شادی کے علاوہ کوئی راستہ نہیں ہے۔ آپ ہمارے لیے دعا کریں کہ ہم آج کوئٹہ میں نکاح کر دیں کیونکہ اس کے خاندان والے بھوکے کتوں کی طرح ہمارے پیچھے پڑے جب کوئی دوست یا عزیز اپنی اولاد یا بہن بھائیوں کے ہاتھوں ایسی مصیبت میں گرفتار ہوتے ہیں اور روتے تڑپتے میر پاس آتے ہیں اور میں ان کو دیکھ دیکھ کر اکثر ایسے عاشقوں کے ساتھ گھنٹوں باتیں، نصیحتیں اور مشورے دیتا ہوں لیکن زیادہ تربات سننے سے انکار کر دیتے ہیں بلکہ بہت سارے ایسے خاندان جو میرے بہت قریب ہیں اور ایسے بچے جو بچپن میری ہر بات مانتے ہیں اور ایسے خاندانوں میں میری عزت پیروں اور مرشد کی طرح کی جاتی ہے۔ جب یہی بچے مشیں گرفتار ہوتے ہیں تو اگر تو میں ایسے بچوں کی بات مان لوں تو او کے ورنہ یہ مجھے سے دور ہو جاتے ہیں۔ میری عزت احترام کے بجائے نافرمانی پر اتر آتے ہیں۔

بے شمار کیسوں میں تو میں ان سے کہتا ہوں کہ جس سے تم محبت کرتے ہو، وہ تم سے پہلے بے شمار مجھیں کر چکا ہوا اور اب بھی اس کی لاکف میں تمہارے ملاادہ بے شمار لڑکیاں یا لڑکے ہیں لیکن یہ مجازی عشق کے اسی کوئی بھی بات مانے کوں بر باد ہو چکا ہے۔ چوتھے ماہ فون آیا کہ وہ لڑکی نہیں، جن یا کوئی طوفان ہے۔ طلاق لے کر پتہ نہیں کہاں چل گئی ہے۔ ایک سال بعد مجھے دستی سے کال آئی کہ پروفیسر صاحب! میں آپ کی پرانی جانے والی ہوں۔ آپ کی بددعا مجھے لگ گئی۔

سے دعا لینے آئے ہیں۔ آپ نے مولویوں کی طرح تحریر شروع کر دی ہے۔ ”بیٹی مجھے سو فیصد یقین ہے کہ تم بعد خود طلاق لو گی اور اگر تمہارے اندر زرای گنجی اخلاقی جرأت ہے تو مجھے ملنا ضرور لیکن اس وقت تک تم بہت سارے لوگوں کو ذمیل ورسا کر چکی ہو گی۔ میرا کام تھام کو بتانا اور سمجھانا، اب فیصلہ تمہارے اختیار میں ہے۔“ میری کسی بات کا اس پر اثر نہ ہوا بلکہ اس نے یہ کہہ کر جان پھر ای دُر فیض صاحب! میں روحانیت وغیرہ پر بالکل یقین نہیں کرتی۔ بندے کے اپنے ہاتھ میں ہوتی ہے۔ بندہ خود اپنی لفڑی بتاتا ہے۔ ”یا خون، بیٹی جوانی، نئے خیالات، وہ کسی کی بات تیار نہیں تھی۔ وہ کوئی بھی بات سننے کو تیار نہیں تھی۔ میں نے آخری کوشش کی اور اس کے ماضی کے واقعات اور اس بارے میں کچھ ایسی باتیں بتائیں تاکہ وہ مجھے یا میرے علم کو مان لے اور میری نصیحت یا مشورے کو سمجھیگی سے لے لے گی۔“ یہ وار بھی ناکام گیا اور وہ اپنی بات پر ڈال رہی کہ میں یہ شادی بہت سوچ سمجھ کر کر رہی ہوں۔ میں پڑھی لکھی اور بالغ ہوں۔ یہ زندگی میری ہے جس کو گزارنے کا مجھے پورا کا پوچھا ہے۔ وہ بھرپر شیرنی کی طرح میرے سامنے پہنچی تھی اور عشق سر کرنے کے لیے تیار تھی۔ چلو بھی اگر یہ شادی کر لو تو پلیے اس کو نہیں نے کی پوری کوشش کرنا اور اپنے مضبوط ارادوں شادی کو کامیاب کرنا۔ وہ میری طرف مفرور اور تکبرانہ اندزا سے دیکھ کر بولی ”پروفیسر صاحب! آپ اور آپ کا علم معاملے میں جھوٹا ثابت ہو گا اور میں اس شادی کو کامیاب کر کے دکھاؤں گی۔“ وہ اور بھی بہت ساری باتیں کرتی رہی۔ میں جیعت سے اس کو دیکھ رہا تھا کہ یہ اپنے والے حالات اور حقائق سے بالکل اعلم ہے۔ زندگی کی تعلیم تحقیقوں اور مذاہل کے فرق سے جب اس کا سامنا ہو گا تو اسکا بھوکھوتا اور جھوٹا اور جھوٹوں تو چند دنوں میں ہی اتر جائے گا۔ اس کے بعد اپنے گمراہ کو جھوٹا ثابت اور خود کو سچا ثابت کرنے کے لیے پہنچنے کرنے دن یا مہینے گزار پائے گی کیونکہ یہ عشق اور شادی چند سارے بیہاں پر میں اپنے قارئین کی خدمت میں عرض کرنا چاہوں گا کہ ایسے بے شمار کیسز میری زندگی میں آپکے اور میں یہ ماننے میں کوئی عار محسوس نہیں کرتا کہ میں ایسی اکثر اوقات ایسے لکیس میں ناکام ہو جاتا ہوں۔ بے شمار مواقفوں جب کوئی دوست یا عزیز اپنی اولاد یا بہن بھائیوں کے ہاتھوں ایسی مصیبت میں گرفتار ہوتے ہیں اور روتے تڑپتے میر پاس آتے ہیں اور میں ان کو دیکھ دیکھ کر اکثر ایسے عاشقوں کے ساتھ گھنٹوں باتیں، نصیحتیں اور مشورے دیتا ہوں لیکن زیادہ تربات سننے سے انکار کر دیتے ہیں بلکہ بہت سارے ایسے خاندان جو میرے بہت قریب ہیں اور ایسے بچے جو بچپن میں گرفتار ہوتے ہیں تو اگر تو میں ایسے بچوں کی بات مان لوں تو او کے ورنہ یہ مجھے سے دور ہو جاتے ہیں۔ میری عزت احترام کے بجائے نافرمانی پر اتر آتے ہیں۔

بے شمار کیسوں میں تو میں ان سے کہتا ہوں کہ جس سے تم محبت کرتے ہو، وہ تم سے پہلے بے شمار مجھیں کر چکا ہوا اور اب بھی اس کی لاکف میں تمہارے ملاادہ بے شمار لڑکیاں یا لڑکے ہیں لیکن یہ مجازی عشق کے اسی کوئی بھی بات مانے

میری شادی ختم ہو گئی اور ساتھ ہی میری زندگی بھی برپا ہو گئی ہے۔ میں وہی ملتان والی لڑکی آپ کے دوست جمال کی بھا بھی ہوں۔ وہ میرا شوہر واقعی میرے مزاج کا نہیں تھا۔ کاش میں آپ کی بات مان لیتی، کاش میں گھر سے بھاگ کر شادی نہ کرتی۔ کاش میں آپ کی بات مان لیتی۔ آپ خدا کے لیے مجھے معاف کر دیں کیونکہ میں نے آپ کے ساتھ بد تمیزی کی تھی اور گھر والوں کو بھی ذلیل و رسوا کیا تھا۔ میرے اور عشق کا بھوت سوار تھا۔ میں بالکل انہی ہو چکی تھی۔ میری نظر میں پیار محبت زندگی کی پہلی ترجیح تھی۔ وہ رشته دار جن کے ساتھ میں نے چھوٹیں سال گزارے جنہوں نے میری تمام جائز ناجائز خواہشوں کو پورا کیا۔ میں نے ایک لمحے میں سب کچھ بھلا دیا۔ ہر رشته کو ٹھوکر مار کر عشق کی ٹرین پر سوار ہو کر ایک ایسی خوابوں کی دنیا میں جانے کی کوشش کی جس کا حقیقت سے کوئی واسطہ نہیں تھا۔ آپ کوفون کر کے آپ سے معافی مانگتی ہے۔ میرے کرتوت ایسے تھے کہ پاکستان میں رہنا مشکل تھا، لہذا میں اب یہاں دُنیا آگئی ہوں۔ یہاں پر ایک یوں پارلرمیں کام کرتی ہوں۔ آپ سے درخواست ہے کہ میرے لیے دعا کریں اور مجھے بتائیں کہ میری زندگی کا مشکل ترین جو دور چل رہا ہے، یہ کب تک ہے اور اگر میری طرح کی کوئی پاکل عاشق آپ کے پاس بھی دوبارہ آئے تو اس کو میرا نمبر ضرور دیجیے گا۔ میں اس کو شاید سمجھا سکوں کہ والدین کی عزت اور احترام والی پیچاں ہی اللہ تعالیٰ کے رحم و کرم اور احسانات کا حقدار ہوتی ہیں۔ میری زندگی تو برپا ہو گئی ہے، شاید میں کسی اور کو برپا دی سے بچا سکوں۔ میں جیرت سے اس کی باتیں سن رہا تھا اور اللہ سے دعا کہ اے میرے رب پاک! ان عاشقوں کو تیرے علاوہ کوئی نہیں سمجھا سکتا۔ تو ہی سب کی عزتوں کا رکھوا لا ہے، تو ہی مہربان اور رحیم و کریم ہے۔“

## عاشق بازنہ آیا

یہ واقعہ بھی پچھلے واقعہ سے ملتا جلتا ہے لیکن اس میں ایک فرق یہ ہے کہ یہاں میں نے عاشق کو نہ لے کی اور سمجھا نے کی پوری کوشش کی لیکن وہ بازنہ آیا۔

کوہ مری میں جب ہر طرف میری شہرت پھیل چکی تھی اور ہزاروں لوگ روزانہ میرے پاس آتے تھے اور ہر معاشرے کی طرح ایک بڑی تعداد ان عاشقوں کی بھی تھی۔ انہی عاشقوں میں سے ایک بہت اچھا لڑکا جس کا نام اسد تھا، میرے پاس آیا اور وہی اپنی دکھ مھری داستان کہ میں ایک لڑکی سے بہت پیار کرتا ہوں لیکن اس کے گھر والے نہیں مانتے، وہ کہتے ہیں کہ ہم اپنی لڑکی کو جان سے مار دیں گے لیکن اس کی شادی تم سے نہیں کریں گے۔ وہ اپنی تمام کوششیں کر چکا تھا۔ میری کے کئی پا اثر لوگوں کو رشتہ کے لیے لڑکی والوں کی طرف بھیج چکا تھا لیکن ہر بار اسے ناکامی کا مند یکھننا پڑا بلکہ ہر بار لڑکی والوں کا مذوہ بھیک ہونے کے بجائے سخت ہوتا گیا۔ بقول لڑکی والوں کے اس لڑکے نے پورے مری میں ہمارے خاندان کو ذلیل و رسوا کر دیا ہے۔ یہ دونوں بچپن سے ایک دوسرے سے محبت کرتے تھے۔ بچپن کی معموم محبت اب جوانی کے عشق میں ڈھل چکی تھی۔ میں نے جب دونوں کا نام اور تاریخ وغیرہ پوچھی تو دونوں ہی ضدی، جلد بازاں اور فطری بے چین رو میں۔

پہلوں فطری طور پر ایسا جان رکھتے تھے کہ اپنی بات اور ضد پوری کرنے کے لیے تمام حدود کراس کر سکتے تھے۔ یہاں میں لو میرج اکثر جو ناکام ہو جاتی ہے، اس کی وجہ بھی بتانے کی کوشش کرتا ہوں۔ میرے پاس آج تک اہلروں ایسے کیسرا آئے ہیں یہ تمام کے تمام کے Possesive Aggressive کے ساتھ ساتھ مددی مزاج رکھتے ہیں اور جو چیزان کے دل کو بھائے، اس کو حاصل کرنے کی پوری کوشش کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں میں صبر اور فطری کوئون نہیں ہوتا۔ نہ ایسے لوگوں میں Adjustment کی صلاحیت ہوتی ہے۔ لو میرج کرنے والوں میں سے اکثر یہ اپنے فطری زندگی بار بار کسی عشق میں بنتا ہوتے رہتے ہیں کیونکہ یہ فطری رومانس پر ہوتے ہیں جو اپنے مرد ہوتے ہیں جو ساری زندگی بار بار کسی عشق میں بنتا ہوتے رہتے ہیں کیونکہ یہ فطری رومانس پر ہوتے ہیں جو اگر لڑکی اپنی لڑکی سے حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ خاوندوں کے ہاتھوں تنگ جو خاتمی میرے پاس آتی ہیں۔ ان میں سے اکثر کہتی ہیں کہ ہماری لو میرج ہے۔ اب کیونکہ ایسے شہر کے مزاج پر رومانس غالب ہوتا ہے۔ اس لیے چند سالوں بعد اسے نیاشق ہو جاتا ہے اور وہ اپنی فطری اُزُری کے تحت نیا لڑکی کو بھی پانے کی کوشش کرتا ہے۔

میرے پاس ایک بیوی آتی تو میں نے اسے کہا، آپ کی لو میرج ہے ناتو وہ بولی، ہاں تو میں نے کہا، تمہارا شوہر اہت زیادہ رومانس پر ہے تو وہ بولی، ہاں مجھے پڑتے ہے۔ وہ ہر چھ ماہ کسی نئے عشق میں بنتا ہو جاتا ہے۔ اس لیے میں نے اس کو آزاد چھوڑ دیا ہے۔ میں لڑکی جھگڑوں سے تنگ آگئی ہوں۔ وہ باز نہیں آتا، آپ مجھے صبر کی دعا دیں، اس نے تو باز آنہیں۔ یہاں پر میں ایک بات کی وضاحت کر دوں۔ دنیا میں دو قسم کے لوگ ہوتے ہیں۔ ایک وہ جو ہر حال میں خوش اور Adjust کر جاتے ہیں۔ فطری صبرا یہ لوگوں کی Nature کا حصہ ہوتا ہے اور یہ فطری رومانس پسند نہیں ہوتے مثلاً میری جب مری میں جا ب ہو گئی تو میری بہت قابل احترام میری بھولی اور سادہ مخصوص ماں اکثر مجھے کہتی، کوئی لڑکی بتاؤ جس ہے تم شادی کرنا چاہتے ہو تو میں کہتا، میری کوئی پسند نہیں۔ آپ جہاں مرضی میری شادی کر دیں اور جب میری ماں نے میرے لیے لڑکی پسند کی تو مجھے مری میں فون کیا کہ میں نے تمہارے لیے لڑکی پسند کر لی ہے۔ تصور بھیج دوں تو کیونکہ میرا بیا یا فقیری کا سفر شروع ہو چکا تھا۔ میں نے کہا، ماں اگر تصویر دیکھ کر شادی کی تو آپ کی بات تو نہ مانی جہاں اور جس سے آپ کا دل کرتا ہے، میری شادی کر دیں اور مجھے Date بتا دیں۔ میں چھٹی لے کر آ جاؤں گا اور ہوا بھی ہیں۔ میں شادی سے تین دن پہلے آیا اور شادی کر کے بیوی کو مری لے گیا۔ اللہ کا شکر ہے میری ماں کی پسند میں برکت پڑ گئی اور اللہ کا شکر ہے آج میں بہت خوش ہوں۔ شادی کے معاملے میں ایک بات طے ہے کہ شادی بہت بڑا جواہر ہے، اس کا کوئی طشدہ فارمولہ نہیں ہے۔

میں بے شمار بد صورت مردوں کی امہماں خوبصورت بیویاں دیکھتا ہوں اور بے شمار ہینڈ سم مردوں کی بالکل عام بیوی دیکھتا ہوں اور میاں بیوی بہت خوش ہوتے ہیں۔

جو لوگ ماں باپ کی بات مانتے ہیں اس میں برکت پڑ جاتی ہے۔ اب میں اصل بات کی طرف آتا ہوں۔ میرے سامنے نوجوان عاشق بیٹھا تھا جو پستول ساتھ لے کر پھرتا تھا کہ اگر مجھے لڑکی نہ ملی تو اس کے گھر والوں کو مار کر خود کو بھی مار لوں گا۔ ایسے پستول والے بے شمار عاشق میرے پاس آتے رہتے ہیں۔ میں نے اس کی بات غور سے سنی اور تصحیح بتائی کہ

لڑکی کے باپ کو سمجھائے، یہ پاگل لڑکی لڑکا مرنے مارنے پر تھے میں۔ گھر سے بھاگ جائیں گے۔ لڑکی کے باپ نہ کرو۔ یہ شادی نہیں بنتی۔ تم دونوں جو مزاج رکھتے ہو، یہ شادی کبھی کامیاب نہیں ہوگی لیکن یہ بھی کوئی بات ماننے کو تیار نہیں تھا۔ اس کے بعد میں تقریباً چھ ماہ مری رہا اور یہ لڑکا بار بار میرے پاس آتا رہا۔ ہر بار بتایا کہ وہ ابھی بھی نہیں مان رہے۔ ساتھ اپنی Efforts بتاتا کہ فلاں بندے کو ان کے گھر بھیجا ہے۔ اب یہ ہورہا ہے، اب وہ ہورہا ہے۔ کیونکہ ایسے لوگ جنوں اور محبت کے روگی ہوتے ہیں اس لیے کوئی بات بھی اپنی مرضی کے خلاف نہیں مانتے۔ یہ لوگ ایک بابے دوسرے بابے تک گھومتے ہیں۔ ایسے لوگوں کو بازاری عاملین خوب لوٹتے ہیں بلکہ یہ لوگ بار بار خود آفر کرتے ہیں کہ یہاں مرضی خرچ ہو جائے ہم تیار ہیں، لہذا بازاری عاملوں کی چاندنی ہو جاتی ہے۔ یہ لڑکا میرے پاس بھی آتا رہا اور اسی دوران دوسرے بے شمار اخباری بابلوں کے پاس بھی جاتا رہا۔ جب کسی بابے سے لٹ جاتا تو مجھے آ کر بتاتا کہ فلاں بابے اتنے بکرے اتنے روپے کھائیے مگر فائدہ نہیں ہوا۔ اسی دوران لڑکی والے اس کی حرکتوں سے نگاہ آ کر مری چھوڑ کر کسی اور شہر چلے گئیں جب سے موبائل فون آئے ہیں، یہ عذاب اب خطرناک صورت اختیار کر گیا ہے۔ دونوں میں رابطہ جاری تھا۔ یہ جب بھی میرے پاس آتا، میں ہر بار اس کو سمجھتا کہ میرا استخارہ ٹھیک نہیں آتا۔ اس کا خیال دل سے نکال دیکھنے والا میری کسی نصیحت پر کان نہ دھرتا۔ جب دوسرے بابلوں سے مایوس ہو جاتا تو پھر میرے پاس آ جاتا۔ اسی دوران میری ٹرانسفر مری سے لا ہو رہا گئی۔ آخری دن جب میں لا ہو رہا تھا تو یہ بہت رویا۔ میری خوب نہیں کیس اور واسطہ ڈالے کر میرا یہ کام کر دیں، میں اس کو حوصلہ دے کر لا ہو رہا گیا۔

دونوں نے شکرانے کے نوافل پڑھے اور کہا، آپ ہماری شادی کریں، ہمیں آپ کی ہر شرط منظور ہے۔ اس طرح ان دونوں کی شادی ہو گئی۔ لڑکا میرا بہت زیادہ دیوانہ اور مرید بن چکا تھا۔ ہر جگہ میرے ہی چچے کتاب کہ ”بھٹی صاحب کی کیا بات ہے؟“

وقت کا بے راس گھوڑا دوڑتا رہا اور ایک سال بیت گیا۔ چھ ماہ بعد ہی لڑکی جھگڑے شروع ہو گئے۔ لڑکی کی لڑکے کے گھر والوں سے نہیں بن رہی تھی۔ لڑکا ماں باپ کا ساتھ دے رہا تھا۔ لڑکی جھگڑے جب حد سے بڑھ گئے تو مار کٹائی شروع ہو گئی۔ ایک سال کے بعد اللہ نے بیٹا بھی دے دیا۔ اب نیا جھگڑا یہوی نیچے کو دادا دادی کے اس نہ بھیجتے۔ اب یہ دونوں اُسی گھر میں اوپر والے پورشن میں شفت ہو گئے۔ لڑکا دونوں یعنی ماں باپ اور بیوی کے درمیان رو لنگ سثون بنا ہوا تھا۔ کبھی ادھر کبھی ادھر۔ اب پھر مجھ سے رابطہ کہ میری بیوی بہت غصے والی ہے، اس کو لہٹا کر دیں۔ گھر کے جھگڑے اتنے زیادہ بڑھ گئے کہ اب یہ سارا سارا دن گھر سے باہر رہتا، گھر جانے سے گھبرا تا کہ ہاتے ہی لڑکی شروع ہو جائے گی۔ بیوی نے دوبار خود کشی کی کوشش کی۔ بیوی کے جھگڑوں سے نگاہ آ کر اس نے اس کو مارنا شروع کر دیا کیونکہ بیوی بھی ضدی اور جلد پاڑتھی، انتقام اس کے بھی مزاج کا حصہ تھا، اس نے اپنے گھر والوں سے رابطہ کر لیا کہ میں یہاں بہت نگاہ ہوں۔ لڑکی کے گھر والوں نے تو پہلے دن سے ہی اس شادی کو دل سے قبول نہیں کیا تھا۔ انہوں نے فوری طور پر اس سے کہا کہ سرال والوں کو چھوڑ کر جلدی واپس آ جاؤ۔ تھوڑے دن تو بیوی کشمکش میں رہی لیکن جب سرالیوں کے ساتھ جھگڑے زیادہ ہو گئے تو واپسی کا سوچنا شروع کر دیا۔ کیونکہ ضدی اور جذباتی لوگوں میں صبر کم ہوتا ہے اس لیے یہ ہر وہ بات جو ان کے مزاج کے خلاف ہوتی ہے، اس پر شدید React کرتے ہیں۔ کچھ دن سوچنے کے بعد لڑکی نے واپسی کا ارادہ کر لیا اور ایک دن موقع پا کر واپس اپنے میکے چل گئی۔ شدید لڑکی جھگڑوں کے بعد ارباب دونوں کے عشق اور دیوانگی کے جذبات بھی سرد پڑ چکے تھے۔ اس کے جانے کے بعد لڑکا پھر میرے پاس آیا، ایک نئے کیس کے ساتھ کہ میں نے اپنایا واپس لیتا ہے۔ جب لڑکی نے یہ سنا تو وہ غصے سے اور پھر گئی، کورٹ جا کر طلاق مانگ لی جو سے چند مہینوں میں مل گئی۔

وہی دو عاشق جو ایک دوسرے کو پانے کے لیے سارے زمانے کو ٹھکرائے تھے، آج سارا زمانہ ان کو سمجھا رہا تھا کہ طلاق نہ لو لیکن ایک دوسرے کے سامنے عدالت میں ایک دوسرے پر الزامات کی بوجھاڑ کر رہے تھے اور میں ایک بار پھر جیран تھا کہ انسان کتنے روپ بدلتا ہے۔ ایک دوسرے پر جان چھڑ کنے والے اتنے تھوڑے عرصے میں ایک دوسرے کی جان کے درپے تھے۔ اور میرے مری والے دوست جب بھی ملتے ہیں تو شرمende اور معافی مانگتے ہیں کہ ”بھٹی صاحب،“

یہ پڑھو، مسئلہ حل ہو جائے گا۔ اس سے پہلے میں نے اس کو کافی دیس سمجھایا کہ میرے استخارے میں ٹھیک نہیں آیا۔ تم یہ شادی نہ کرو۔ یہ شادی نہیں بنتی۔ تم دونوں جو مزاج رکھتے ہو، یہ شادی کبھی کامیاب نہیں ہو گی لیکن یہ بھی کوئی بات ماننے کو تیار نہیں تھا۔ اس کے بعد میں تقریباً چھ ماہ مری رہا اور یہ لڑکا بار بار میرے پاس آتا رہا۔ ہر بار بتایا کہ وہ ابھی بھی نہیں مان رہے۔ جنونی اور محبت کے روگی ہوتے ہیں اس لیے کوئی بات بھی اپنی مرضی کے خلاف نہیں مانتے۔ یہ لوگ ایک بابے دوسرے بابے تک گھومتے ہیں۔ ایسے لوگوں کو بازاری عاملین خوب لوٹتے ہیں بلکہ یہ لوگ بار بار خود آفر کرتے ہیں کہ یہاں مرضی خرچ ہو جائے ہم تیار ہیں، لہذا بازاری عاملوں کی چاندنی ہو جاتی ہے۔ یہ لڑکا میرے پاس بھی آتا رہا اور اسی دوران دوسرے بے شمار اخباری بابلوں کے پاس بھی جاتا رہا۔ جب کسی بابے سے لٹ جاتا تو مجھے آ کر بتاتا کہ فلاں بابے اتنے بکرے اتنے روپے کھائیے مگر فائدہ نہیں ہوا۔ اسی دوران لڑکی والے اس کی حرکتوں سے نگاہ آ کر مری چھوڑ کر کسی اور شہر چلے گئیں جب سے موبائل فون آئے ہیں، یہ عذاب اب خطرناک صورت اختیار کر گیا ہے۔ دونوں میں رابطہ جاری تھا۔ یہ جب بھی میرے پاس آتا، میں ہر بار اس کو سمجھتا کہ میرا استخارہ ٹھیک نہیں آتا۔ اس کا خیال دل سے نکال دیکھنے والا میری کسی نصیحت پر کان نہ دھرتا۔ جب دوسرے بابلوں سے مایوس ہو جاتا تو پھر میرے پاس آ جاتا۔ اسی دوران میری ٹرانسفر مری سے لا ہو رہا گئی۔ آخری دن جب میں لا ہو رہا تھا تو یہ بہت رویا۔ میری خوب نہیں کیس اور واسطہ ڈالے کر میرا یہ کام کر دیں، میں اس کو حوصلہ دے کر لا ہو رہا گیا۔

مجھلا ہو رہا ہے ابھی ہفتہ بھی نہیں ہوا تھا کہ یہ لا ہو رہا گیا۔ میں نے اس کو بہلا پھسلا کرواپس مری بھیج دیا اور کہا کہ یہ ورد کر کے 41 دن بعد آنا، ٹھیک 41 دن بعد یہ پھر لا ہو رہا گیا۔ اب اس نے نیا کام شروع کر دیا کہ میرے مری کے دوستوں کو ایک ایک کر کے ہر بار بہلا پھسلا کر اس کو واپس کرتا رہا۔ سارا دن میرے فون کی شامت آئی رہتی، ہر وقت مجھے فون کرتا۔

آخر کار اس نے نیا کام کیا، میرے مری کے خاص اور قریبی دوستوں کو ووگن میں بھرا اور لا ہو رہا گیا۔ میں آفس سے جب گھر آیا تو پوری بارات میرا منتظر کر رہی تھی۔ میں نے جیرت سے پوچھا ”خیر ہے، آپ بتائے بغیر سارے لا ہو آگئے ہوا رہتا یا بھی نہیں۔“ میں نے گھر میں مہماںوں کے لیے کھانے کا کہا اور ڈرانگ روم میں آ کر پہنچ گیا۔ میرے پوچھنے پر میرے دوستوں نے بتایا کہ ہم سب اس کی سفارش لے کر آئے ہیں۔ آج ہم خالی ہاتھ والوں نہیں جائیں گے۔ اس کا کام کر دیں، اس کی شادی کر دیں۔ میں نے ایک بار پھر سب کو بتایا کہ یہ غلط جگہ شادی کر رہا ہے۔ یہ شادی بڑی طرح ناکام ہو گی۔ اس کو سمجھائیں لیکن سب نے کہا، آپ ایک بار کر کر دیں۔ میں نے بار بار اس کو اور ساتھ آنے والوں کو سمجھایا لیکن وہ کوئی اور بات سننے کو تیار نہیں تھا۔

”چلو اگر یہ اپنی زندگی خراب ہی کرنا چاہتا ہے تو ٹھیک ہے۔“ میں نے اس کو تسبیح بتائی اور خود بھی دعا کرنے کا وعدہ کیا۔ جس لڑکی کو یہ پسند کرتا تھا، اس کے باپ کا ایک دوست میرا مرید تھا، میں نے اس کو بھی فون کیا

اُس کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔ اگر وہ مجھے نہ ملی تو میں قسم کھاتا ہوں، خود کو مارلوں گا کیونکہ اب اس سے جدائی مجھ سے باہت نہیں ہوتی۔ اس کو پانے کے لیے میں نے در در کی خاک چھانی ہے۔ اس کو پانے کے لیے بے شمار بابوں، عاملوں کے پاس جا چکا ہوں لیکن مجھے میرے من کی مراد کو پانے کا بھی تک کوئی راستہ نہیں ملا۔ اب میں بہت زیادہ امید اور آس لے اُپ کے پاس آیا ہوں۔ خدا کے لیے آپ مجھے نامرا دواپس نہ کریں یا تو مجھے اللہ سے اسے لے دیں یا پھر میری امکی دعا کریں کیونکہ اس کے بغیر میری زندگی موت سے بھی بدتر ہے۔ اگر آپ نے بھی مجھے نامرا دواپس کر دیا تو میں عاشقوں کی ہوتی ہے لیکن یہ عاشق صاحب ان تمام سے بہت مختلف تھے اور ان کا عاشق بھی انوکھا اور نرالا تھا۔

میں ان دونوں مری میں تھا کہ رات کو میرے نوکرنے زور زور سے دروازہ کھنکھایا۔ مری کی ایک خاص ہاتھی کے پہاڑی علاقہ ہونے کی وجہ سے مری میں رات کو بہت سکون ہوتا ہے۔ عشاء کے بعد لوگ ایک دوسرے کی طرف بال نہیں جاتے۔ اس میں ایک وجہ تیک کا نام چلانا بھی ہے تو رات نوبجے کسی کا آنا حیرت والی بات تھی۔ میں نے دروازہ کھوا تو سامنے ہمارے کان لج کا نوکر کھڑا تھا اور کچھ گھبرایا ہوا بھی لگ رہا تھا۔ میرے پوچھنے پر کہنے لگا ”سر کوئی بہت بڑے آئیں آئے ہیں۔ کسی بڑی جھنڈے والی گاڑی میں۔“ سرکاری ملازمین یچارے ساری زندگی اپنے اعلیٰ افران کے خوف اور تابعداری میں ہی گزار دیتے ہیں کیونکہ مری ایک سیاحتی علاقہ ہے جہاں پرسار اسال مہماں کی آمد کا سلسہ جاری رہا ہے اور اعلیٰ افسران بھی مختلف بہانوں سے مری آتے رہتے ہیں لیکن میرا نوکر گھبرایا ہوا اس بات سے تھا کہ یہ کوئی جھنڈے والی گاڑی ہے۔ یہ بتا کرو وہ آنے والے مہماں کی اہمیت زیادہ Show کر رہا تھا، بلند ایں بھی فوری طور پر سڑک کی طرف گیا جہاں پر گاڑی کھڑی تھی۔ ابھی میں گاڑی سے دور ہی تھا کہ ایک آدمی گاڑی کا دروازہ کھول کر تیزی سے میری طرف بڑھا اور آتے ہی سلام کہہ کر جھک کر میرے گھنٹوں کو احترام آچھا جو میں بالکل پسند نہیں کرتا لیکن لوگوں کی خوشی اور اپنی فطری نرم دلی اور وضع داری کی وجہ سے کچھ نہیں کہا۔ مجھے لگا کہ آنے والا کوئی ڈرائیور یا ملازم ہے اور اصل بندہ گاڑی کے اندر موجود ہے۔ اسی دوران میں گاڑی کے قریب پہنچ گیا لیکن مجھے وہاں جا کر حیرت ہوئی کہ گاڑی میں کوئی بھی نہیں تھا۔ اب میں ڈرائیور کی طرف متوجہ ہوا اور کہا کہ کس نے مجھ سے ملتا ہے اور آپ کے آفیسر کدرہ ہیں تو وہ بولا، سرکار میں نے ہی ملتا ہے۔ اس نے بتایا کہ میں کسی بڑی شخصیت کا ڈرائیور ہوں۔ وہ شخصیت کوئی خاتون تھی۔ سرکار آپ بڑے لوگوں سے تملہ ہیں، آج میرے جیسے غریب سے بھی مل لیں۔ میں بہت بڑی مصیبت میں ہوں اور بڑی امید سے آپ کے پاس آیا۔ آپ پلیز آرام سے بیٹھ کر پہلے میری بات سن لیں۔ اس نے گاڑی کا دروازہ کھولا اور ہم گاڑی میں بیٹھ گئے اور میرا نوکر اپنی ڈیلوں کے کراپنے کو اڑ میں چلا گیا۔

مجھے اب غریب ڈرائیور سے اُنس سا ہو گیا تھا اور مجھے واقعی اب اس پر ترس بھی آرہا تھا کہ اس نے کتنا بڑا روگ پال لیا ہے۔ کہیں یہ روگ اس کے لیے جان لیوا ثابت نہ ہو۔ مجھے اب اس سے اور اس کی محنت سے دلچسپی ہو گئی تھی کیونکہ اس وقت میرے پاس رش بھی نہیں تھا اور اس کی عشقی داستان بھی دلچسپ تھی۔ اس لیے میں پوری توجہ اور دلچسپی سے اس کی باتیں سن رہا تھا۔ میں نے اس سے پوچھا کہ میرے خیال میں تو وہ خاتون پہلے سے شادی شدہ ہے اور شاید اس کے بچے بھی ہیں تو وہ بولا، ”جناب ٹھیک کہہ رہے ہیں لیکن بی بی جی اپنے خاوند سے دو سال پہلے طلاق لے چکی ہیں۔ میں ان کے پاس پہنچلے دس سال سے ملازم ہوں اور میں ان کے پاس ملازمت سے پہلے ہی عشق کرتا ہوں اور ان کے پاس ملازمت کرنے کی بڑی وجہ بھی اُس سے محبت تھی۔ کیونکہ وہ پہلے سے شادی شدہ تھیں، اس لیے میں دل ہی دل میں ان کی پا جا کرتا تھا اور یہ بات کبھی بھی زبان پر نہیں لایا لیکن دل ہی دل میں ہمیشہ یہ دعا کی کہ کوئی مجرم ہو جائے اور بی بی مجھے مل

آپ نے اس لڑکے اور ہم سب کو بہت سمجھای تھا لیکن یہ عاشق باز نہ آیا۔“

## انوکھا عشق

پہنچنے صفات میں تفصیل کے ساتھ بیان کر چکا ہوں کہ میرے پاس آنے والوں میں ایک بڑی تعداد ان عاشقوں کی ہوتی ہے لیکن یہ عاشق صاحب ان تمام سے بہت مختلف تھے اور ان کا عاشق بھی انوکھا اور نرالا تھا۔

میں ان دونوں مری میں تھا کہ رات کو میرے نوکرنے زور زور سے دروازہ کھنکھایا۔ مری کی ایک خاص ہاتھی کے پہاڑی علاقہ ہونے کی وجہ سے مری میں رات کو بہت سکون ہوتا ہے۔ عشاء کے بعد لوگ ایک دوسرے کی طرف بال نہیں جاتے۔ اس میں ایک وجہ تیک کا نام چلانا بھی ہے تو رات نوبجے کسی کا آنا حیرت والی بات تھی۔ میں نے دروازہ کھوا تو سامنے ہمارے کان لج کا نوکر کھڑا تھا اور کچھ گھبرایا ہوا بھی لگ رہا تھا۔ میرے پوچھنے پر کہنے لگا ”سر کوئی بہت بڑے آئیں آئے ہیں۔ کسی بڑی جھنڈے والی گاڑی میں۔“ سرکاری ملازمین یچارے ساری زندگی اپنے اعلیٰ افران کے خوف اور تابعداری میں ہی گزار دیتے ہیں کیونکہ مری ایک سیاحتی علاقہ ہے جہاں پرسار اسال مہماں کی آمد کا سلسہ جاری رہا ہے اور اعلیٰ افسران بھی مختلف بہانوں سے مری آتے رہتے ہیں لیکن میرا نوکر گھبرایا ہوا اس بات سے تھا کہ یہ کوئی جھنڈے والی گاڑی ہے۔ یہ بتا کرو وہ آنے والے مہماں کی اہمیت زیادہ Show کر رہا تھا، بلند ایں بھی فوری طور پر سڑک کی طرف گیا جہاں پر گاڑی کھڑی تھی۔ ابھی میں گاڑی سے دور ہی تھا کہ ایک آدمی گاڑی کا دروازہ کھول کر تیزی سے میری طرف بڑھا اور آتے ہی سلام کہہ کر جھک کر میرے گھنٹوں کو احترام آچھا جو میں بالکل پسند نہیں کرتا لیکن لوگوں کی خوشی اور اپنی فطری نرم دلی اور وضع داری کی وجہ سے کچھ نہیں کہا۔ مجھے لگا کہ آنے والا کوئی ڈرائیور یا ملازم ہے اور اصل بندہ گاڑی کے اندر موجود ہے۔ اسی دوران میں گاڑی کے قریب پہنچ گیا لیکن مجھے وہاں جا کر حیرت ہوئی کہ گاڑی میں کوئی بھی نہیں تھا۔ اب میں ڈرائیور کی طرف متوجہ ہوا اور کہا کہ کس نے مجھ سے ملتا ہے اور آپ کے آفیسر کدرہ ہیں تو وہ بولا، سرکار میں نے ہی ملتا ہے۔ اس نے بتایا کہ میں کسی بڑی شخصیت کا ڈرائیور ہوں۔ وہ شخصیت کوئی خاتون تھی۔ سرکار آپ بڑے لوگوں سے تملہ ہیں، آج میرے جیسے غریب سے بھی مل لیں۔ میں بہت بڑی مصیبت میں ہوں اور بڑی امید سے آپ کے پاس آیا۔ آپ پلیز آرام سے بیٹھ کر پہلے میری بات سن لیں۔ اس نے گاڑی کا دروازہ کھولا اور ہم گاڑی میں بیٹھ گئے اور میرا نوکر اپنی ڈیلوں کے کراپنے کو اڑ میں چلا گیا۔

سرکار! میں صح اس سڑک سے گزر تو یہاں پر ہزاروں لوگوں کا ہجوم تھا تو میں نے لوگوں سے آپ کے بارے میں پوچھا تو مجھے لگا کہ آپ ہی میرا مسلسلہ حل کر سکتے ہیں۔ میں کافی عرصے سے ایک ایسی آگ میں جل رہا ہوں کہ میری جان بھی جاسکتی ہے۔ اس نے میرے پاؤں پکڑ لیے۔ میں پیچھے ہٹ گیا اور بولا، مجھے گھنگارہ کرو۔ پتے نہیں اسے کیا ہوا، اس نے بلند آواز میں رونا شروع کر دیا۔ سرکار! خدا کے لیے مجھے اس تکلیف سے نجات دلائیں، میرا مسلسلہ حل کر دیں۔ میں

کل کرنے والے کو پیچا نہ کی کوشش کرنے لگا۔ میں نے جلد ہی اسے پہچان لیا۔ یہ وہی ڈرائیور تھا جو اپنی مالکن کے کل میں گرفتار کچھ دن پہلے مجھ سے مل کر گیا تھا۔ اس کے ہاتھ میں مٹھائی کا ڈپ اور اس کا جوش و خروش بتا رہا تھا کہ وہ 2K کر کے آ رہا ہے۔ خوشی اس کے انگ اگ سے چھک رہی تھی اور ایک ایسی سکراہٹ اس کے چہرے پر نظر آ رہی تھی کہ پاری دنیا کے خزانے مل گئے ہوں یا وہ دنیا کے تمام مقابلے جیت کر آ رہا ہے۔

جیسے ہی ہماری نظریں تکڑا کیں، اس نے نعرہ مارا ”سرکار زندہ باد، واه جی واه۔“ وہ پہنچنیں خوشی اور نشے میں کیا کاملاً ہوا میرے قریب آ گیا اور آتے ہی میری تانگیں پکڑ لیں۔ میں نے اسے پکڑ کر گلے سے لگالیا۔ اس کی حرکتوں اور اپنے پیسی مسکراہٹ سارا حال بتا رہی تھی کہ وہ اپنے محبوب کو پاچکا ہے اور اسے صدیوں کی ریاضت کا انعام مل چکا ہے۔ وہ کل دیکھا تو اپنی خوشی کا اظہار اور میرا شکریہ اور تعریف کرتا رہا۔ جب وہ نارمل ہوا تو ہم دونوں اُسی پہاڑی پر بیٹھ گئے تو میں اس سے پوچھا کہ ”تاو کس طرح تم نے ہبت کر کے اظہارِ محبت کیا؟“ کیونکہ مجھے بھی بہت اشتیاق ہو رہا تھا کہ کس طرح زمین آسمان کا ملاب ہوا۔ یہ ناممکن کام کس طرح ہوا۔

تو اس نے اپنی داستان اظہارِ محبت اس طرح بتائی کہ یہاں سے جانے کے بعد میں دو دن بہت کنفیوزر رہا کہ

اس طرح اظہارِ محبت کروں لیکن دو دن کے بعد میں نے آپ کی ہمت دلانے کی وجہ سے فیصلہ کر لیا کہ جیسے ہی مجھے درجے ملے گا تو میں اپنے دل کی بات اپنی مالکن سے کر دوں گا۔ آخ رکار ایک ہفتے کے بعد اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ موقع دے رہا۔ ہم لوگ موڑوے پر سفر کر رہے تھے۔ آسمان پا دلوں سے بھرا ہوا تھا۔ بلکی ہلکی بوندا باندی بھی ہو رہی تھی یعنی موسم الگ خوفگوار اور رومان والا بنا ہوا تھا۔ میں شدید کشمکش میں تھا کہ کیسے بات کروں کہ آخر مجھے کچھ اور جب نہ سوچتا تو میں لے گاڑی ایک دیرانے میں روک دی۔ ہمارے ملازم میں کیا ایک گاڑی بھی تھی۔ اس گاڑی کے ڈرائیور سے میں پہلے اسی کہہ پکھا تھا کہ میں نے راستے میں بی بی جی سے اپنی کوئی ذاتی بات کرنی ہے، لہذا چیزیں یہی میں گاڑی روکوں، تم یقیناً میں کیا آگے جا کر روک لیتا، لہذا جیسے ہی میں نے دیرانے میں گاڑی روکی تو دوسرا گاڑی آگے چلی گئی اور میں کار کا بات اٹھا کر دیکھنے لگا۔ اس دوران پوری ہست اکٹھی کر کے واپس کار میں آ کر پستول پکڑا اور بی بی جی سے کہا کہ بی بی جی بھی آپ گولی مار دیں ورنہ میں ویسے ہی مر جاؤں گا۔ جب میں نے پستول بی بی جی کو پکڑا نے کی کوشش کی تو ایک دم اس بات کے لیے کیونکہ وہ تیار نہیں تھیں، جیران ہوتے ہوئے بلکہ مجھے ڈانتھ ہوتے ہوئے بولیں ”تم کیا بکواس کر رہے ہو اور گاڑی کیوں روکی ہے؟ تم کیا چاہتے اور تمہارا اصل ارادہ کیا ہے؟“ میری اس اچانک حرکت سے بی بی جی ہیران، پریشان بلکہ اب غصہ میں نظر آ رہی تھیں۔ میں بی بی جی کے غصے کو نظر انداز کرتے ہوئے پھر بولا ”بی بی جی آپ مجھے گولی مار دیں۔ میں زندہ نہیں رہنا چاہتا۔“ بی بی پریشانی میں بولی۔ ”اگر تم منا چاہتے ہو تو خود کو مار لو۔“ میں کیوں تم کو ماروں۔ تم پاگل ہو گئے ہو۔ اصل بات بتاؤ، تم یہ کیوں کر رہے ہو؟ مسئلہ کیا ہے۔ مجھے اصل بات بتاؤ۔“ میں اپر پہاڑی پر بیٹھا ذکر اور نظام کا نبات پر غور کر رہا تھا۔ اس دن میری پسونا کا مخصوص دن بھی نہیں تھا۔ مری میں کبھار ہی سورج دیوتا اپنے درشن کرتا تھا۔ آج سورج دیوتا پوری طرح اپنا فیض بانٹ رہے تھے اور میں سورج کی کونجوائے کر رہا تھا کہ مجھے نیچے سے ایک بندہ تیزی سے اپنی طرف آتا ہوا کھائی دیا۔ میں بھی اپنی مراقباتی کیفیت Heat

جا سیں۔ آخ رکار اللہ پاک نے میری برسوں کی دعائیں سن لیں اور بی بی جی کی اپنے خاوند سے علیحدگی ہو گئی۔ اب پہلے سال سے میں ہر دن بار اور گلدی پر بی بی جی کو مانگنے جا چکا ہوں۔“

میں نے اس سے اس کا نام، والدہ کا نام اور تاریخ پیدائش پوچھی اور بی بی جی کی بھی اور استخارہ کرنے کی کاہل شدید خوفگوار جھنکا اس وقت لگا جب میرے استخارے میں ہاں آئی۔ میں نے بار بار یہ استخارہ کیا، ہر بار ملن، شادی اور ہاں آ رہی تھی۔ اب میں نے علم الاعداد اور اس کا باہمی دیکھا تو یہاں بھی جواب ثابت آ رہا تھا۔

لقد یاں ڈرائیور کے ساتھ اس کی زندگی کا سب سے خوبصورت کھیل کھیلنے جا رہی تھی اور اس کی نامکن خواہیں اور مراد پوری ہوتی نظر آ رہی تھی۔ میرے پاس جو بھی ذرا رائج تھے، میں نے سب کوڑا کیا اور ہر جگہ جواب ہاں میں آ رہا تھا۔ مجھے حیرت کے ساتھ خوشی بھی ہو رہی تھی کہ مقدر کتنا خوبصورت تھا اس کو دینے کے لیے تیار ہے۔ میں نے اس کے کندے پا تھوڑا اور کہا، ”خوش ہو جاؤ، وہ تمہیں ہر صورت میں اللہ تعالیٰ کے فضل سے ملے گی۔ یہ ایک فقیر کا تم سے وعدہ اور دعا ہے کہ اپنی منزل کو جلد پانے والے ہو۔ تمہاری سالوں کی ریاضت اور محنت تمہاری دعاؤں کا شتر تمہیں جلدی ملنے والا ہے۔“

”سرکار وہ واقعی ہی مجھے ملے گی یا آپ مجھے حوصلہ دے رہے ہیں؟“

”میں حوصلہ نہیں دے رہا بلکہ انشاء اللہ الگے دس دن میں وہ تمہاری ہو گی۔ اللہ تعالیٰ نے تمہاری سن لی ہے۔“

”سرکار وہ کیسے میری ہو گی؟ میں تو جاہل آدمی ہوں۔ آپ مجھے گائیڈ کریں، میں کیا کروں۔“

”تم صرف تھنہی میں موقع پا کر اس سے اظہارِ محبت کر دو۔ انشاء اللہ وہ نان نہیں کرے گی۔ جاؤ اور جا کر اس کرو، مقدر تمہاری جھوٹی میں تمہارے زندگی کی سب سے بڑی خواہش ڈالنے کو تیار ہے۔ جاؤ اظہار کرو اور اس کو پا لو۔“ اس کو میری باتوں کا لیقین نہیں آ رہا تھا۔ وہ خوفزدہ بھی تھا کہ کہاں وہ اور کہاں میں؟ میں کس طرح اظہارِ محبت کروں۔ وہ ذر رہا تھا لیکن میرے حوصلہ دینے پر وہ تیار ہو گیا۔ میں نے اسے جاتے ہوئے یہ بھی کہہ دیا کہ جب بھی اظہارِ محبت کرو تو دو دن انکلار کرنا، انشاء اللہ دو دن تک تمہارے سوال کا جواب ہاں میں مل جائے گا۔ میں نے اس کو ہمت اور حوصلہ دے کر بھیج دیا۔

وہ چلا گیا اور میں بھی اپنے گھر آ گیا۔ گھر آ کر میں نے پھر کیس کو چیک کیا اور ہر بار مجھے خوفگوار حیرت ہوئی کہ ان دونوں کاملاپ نظر آ رہا تھا اور میں تقدیر کے نزالے کھیل کے طور پر اس کیس کو بھی دیکھ رہا تھا کہ تقدیر، مقدر، لوح مکھوا میں کیسے کیسے اتار چڑھاوے ہیں۔ انسان کتنا با اختیار اور کتنا بے بس ہے۔ بہر حال جو بھی ہے اس انوکھے عاشق ہاڑا ہونے جا رہا تھا۔ اس کی مراد برا نے والی تھی۔ تقدیر یا پندرہ دن اس واقعہ کو گزرے ہوں گے کہ ایک دن میں مکان کے یہی اوپر پہاڑی پر بیٹھا ذکر اور نظام کا نبات پر غور کر رہا تھا۔ اس دن میری پسونا کا مخصوص دن بھی نہیں تھا۔ مری میں کبھار ہی سورج دیوتا اپنے درشن کرتا تھا۔ آج سورج دیوتا پوری طرح اپنا فیض بانٹ رہے تھے اور میں سورج کی Heat کو نجوانے کر رہا تھا کہ مجھے نیچے سے ایک بندہ تیزی سے اپنی طرف آتا ہوا کھائی دیا۔ میں بھی اپنی مراقباتی کیفیت

سے بے پناہ عشق کرتا ہوں۔ یہ بات مجھے کھائے جاہی ہے، اب بھی اگر میں یہ بات آپ کو نہ بتاتا تو شاید اسے بھی نہیں کروں گا۔” میری یہ بات سن کر بی بی جی نے مجھے گلے سے گالیا اور کہا ”تم واقعی مجھ سے محبت جاتا۔“ میں روتے ہوئے ہاتھ جوڑ کر اپنی دلی کیفیت اور داستانِ عشق سارہ تھا اور بی بی جیت سے میری طرف رہی تھی۔ بی بی جی کے خواب و خیال میں بھی نہیں تھا کہ میں ان کے لیے عشق کا روگ دل میں لیے پھر رہا ہوں۔ میں نے اپنی ساری بات کر لی تو بی بی بولی ”بکواس بند کروا اور چلا و گاڑی۔“ میں تمہارا گھر جا کر فیصلہ کرتی ہوں۔ ”کافی کیونکہ معاشرہ اس بات کو بھی بھی قول نہیں کرے گا۔ پروفیسر صاحب! آخراں نے آپ کی دعاؤں سے بھی ہلکے ہو گئے۔ اس کی آنکھوں میں دیدار یا رکے بعد کے تاثرات تھے بھی ہلکے ہو گئے۔ وہ ڈرائیور کافی دیر باتیں کرتا رہا۔ اس کی آنکھوں میں دیدار یا رکے بعد کے تاثرات تھے کافی ہلکے ہو گئے۔ پروفیسر صاحب آپ کے حکم پر اظہار محبت میں نے کر دیا۔ بی بی جی کے کہنے پر میں نے دوبارہ گاڑی ہو گئی۔ بی بی کافی دیر مجھے ڈانتی رہیں اور پھر چپ ہو گئیں۔

ایک دو ران ہم گھر پہنچ گئے۔ ایک دن آرام سے گزر گیا۔ میں سرکار آپ کی پیش گوئی کے انتظار میں تھا۔

## حکومت کی تبدیلی

ان دونوں میں مری میں ہی تھا بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے۔ میں رات کو اپنے لان ہاتھوں مرنے میری خوش نصیبی ہو گی۔ ”چند لمحے میں انتظار کرتا رہا۔ آخر بی بی جی کی آواز آئی ”بیٹھ جاؤ صوفے پ۔“ آپ کے چہرے پر غصے کے بجائے ہلکی مسکراہٹ نظر آ رہی تھی۔ وہ بولیں ”تم واقعی مجھ سے محبت کرتے ہو۔ تم اپنی میرے لیے مر سکتے ہو۔ تمہیں موت سے ڈر نہیں لگتا۔ کیوں مجھ سے اتنا پیار کرتے ہو۔“ بی بی جی یہ میں بھی نہیں ہا۔ میں کرتا ہوں، کیوں کرتا ہو؟ یہ میرا ب جانتا ہے۔ اب بی بی کا الجھنا نارمل تھا۔ انہوں نے مجھ سے بھاجنا شروع کر دیا۔ یہ تم غلط کر رہے ہو۔ میرا تمہارا کوئی جو نہیں اور یہ خیال بھیشہ کے لیے دل سے نکال دو۔ لیکن میں نے انکار کر دیا کہ بی بی جی یہ میرے بس میں نہیں۔ میں کتنے عرصے سے خود سے جنگ لڑ رہا ہوں لیکن میں بے بس ہو گیا ہوں۔ اس لیے اپنے دل کی بات آپ سے کر دی۔ اس کا مطلب ہے، تم بازنہیں آؤ گے۔ اگر میں تمہیں یہاں گولی ماروں گی تو یہ

لیے مسلک ہو سکتا ہے۔ شہر و میں تمہیں باہر جا کر گولی ماروں گی اور واپس آ جاؤں گی۔ تم دوسرے کرے میں ایک گھار انتظار کرو۔ میں تمہارا آج بندوبست کرتی ہوں۔

## اللہ کی رہنمائی

اس میں ذرہ برا بھی شک نہیں ہے کہ انسان کچھ چاہتا ہے اور رب کائنات کچھ اور میں اور آپ اگر اپنے ماضی کا لکر دوڑا لیں تو یہ حقیقت واضح ہے کہ تم کچھ چاہتے تھے اور رب ذوالجلال کچھ اور، ہوتا وہی ہے جو میرا رب چاہتا ہے جو اپ کے ساتھ سوچ بھی نہیں سکتا۔“ بی بی نے بعد میں بتایا کہ اگر تم میرے ساتھ برائی کرنے کی کوشش کرتے تو میں ۔ واقعی تمہیں گولی مار دیتی تھی، میں صرف تمہیں آزماری تھی۔ ”تو تم کیا چاہتے ہو؟“ ”میں آپ کے ساتھ شادی کرنا چاہتا

سے بے پناہ عشق کرتا ہوں۔ یہ بات مجھے کھائے جاہی ہے، اب بھی اگر میں یہ بات آپ کو نہ بتاتا تو شاید اسے بھی نہیں کروں گا۔“ بکواس بند کروا اور چلا و گاڑی۔ میں تمہارا گھر جا کر فیصلہ کرتی ہوں۔ ”کافی کیونکہ معاشرہ اس بات کو بھی قول نہیں کرے گا۔ پروفیسر صاحب! آخراں نے آپ کی دعاؤں سے بھی ہلکے ہو گئے۔ اس کی آنکھوں میں دیدار یا رکے بعد کے تاثرات تھے کافی ہلکے ہو گئے۔ وہ ڈرائیور کافی دیر باتیں کرتا رہا۔ اس کی آنکھوں میں دیدار یا رکے بعد کے تاثرات تھے کافی ہلکے ہو گئے۔ پروفیسر صاحب آپ کے حکم پر اظہار محبت میں نے کر دیا۔ بی بی جی کے کہنے پر میں نے دوبارہ گاڑی ہو گئی۔ بی بی کافی دیر مجھے ڈانتی رہیں اور پھر چپ ہو گئیں۔

بی بی جی نے مجھے کہا کہ رات 12 بجے میرے پاس آنا، میں نے تم سے بات کرنی ہے، ہلکا میں رات کوڑ رہتا ہوں ایسے کے کرے میں داخل ہوا۔ بی بی جی میری طرف غور سے دیکھتی رہی اور بولی، میں تم کوکل نوکری سے نکال رہی ہوں۔“ پاگل ہو گئے ہو۔ مجھے تم سے خطرہ ہے۔ میں نظریں جھکائے کھڑا تھا اور ہاں یہ ڈراما تمہیں کس نے بتایا تھا؟“ میں آپ کے کرے میں تھیں گولی ماروں گی۔ بی بی نے پتوقل نکال لیا اور آ کر میری کنٹی پر رکھ دیا۔ ماروں گی؟ ”ہاں ماروں گی، آپ کے کرے میں تھیں گولی ماروں گی۔“ ”چند لمحے میں انتظار کرتا رہا۔ آخر بی بی جی کی آواز آئی ”بیٹھ جاؤ صوفے پ۔“ آپ کے کرے میں تھیں گولی ماروں گی۔“ ”اپنے لیے مر سکتے ہو۔ تمہیں موت سے ڈر نہیں لگتا۔ کیوں مجھ سے اتنا پیار کرتے ہو۔“ بی بی جی یہ میں بھی نہیں ہا۔ میں کرتا ہوں، کیوں کرتا ہو؟ یہ میرا ب جانتا ہے۔ اب بی بی کا الجھنا نارمل تھا۔ انہوں نے مجھ سے بھاجنا شروع کر دیا۔ یہ تم غلط کر رہے ہو۔ میرا تمہارا کوئی جو نہیں اور یہ خیال بھیشہ کے لیے دل سے نکال دو۔ لیکن میں نے انکار کر دیا کہ بی بی جی یہ میرے بس میں نہیں۔ میں کتنے عرصے سے خود سے جنگ لڑ رہا ہوں لیکن میں بے بس ہو گیا ہوں۔ اس لیے اپنے دل کی بات آپ سے کر دی۔ اس کا مطلب ہے، تم بازنہیں آؤ گے۔ اگر میں تمہیں یہاں گولی ماروں گی تو یہ

لیے مسلک ہو سکتا ہے۔ شہر و میں تمہیں باہر جا کر گولی ماروں گی اور واپس آ جاؤں گی۔ تم دوسرے کرے میں ایک گھار انتظار کرو۔ میں تمہارا آج بندوبست کرتی ہوں۔

میں آ کر دوسرے کرے میں بیٹھ گیا اور دل میں اللہ تعالیٰ سے مدد کی دعا کرنی شروع کر دی۔ آخر ایک گھنٹہ بعد بی بی جی نے پھر اندر بیا اور کہا ”تم اب بھی مرنے کے لیے تیار ہو؟“ تو میں نے کہا ”اب بھی، دس سال بعد بھی، سو سال بعد بھی، قائمہ۔“ صرف آپ سے محبت کروں گا۔“ ”اچھا تم بازنہیں آؤ گے۔ باہر جا کر تم کو گولی مارتی ہوں۔“ میں ۔ کہما، تھیک ہے۔ بی بی جی مجھے غور سے دیکھ رہی تھیں۔ بولی، چلو اگر تم مجھ سے اتنا ہی پیار کرتے ہو تو آؤ اور اپنی ہوس پوری کر لو۔ جو میرے ساتھ کرنا ہے۔ کرلو۔ شاید تم کو سکون مل جائے۔ میں بولا ”ذبی بی جی نا، بھی یہ بات سوچنا بھی نہ۔ میں گناہ آپ کے ساتھ سوچ بھی نہیں سکتا۔“ بی بی نے بعد میں بتایا کہ اگر تم میرے ساتھ برائی کرنے کی کوشش کرتے تو میں ۔ واقعی تمہیں گولی مار دیتی تھی، میں صرف تمہیں آزماری تھی۔ ”تو تم کیا چاہتے ہو؟“ ”میں آپ کے ساتھ شادی کرنا چاہتا

میری طرف متوجہ کرتا رہا کہ لوگ میری طرف آئیں ایسے واقعات مجھ سے سرزد کرائے کہ لوگ بجوم درجوم میری طرف آئیں، میں ایک پتلی کی طرح وہی کئے جا رہا ہوں جو وہ چاہتا ہے۔ یہ واقعہ مخالفین کے سامنے اللہ کی ذات پلانے کے تحت کرنا چاہتی تھی۔

میں فطر نازم مزاج اور صلح جو ہوں، میرے ملنے والے تمام لوگ اس بات سے متفق ہیں کہ بھٹی صاحب کو کبھی آتا مسکراہٹ کے ساتھ ہر ایک سے ملتے ہیں۔ لیکن جب بھٹی ایسا مریض میرے سامنے آتا ہے تو میرے اندر اعلیٰ روح حلول کر جاتی ہے یا کوئی قوت اندر سے بیدار ہو جاتی ہے، میرا وجود جوش و دلوں سے بھرجاتا ہے اور میرا دل شروع ہو گئے تھے۔

میری خیر نہیں، ماسٹر (پروفیسر) آج تو بھاگے گا۔ اُس پر وحشت طاری تھی وہ پاگلوں کی طرح دیوانہ وار میری طرف کو لکھ میں بھٹی جوش سے بھرا ہوا تھا وہ میری طرف دوڑا میں اُس کی طرف۔ مجھے لگ جیسے مجھے کوئی قوت اُس کی طرف مدد کی اور اس باب پیدا کئے۔ انہی ابتدائی دنوں میں میری کے اطراف میں فصل نامی لڑکا تھا جس پر آسیب کا سایہ تھا۔ اس کی شہرت انتہائی خوفناک تھی۔ اُس پر جو آسیب یا جنات تھے وہ اتنے طاقتور اور خوفناک تھے کہ بہت سارے عالی اور امام صوفی ذیل ہو کر بھاگ پکھے تھے۔ جب وہ بچہ یہاں تو مری کا نامی گرامی عامل جو خود کو عقل فلی اور بہت بڑا عامل کیا تھا اس کا علاج کرنے گیا۔ اُس عالی صاحب نے جیسے ہی اُس بچے کو دم کرنے کی کوشش کی تو جنات نے اُس کا سر پر پانگیں اور پر کر دیں۔ یہ واقعہ سب کے سامنے ہوا، یہ حقیقی اور سچا واقعہ ہے۔

بہت مت ساجت کے بعد عالی صاحب کی جان چھوٹی تو عالی صاحب نے کہا میرے مرشد کے پاس جائیں لہذا اس لڑکے کو جو پندرہ سال کا تھا مرشد پاک کے پاس لے گئے۔ مرشد صاحب نے جیسے ہی دم کیا جاناتے ہیں میرشد صاحب کو زمین سے تھوڑا اٹھا کر پورا گول چکر دیا۔ مرشد صاحب بھی ڈر گئے انھوں نے اسے آگے بھیج دیا۔ اس طریقے کا کئی عاملوں اور بابوں کو ذیل کر چکا تھا۔ بہت سارے عالی آئے اپنے جو تے اور بیگ چھوڑ کر بھاگ گئے۔ اللہ ڈی ذات نے اہل میری کو میرا بھر پور تعارف کر دانا تھا، لہذا اب میری باری آئی۔

ایک دن میرے دوست پروفیسر طارق عباسی نے مجھے کہا کہ ہمارے گاؤں میں یہ لڑکا ہے آپ اس علاج کر لیں گے؟ میں نے کہا انشاء اللہ، آپ بچے لے آئیں۔ اس بچے کی شہرت یہ تھی کہ جو بھی اسے دم کرتا اس عالی کے یا بابا جی کے گلے پڑ جاتا تھا اور زمین پر گرا کر اور بیٹھا جاتا تھا، لوگ مت ساجت کر کے جان چھڑاتے۔ اُس دن شام کا وقت تھا میں اپنے گھر کے صحن میں بیٹھا تھا اور میری سے کچھ میرے مخالفین آئے ہوئے تھے کہ آپ یہ دم وغیرہ کیوں کرتے ہیں؟ ثابت کریں کہ اسلام کے مطابق ہے۔ ہم یہ کام یہاں نہیں ہونے دیں گے۔ کیونکہ میں میری میں پر دیکھا لیکن میرے کچھ دوست شیراز صاحب اور فاروق عباسی صاحب میرے پاس بیٹھے میری حمایت کر رہے تھے۔

اب مخالفین ہار مان پکھے تھے کہ پروفیسر صاحب یہ واقعی آسمی کیس ہے اور آپ ہی اس کا علاج کر سکتے ہیں اور آپ میری میں پر دیکھی ہیں اس لیے آج سے ہم بھی آپ کے ساتھ ہیں۔

## خوفناک جناتی کیس

ابتدائی دنوں کی بات ہے کہ طالب علم اور بچے کے نھیک ہونے کے بعد بہت سارے لوگ میرے اس

مری اور اطراف میں بھی میرے گاؤں کی طرح نہ ماننے والے لوگوں کی اکثریت ہے۔ جب لوگوں سے بچے کی طرف آنا شروع کیا تو یہ نہ ماننے والا گروپ حرکت میں آگیا۔ یہاں بھی میرے رب ذوالجلال نے ہمیشہ کی طرح بھٹکا کر بھاگ پکھے تھے۔ جب وہ بچہ یہاں تو مری کا نامی گرامی عامل جو خود کو عقل فلی اور بہت بڑا عامل کیا تھا اس کا علاج کرنے گیا۔ اُس عالی صاحب نے جیسے ہی اُس بچے کو دم کرنے کی کوشش کی تو جنات نے اُس کا سر پر پانگیں اور پر کر دیں۔ یہ واقعہ سب کے سامنے ہوا، یہ حقیقی اور سچا واقعہ ہے۔

بہت مت ساجت کے بعد عالی صاحب کی جان چھوٹی تو عالی صاحب نے کہا میرے مرشد کے پاس جائیں لہذا اس لڑکے کو جو پندرہ سال کا تھا مرشد پاک کے پاس لے گئے۔ مرشد صاحب نے جیسے ہی دم کیا جاناتے ہیں میرشد صاحب کو زمین سے تھوڑا اٹھا کر پورا گول چکر دیا۔ مرشد صاحب بھی ڈر گئے انھوں نے اسے آگے بھیج دیا۔ اس طریقے کا کئی عاملوں اور بابوں کو ذیل کر چکا تھا۔ بہت سارے عالی آئے اپنے جو تے اور بیگ چھوڑ کر بھاگ گئے۔ اللہ ڈی ذات نے اہل میری کو میرا بھر پور تعارف کر دانا تھا، لہذا اب میری باری آئی۔

ایک دن میرے دوست پروفیسر طارق عباسی نے مجھے کہا کہ ہمارے گاؤں میں یہ لڑکا ہے آپ اس علاج کر لیں گے؟ میں نے کہا انشاء اللہ، آپ بچے لے آئیں۔ اس بچے کی شہرت یہ تھی کہ جو بھی اسے دم کرتا اس عالی کے یا بابا جی کے گلے پڑ جاتا تھا اور زمین پر گرا کر اور بیٹھا جاتا تھا، لوگ مت ساجت کر کے جان چھڑاتے۔ اُس دن شام کا وقت تھا میں اپنے گھر کے صحن میں بیٹھا تھا اور میری سے کچھ میرے مخالفین آئے ہوئے تھے کہ آپ یہ دم وغیرہ کیوں کرتے ہیں؟ ثابت کریں کہ اسلام کے مطابق ہے۔ ہم یہ کام یہاں نہیں ہونے دیں گے۔ کیونکہ میں پر دیکھا لیکن میرے کچھ دوست شیراز صاحب اور فاروق عباسی صاحب میرے پاس بیٹھے میری حمایت کر رہے تھے۔

میں نے مخالفین سے کہا کہ میں تو خود نہیں چاہتا لوگ آ جاتے ہیں میں، دم کر دیتا ہوں۔ مخالفین میرے دوستوں

کے اے تھے وہ اپنے اڑے پر سارا دن میرا اشتہار چلاتے، میری تعلیفیں اور خوبیاں بیان کرتے، جب شاہ صاحب موجود لوگ تحسین آمیز نظر وہ سے دیکھ رہے تھے۔ وہ بچھیک ہو گیا۔ میں جتنا عرصہ مری میں رہا وہ اور اس کی ماں، میرے پاس آتے رہے اور ہر بار اس کی ماں میرا مشکریدا کرنی رہی۔

اب جنات نے معافی مانگی اور کبھی دوبارہ نہ آنے کا وعدہ کیا اور بچے کو چھوڑ کر چلے گئے۔ یہ تمام ملل والوں اس واقعہ کو یہاں بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ کیونکہ ربِ ذوالجلال نے مری میں مجھ سے روحانی کام لے لیے میری مخالفت ختم کرنے کے لیے اللہ نے اس لڑکے کو ٹھیک کر دیا۔ جب یہ لڑکا ٹھیک ہوا تو مری اور اطراف اسی یہ بات پھیل گئی کہ فیصل پروفیسر صاحب کے پاس ٹھیک ہو گیا۔ اب وہ سارے مخالفین اور نام نہاد بابے بھی میرے آئے اور بہت سارے شاگردی کی خواہش لے کر آئے اور مری میں میرا ہجوم جب ہزاروں میں چلا گیا تو یہ لوگ ہر ہی مدد کرتے۔

اس واقعہ کے بعد مری میں میری مخالفت ختم ہو گئی کیونکہ میں پہلے دن سے آج تک بلا معاوضہ یہ خدمت ہوں لہذا لوگوں میں میری محبت اور مقبولیت بڑھتی چلی گئی۔

اس کے بعد بے شمار واقعات اور میریں آئے جو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ٹھیک ہوتے گئے۔

## جلالی گونگے لڑکے کا ٹھیک ہونا

مری سے جب ہم لاہور آگئے تو میرا اور میری بیوی کا ارادہ یہی بیہاں پر دم وغیرہ نہیں کرنا نہ ہی ہجوم اکتوبر کرنا ہے۔ کیونکہ مری میں بے پناہ شہرت اور ہزاروں کے مجمع کی وجہ سے ہماری پرشیل لائف تقریباً ختم ہو چکی تھی۔ لہذا بازار جا سکتا تھا ہی کسی جگہ کیونکہ میں جہاں جاتا، پروفیسر صاحب آئے ہیں کا شور بچ جاتا یہاں تک کہ ہم اپنے لان میں چائے بھی نہ پی سکتے، کوئی نہ کوئی آ جاتا۔

بیہاں پر میں اپنی شریک حیات اور بچوں کا ذکر کرتا چلوں کہ میری بے پناہ مصروفیت میں اکثر میری فیملی میں ہوتی ہے اپنی فیملی کو ہاتھ نہیں دے سکتا۔ مجھے مری کی وہ راتیں یاد ہیں جب شادی کے بعد بھی میں ساری ساری رات مرالی اور چلے و نظاف کرتا، ترک حیوانات اور پرہیزی کھانے، آفرین ہے میری شریکہ حیات پر کہ میری ہبہ وقت روحانی صرفوفیات پر ایک تو وہ کبھی رنجیدہ خاطر نہیں ہوئی، ایک مغربی دانشور کا قول ہے کہ ہر کامیاب مرد کے پیچھے عورت کا کردار ہوتا ہے اس بات کو اگر میں اپنی زندگی پر مطبق کروں تو یہ نظر یہ سو فیصد درست معلوم ہوتا ہے۔ آج روحانیت میں میری بھی ترقی ہے اس میں جہاں میری ماں کی دعائیں شامل حال ہیں وہاں میرے روحانی سفر میں میری منشی و غنوار میری رفیقہ حیات کے مثالی کردار سے صرف نظر کرنا میرے لئے لممکن نہیں۔

جب ہم لاہور منتقل ہوئے تو ہمارا یہ ارادہ تھا اور میرے اللہ کا کچھ اور۔ لاہور میرے لیے نیا شہر تھا۔ یہاں میں دفتر میں کام کر رہا تھا کہ شاہ صاحب کا مجھے فون آیا کہ جناب کدھر ہیں، میں نے کہا شاہ صاحب خیر خاموشی کے چند دن ہی گزرے تھے کہ ایسا واقعہ پیش آیا جس کے بعد رش شروع ہو گیا۔ شاہ صاحب جو مری سے میرا سماں

باب کی جان چھڑاتے۔

بہت سارے عامل اور بابوں کو بھاری لائج دے کر بلا یا جاتا اور جب وہ کوشش کرتے تو لڑکا ان کے ساتھ

کھڑی کرتا۔ اس لڑکے پرو حشمت اور جنون طاری ہو جاتا اور وہ عامل کو پکڑ کر مارتا۔

شاہ صاحب کے مخالفین کو جب یہ پتہ چلا تو وہ بہت خوش ہوئے کہ یہ وہ کیس ہے جس میں شاہ صاحب اور

پروفیسر صاحب کو ثیسٹ کیا جا سکتا ہے۔ وہ لوگ شاہ صاحب کے پاس گئے کہ ہمارا ایک عزیز لڑکا ہے اس پر بہت

کھلاک جنات قابض ہیں اس کا علاج کئی عامل کرنے کی کوشش کرچکے ہیں افاقت نہیں ہوا لہذا پلیز آپ اپنے

پروفیسر صاحب کے پاس لے چلیں۔ شاہ صاحب کو سوچل کام کرنے کا بہت شوق ہے ڈیرہ ہر وقت آبادر ہتا ہے

لہذا کی مدد اور مسائل حل کرنا شاہ صاحب کی پرانی عادت ہے۔ یہ سارے زندہ کردار ہیں اور اللہ کے فضل سے

اکر کوئی ان سے ملنے چاہتا ہے اکر کوئی اس کو نگئے بچے کا موبائل نمبر اور ایڈریس لکھا ہے۔

لہذا اس، بلکہ اب میرے پاس بھی اس کو نگئے بچے کا موبائل نمبر اور ایڈریس لکھا ہے۔ اکر کوئی اس سے ملنے چاہتا ہے

کوئی نہیں دے سکتا۔ جن لوگوں کو اس واقعہ پر ذرا بھی شک ہو، وہ ملتان چوکی پر شاہ صاحب اور ان لوگوں سے رابطہ کر

چکے احمد یعنی کر سکتا ہے۔ یہاں میں ایک بات واضح کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ یہ سب میرے رب کا کرم تھا اور ہے، یہ

یہاں سے لوگ میرے رب نے ٹھیک کیے ہیں۔ بعض لوگ ٹھیک نہیں بھی ہوئے اصل میں میرا رب میری عزت بڑھاتا

ہاڑا ہاڑا ہے اور میں تسلیک نہ ادا کرتے سے یہ دیکھ رہا ہوں میں صفر ہوں اور میرے رب کا کرم خاص، میں جب

اکی شکل میں ہوتا ہوں اس نے ہمیشہ میری مدد کی۔

میرے لاہور آنے کے بعد میرا رب یہاں بھی لوگوں کو میری طرف متوجہ کرنا چاہتا تھا اس لئے وہ کوئی ایسا کام

کرنا چاہتا تھا کہ لوگوں کو میری روحانیت کا پتہ چلے اور شاید ربِ ذوالجلال اس لڑکے کو اسی لیے میری طرف لا رہا تھا۔

میں دفتر میں کام کر رہا تھا کہ شاہ صاحب کا مجھے فون آیا کہ جناب کدھر ہیں، میں نے کہا شاہ صاحب خیر

ہے نا، شاہ صاحب: ہمیشہ کی طرح ایک لڑکا بیمار ہے اُس کو آپ کے پاس لانا ہے، آپ گر کب آئیں گے؟ آئیں؟ میں نے کہا چار بجے تک پہنچ جاؤ گا۔ میں جب گھر پہنچا تو شاہ صاحب بیس بندوں کے ساتھ ہی کھڑے تھے۔ میں نے کہا شاہ صاحب خیر ہے یہ بارات کیوں لے کر آئے ہیں، ساتھ ہی میں نے لارائیں کھول کر سب کو اندر بٹھا دیا۔

اُس وقت میرے پاس دور و حانیت سیکھنے والے بھی آئے ہوئے تھے اور دعے دار بھی تھے کہ ہم چنانچہ کے پیش لست ہیں۔

ڈر انگ روم مردوں سے کچھ بھر گیا کچھ لوگ بیٹھے گئے کچھ کھڑے تھے۔ میں نے پوچھا لڑکا کون سا مجھے بتایا گیا یہ ہے میں نے جب اُس گونگلے لڑکے کی طرف دیکھا تو اُس پر حشت اور جنوں طاری تھا مضمبوط، طالع، اکڑ کر صوف پر بیٹھا تھا۔ جیسے سب کو کھاجائے گا۔

میں نے شاہ صاحب سے پوچھا تھے لوگ ساتھ کیوں آئے ہیں تو شاہ صاحب کے بجائے ساتھ آئے والوں میں سے ایک بندے نے بتایا کہ ہم سب آپ کو چھڑانے کے لیے آئے ہیں، جیسے ہی آپ نے اس کو دم کرنے ہے اس آپ کو پکڑ لینا ہے اور پھر ہم آپ کو چھڑا لیں گے۔ وہ لوگ ایک قسم کا مجھے ڈرار ہے تھے کے سوچ لیں علاج کرنا ہے کہ اس مختلف عاملوں کی باتیں کیں کہ کس طرح وہ بھاگے اور ہم نے کس طرح اُن بابوں کی جان چھڑائی۔

میرے پوچھنے پر بتایا گیا کہ کئی سال پہلے کس واقعہ کی وجہ سے اس لڑکے کی زبان بند ہوئی اور آج کتنا گزرنے کے بعد بھی یہ ایک لفظ بھی نہیں بول سکتا۔ ہم در بدر بے شام زارات اور بابوں کے پاس جا چکے ہیں لیکن الالوں ہوا، کون سادر ہے جہاں ہم لوگ نہیں گئے۔ اب شاہ صاحب نے آپ کا بتایا تو آپ کے پاس آگئے ہیں۔ لڑکے کا فریاد اُن لوگوں کے سامنے یہ واقعہ ہوا تو یہی لوگ اشترابن کر پھیل گئے۔

لیکن میں نے لڑکے اور اُس کے والد سے ایک وعدہ لیا کہ آپ نے گاؤں جا کر کسی کو بھی میرا نہیں بتانا کہ میں اس کا علاج کیا ہے بلکہ کہنا کہ داتا صاحب گئے وہاں پڑھیک ہو گئے۔

کیوںکہ مجھے ڈر تھا کہ یہ پورے علاقے کامشہور کیس تھا جس نے بھی سننا تھا اُس نے میری طرف آنا تھا اور رش ہوا اگر بر حال ہونا تھا۔

میں یہاں ایک بات کی وضاحت کرتا چلوں کہ یہاں بھی میرے سوہنے رب نے میری عزت بنائی اور لوگوں کو بس کا نہیں اور نہیں اور میری صاحب اس کا علاج کر سکتے ہیں۔ اُن کی طنزیہ مسکراہٹ اور گفتگوں کر مجھے غصہ اور جوش آئے۔ اس بندے کی طرف رجوع کرو، وہ لڑکا شاہد ہے اور کوٹ عبد الملک میں رکشہ چلاتا ہے اور اب بھی کبھی کبھی مجھے ملنے کی اور وہی کیفیت طاری ہونا شروع ہو گئی جو اکثر مختلف اوقات میں ہو جاتی ہے۔ جوش غصہ میرے وجود پر پوچھا کا تھا کسی اور قوت کی موجودگی کا احساس بھی، جیسے مجھے کسی قوت نے اپنے حصار میں لے لیا ہو۔

میں نے بھی جنونی کیفیت میں لڑکے کو دیکھا اور اُس کا بازو پکڑ کر کہا کہ آدمی میرے ساتھ۔ میں اُس کو گھیٹا اور باہر لایا اور ساتھ وہی دوسرے کمرے میں لے جا کر نید پر بٹھایا اور انہائی غصے سے اُس کی طرف دیکھا، اُس نے بھی مجھے کھا جانے والی نظروں سے دیکھا کہ میری یہ جمال کا اُس کو دم کر دیں۔ اُس نے مجھے پکڑنے کی کوشش کی اپا لک مجھے کا اُس

بجھے اسی کام پر لگا دیا۔

انگی بجھ دلکھ کر میرے اوپر ایک خاص کیفیت طاری ہونے لگی جیسے کوئی قوت میرے اندر سے بیدار ہو رہی

ہے۔ میرے اندر داخل ہو رہی ہے، میرے رگ و پے میں کرنٹ دوڑنا شروع ہو گیا، یہ کیفیت اکثر خاص حالتوں

اور طاری ہوتی ہے۔ میں نے پادری صاحب سے کہا آپ کیا چاہتے ہیں؟ وہ کہنے لگے یہ ڈاکٹری کیس ہے۔

آپ کی مہینوں سے اس کا علاج کر رہے ہیں یہ تھیک کیوں نہیں ہو رہی؟ وہ کہنے لگے کچھ عرصہ لگے گا۔ میں نے

مری میں میری رہائش کے سامنے ایک کنیڈین پادری رہتا تھا وہ اردو بھی بولتا تھا، پاکستان میں کام کرے والا

مشتری ادارے نے کوئی میرے گھر کے سامنے کرائے پر لی ہوئی تھی۔ جب میرے پاس رش بڑھا تو وہ اکثر مجھے کہا

پروفیسر صاحب یا آپ کیا کرتے ہیں؟ نفیا تی لوگ آتے ہیں آپ کے پاس ان سے کہا کریں کہ علاج کرائیں کیا

سے۔ اکثر آس پادری سے بلکہ چھوٹکی نوک جھونک ہوتی رہتی تھی۔

ایک دن کاذک ہے، بہت سارے لوگ آئے ہوئے تھے مری میں بہت سارے کیس آسمی آتے تھے۔

پہاڑی علاقہ ہے، سیکڑوں مریض آتے اللہ تعالیٰ کی ذات اُن کو شفاذ بیت۔

اُس دن ایک عیسائی خاتون اپنی باری پر میرے پاس آئی اور کہنے لگی میری بچی کو جنتات ہیں اور میں درود

ٹھوکریں کھا چکی ہوں لیکن شفا کہیں سے نہیں ملی۔ خطرناک بات اُس نے یہ بتائی کہ اس کی بڑی بہن کو بھی یہی زیارتی

آسیب تھا۔ اور بقول اُس کی ماں کے جنات نے اُس کی بڑی بیٹی کو مار دیا ہے۔ بچی یہ باقی ہو رہی تھیں کہ ساتھ

پادری ڈیوڈ صاحب نظر آئے۔

میں نے پادری صاحب کو بلا یا کہ پلیز ادھر آئیں۔ ڈیوڈ صاحب مزاجاً تھے انسان تھے۔ وہ تمنخانہ نظریوں

سے میری طرف دیکھتے ہوئے آگئے۔ میں نے ان سے کہا کہ یہ لڑکی عیسائی ہے آپ اس کا علاج کریں تو اُس لڑکی

ماں بولی: ہم ایک ماہ ان کے ہسپتال میں لڑکی کا علاج کراچے ہیں بلکہ اپنی بڑی بیٹی کا علاج بچی کرایا تھا، وہ نہ

ہوئی نہ ہی یہ تھیک ہوئی۔

ڈیوڈ صاحب تھوڑے پریشان نظر آئے کہ یہ عورت تو ان کو ذمیل کرنے پر تھی ہوئی تھی۔ وہ عورت مجھے کہنے لگی

پروفیسر صاحب آپ میری بیٹی کا علاج کریں، میں ڈیوڈ صاحب کے پاس بڑے عرصے آتی رہی ہوں اور عیسائیوں کے

ہسپتال میں علاج بچی کرایا لیکن شفا نہیں ہوئی۔

اب یہاں پر اللہ کی ذات پھر اپناروں ادا کرنے پر آمادہ تھی اور معاشرے کو میرا ایک اور بھرپور تعارف بھی۔

پادری صاحب کہنے لگے یہ ایک ذہنی مریض ہے، میں نیست کرو کر اس کا علاج کروں گا۔ تو ماں بولی اگر یہ ذہنی مریض ہے

تو اس کے کپڑے کیوں کٹ جاتے ہیں کپڑوں کو آگ کیوں لگ جاتی ہے، دورے کے وقت بڑی بدبو کیوں آتی ہے،

دورانِ دورہ جو یہ باقی کر دیتے ہیں وہ بچی کیوں ہوتی ہیں؟

اُس بچی کی ماں اور پادری صاحب میں کافی بحث ہوئی، پادری صاحب بعند تھے کہ جسمانی مریض ہے ماں

بعند کہ جتنا تھے۔

## وہرم ناتھ کا چیلنج

لا ہو رکے ابتدائی دونوں میں ایک اور مشہور واقعہ پیش آیا جوانہ تھا دلچسپ تھا۔

ایک دن میں دفتر میں بیٹھا تھا کہ اچانک مجھے مجتبی شاہ کا فون آیا کہ پروفیسر صاحب آپ کہاں ہیں؟ ہم بہت

کھلی گھیت میں ہیں، میں نے کہا میں دفتر میں ہوں، وہ کہنے لگا سر! میرے ایک دوست جو خود کو بہت بڑے عامل اور

کارکشے ہیں انہوں نے کسی مریض کو دم کیا ہے تو میرے ان عامل دوست کو خون کی قی شروع ہو گئی ہے ہم بہت مشکل

ہیں اس اور آپ کے پاس آ رہے ہیں، میں نے کہا جلدی آؤ۔ مجتبی شاہ اور اس کا دوست شدید خوف زدہ تھے۔

بہر حال کچھ دیر بعد مجتبی شاہ اپنے عامل دوست اور مریض کے ساتھ میرے کرے میں داخل ہوئے عامل

صاحب کی حالت خراب تھی۔ ہم نے فوری طور پر عامل صاحب کو ہسپتال بھیجا اور مریض کو میرے سامنے بخادا گیا۔

## عیسائی نرس کا ٹھیک ہونا اور پادری کی شکست

مری میں میری رہائش کے سامنے ایک کنیڈین پادری رہتا تھا وہ اردو بھی بولتا تھا، پاکستان میں کام کرے والا

مشتری ادارے نے کوئی میرے گھر کے سامنے کرائے پر لی ہوئی تھی۔ جب میرے پاس رش بڑھا تو وہ اکثر مجھے کہا

پروفیسر صاحب یا آپ کیا کرتے ہیں؟ نفیا تی لوگ آتے ہیں آپ کے پاس ان سے کہا کریں کہ علاج کرائیں کیا

سے۔ اکثر آس پادری سے بلکہ چھوٹکی نوک جھونک ہوتی رہتی تھی۔

ایک دن کاذک ہے، بہت سارے لوگ آئے ہوئے تھے تھے مری میں بہت سارے کیس آسمی آتے تھے۔

پہاڑی علاقہ ہے، سیکڑوں مریض آتے اللہ تعالیٰ کی ذات اُن کو شفاذ بیت۔

اُس دن ایک عیسائی خاتون اپنی باری پر میرے پاس آئی اور کہنے لگی میری بچی کو جنتات ہیں اور میں درود

ٹھوکریں کھا چکی ہوں لیکن شفا کہیں سے نہیں ملی۔ خطرناک بات اُس نے یہ بتائی کہ اس کی بڑی بہن کو بھی یہی زیارتی

آسیب تھا۔ اور بقول اُس کی ماں کے جنات نے اُس کی بڑی بیٹی بیٹی کا علاج بچی کرایا تھا، وہ نہ

پادری ڈیوڈ صاحب نظر آئے۔

میں نے پادری صاحب کو بلا یا کہ پلیز ادھر آئیں۔ ڈیوڈ صاحب مزاجاً تھے انسان تھے۔ وہ تمنخانہ نظریوں

سے میری طرف دیکھتے ہوئے آگئے۔ میں نے ان سے کہا کہ یہ لڑکی عیسائی ہے آپ اس کا علاج کریں تو اُس لڑکی

ماں بولی: ہم ایک ماہ ان کے ہسپتال میں لڑکی کا علاج کراچے ہیں بلکہ اپنی بڑی بیٹی بیٹی کا علاج بچی کرایا تھا، وہ نہ

ہوئی نہ ہی یہ تھیک ہوئی۔

ڈیوڈ صاحب تھوڑے پریشان نظر آئے کہ یہ عورت تو ان کو ذمیل کرنے پر تھی ہوئی تھی۔ وہ عورت مجھے کہنے لگی

پروفیسر صاحب آپ میری بیٹی کا علاج کریں، میں ڈیوڈ صاحب کے پاس بڑے عرصے آتی رہی ہوں اور عیسائیوں کے

ہسپتال میں علاج بچی کرایا لیکن شفا نہیں ہوئی۔

اب یہاں پر اللہ کی ذات پھر اپناروں ادا کرنے پر آمادہ تھی اور معاشرے کو میرا ایک اور بھرپور تعارف بھی۔

پادری صاحب کہنے لگے یہ ایک ذہنی مریض ہے، میں نیست کرو کر اس کا علاج کروں گا۔ تو ماں بولی اگر یہ ذہنی مریض ہے

تو اس کے کپڑے کیوں کٹ جاتے ہیں کپڑوں کو آگ کیوں لگ جاتی ہے، دورے کے وقت بڑی بدبو کیوں آتی ہے،

دورانِ دورہ جو یہ باقی کر دیتے ہیں وہ بچی کیوں ہوتی ہیں؟

اُس بچی کی ماں اور پادری صاحب میں کافی بحث ہوئی، پادری صاحب بعند تھے کہ جسمانی مریض ہے ماں

بعند کہ جتنا تھے۔

مجھے بھتی شاہ بتانے لگا یہ میریض پچھلے سال سے سندھ ڈھرکی کے قریب ہی گاؤں میں ہندو عامل دھرم ناتھ نے تم  
پاٹ اور لیکن نہیں ہونے دیتا اور ہر علاج کرنے والے کو بیمار کرتا تھا۔ اگر گیارہ دن کے اندر اندر دھرم ناتھ نے تم  
ناتھ کے پاس تھا۔ دھرم ناتھ نے اس کو بہت سارے اعمال کروائے، کالے جادو، کالی ماتا اور دوسرا کالے جادو اور ۱۹۴۷ء  
ارواح کی حاضریاں اور یہ دھرم ناتھ کا خلیفہ بن کر اس کے پاس رہتا تھا اور لوگوں پر جادو ٹوٹنے کرتا تھا۔

میں نے اس کو دم کیا اور کہا جا کر سامنے پیٹھے جاؤ۔ صبح کے گیارہ بجے کا وقت تھا، میریض بے یقین اور جیرت سے  
کہا تھا۔ میں نے باقی آئے ہوئے لوگوں کو دیکھنا شروع کر دیا مجھے تکمیل یقین تھا کہ ہمیشہ کی طرح میرا سوہنارب  
دھرم ناتھ شراب پی کر عمل کرتا تھا۔ ایک دن اس نے ایک انتہائی نیک بندے پر جب کالے جادو کا برا مل کر  
اس کو دکھ ہوا۔ دوسرا طرف گھر والوں کا عرصے سے واپسی کا اصرار بھی تھا لہذا اس نے دھرم ناتھ سے واپسی کی اہم امور  
ماگی، دھرم ناتھ کو گستاخی کا احساس ہوا اس نے کہا تم جاتو رہے ہو لیکن جب تک تم میرے پاس نہیں آؤ گے تم نہیں ہیں۔ اس  
ہو گے۔ تمہاراٹھیک ہونا تو بعد کی بات ہے، جو تم کو دم یا روحانی علاج کی کوشش کرے گا وہ بھی نہیں پچے گا۔

ساتویں دن میرے اللہ کے کرم سے دھرم ناتھ کا فون اُس میریض کو آگیا کہ بابا ہم کو معاف کرو ہم بھی تم کو نیک  
لیں گے۔ میریض خوشی میرے پاس آیا اور شکریہ ادا کرنے لگا۔ آج دھرم ناتھ والے واقع کو پانچ سال گزر چکے  
ہیں اور وہ میریض اللہ کے شکر سے سلامت ہیں۔ میرے اللہ نے ایک بار پھر میری لاج رکھی اور مدد کی۔ اور دھرم ناتھ  
کو دروغخاک میں ملا دیا۔

## ہندو ماڈل لڑکی کا خدا کو چلنچ

میری روحانی زندگی میں بہت سارے خوفناک کیس آئے ہیں۔ پچھلے صفحات میں دھرم ناتھ کا خدا کو چلنچ۔ آخر  
اے اس کو یقین کر دا تک پہنچایا۔

یہ بھی اسی طرح کا واقعہ ہے جب ایک ہندو ماڈل لڑکی جوئی وی کی مشہور ماڈل ہے نے خدا کو چلنچ کر دیا۔  
واقعہ کچھ یوں ہے کہ میں حسب معمول جمعہ کے دن لوگوں سے مل رہا تھا، آستانہ لوگوں سے بھرا ہوا تھا۔ رش اتنا  
ہے۔ میں نے میریض سے کہا ہیٹھوں کا مالک میرا سوہنارب ہے، دھرم ناتھ نہیں، میریض بولا پتہ نہیں رہت کدم  
ہے؟ مجھ پر کرم کیوں نہیں ہو رہا۔

میں بولا میں اپنے سوپنے رہت کی وی ہوئی طاقت سے اس یقین کے ساتھ تم کو دم کرنے لگا ہوں کہ جس رہت  
نے بچپن سے آج تک میرا ساتھ دیا ہر مشکل وقت پر مدد کی وہ آج بھی یقیناً میرے مدد کرے گا، میرے پاس والی کرسی پر  
بیٹھا وہ جیرت سے میری طرف دیکھتے ہوئے اٹھا اور میرے ساتھ آ کر بیٹھ گیا۔ پورے کمرے پر خاموشی کی چادر تھی۔ تمام  
لوگ خوف، تجسس اور جیرت سے یہ منظر دیکھ رہے تھے۔

میں نے ہمیشہ کی طرح اللہ کا نام لے کر اس کو دم کر دیا اور انتہائی غصے سے کہا تم کہتے ہو نا کہ دھرم ناتھ تم کو رہا

مجھے بھتی شاہ بتانے لگا یہ میریض پچھلے سال سے سندھ ڈھرکی کے قریب ہی گاؤں میں ہندو عامل دھرم  
ناتھ کے پاس تھا۔ دھرم ناتھ نے اس کو بہت سارے اعمال کروائے، کالے جادو، کالی ماتا اور دوسرا کالے جادو اور ۱۹۴۷ء  
ارواح کی حاضریاں اور یہ دھرم ناتھ کا خلیفہ بن کر اس کے پاس رہتا تھا اور لوگوں پر جادو ٹوٹنے کرتا تھا۔  
دھرم ناتھ شراب پی کر عمل کرتا تھا۔ ایک دن اس نے ایک انتہائی نیک بندے پر جب کالے جادو کا برا مل کر  
اس کو دکھ ہوا۔ دوسرا طرف گھر والوں کا عرصے سے واپسی کا اصرار بھی تھا لہذا اس نے دھرم ناتھ سے واپسی کی اہم امور  
ماگی، دھرم ناتھ کو گستاخی کا احساس ہوا اس نے کہا تم جاتو رہے ہو لیکن جب تک تم میرے پاس نہیں آؤ گے تم نہیں ہیں۔ اس  
ہو گے۔ تمہاراٹھیک ہونا تو بعد کی بات ہے، جو تم کو دم یا روحانی علاج کی کوشش کرے گا وہ بھی نہیں پچے گا۔  
یہ بندہ تو بہ کر چکا تھا اور اس کا ضمیر بھی جاگ گیا تھا اس لیے یہ زبردستی چلا آیا اور جب سے واپس آیا، کار ۱۹۴۷ء  
ستیناں، صحت خراب، نیند نہیں آتی، جھکلے لگتے ہیں، حالت خراب، پاگل پن کے دورے بھی، بے شمار لوگوں کے اس  
علاج کے لیے جا چکا ہے لیکن کوئی فائدہ نہیں ہوا بلکہ جو دم کرتا ہے اس کی بھی شامت آ جاتی ہے۔  
اب کوئی اس کا علاج بھی نہیں کرتا۔ یہ کمی بار دھرم ناتھ سے معافی مانگ چکا ہے لیکن اس کی وہی پرانی شرعاں  
واپس میرے پاس آؤتبا معافی ملے گی۔

وہ میرے سامنے کری پر بیٹھا تھا، شیو بڑھی ہوئی، اٹھے بال، چہرے پر دھشت، دھشت اور خوف واضح نظر اے ۱۹۴۷ء  
تھا وہ طنزی اور معنی خیز بھی کے ساتھ مجھے کہنے لگا، پروفیسر صاحب! بہت سارے لوگ کوشش کرچکے ہیں سوچ لیں مجھے ہوں  
دم کرتا ہے دو گھنٹے نہیں نکالتا آج تک کوئی میرا علاج نہیں کر سکا اور نہ کوئی کر سکتا ہے۔

دفتر میں موجود لوگ خوفزدہ ہو چکے تھے بلکہ مجھے منع کیا کہ اس کو آپ دم نہ کریں اس کو اس کے حال ۱۹۴۷ء  
دیں۔ میریض میرے سامنے بیٹھا تھا وہ بھتی شاہ سے کہنے لگا شاہ صاحب آپ تو بڑے دعوے کرتے ہیاں آئے تھے،  
تمہارے مرشد بھی بھاگ گئے آؤ اپس چلیں، میرے مقدر میں موت ہے اب مجھے کوئی نہیں بچا سکتا۔ وہ میریض جانے کے  
لیے اٹھ کر ہوا، بھتی شاہ بھی میری طرف سوالیہ نظر وہ سے دیکھنے لگا کہ ہم بیٹھیں یا واپس جائیں۔

اُس میریض کی باتیں سن کر میرے اوپر غصہ، جوش اور جلالی کیفیت طاری ہونے لگی جو اکثر موقوع پر ہو جاتا  
ہے۔ میں نے میریض سے کہا ہیٹھوں کا مالک میرا سوہنارب ہے، دھرم ناتھ نہیں، میریض بولا پتہ نہیں رہت کدم  
ہے؟ مجھ پر کرم کیوں نہیں ہو رہا۔

میں بولا میں اپنے سوپنے رہت کی وی ہوئی طاقت سے اس یقین کے ساتھ تم کو دم کرنے لگا ہوں کہ جس رہت  
نے بچپن سے آج تک میرا ساتھ دیا ہر مشکل وقت پر مدد کی وہ آج بھی یقیناً میرے مدد کرے گا، میرے پاس والی کرسی پر  
بیٹھا وہ جیرت سے میری طرف دیکھتے ہوئے اٹھا اور میرے ساتھ آ کر بیٹھ گیا۔ پورے کمرے پر خاموشی کی چادر تھی۔ تمام  
لوگ خوف، تجسس اور جیرت سے یہ منظر دیکھ رہے تھے۔

میں نے ہمیشہ کی طرح اللہ کا نام لے کر اس کو دم کر دیا اور انتہائی غصے سے کہا تم کہتے ہو نا کہ دھرم ناتھ تم کو رہا

لے کر میرے دفتر آؤ۔ میرے اللہ کے حکم سے لڑکا ٹھیک ہو گا۔ انشاء اللہ۔  
لبذا صبح متاثرہ لڑکا میرے پاس لایا گیا۔ لڑکا جوان اور خوبصورت تھا۔ کئی دن سے سو یا نہیں تھا۔ شدید طوفان  
گھبراہت کا شکار تھا۔ بے شمار بابوں، ملکوں، عاملوں کے پاس جا چکا تھا لیکن علاج نہ ہوا۔ لڑکے کے ساتھ ہو کیا رہا۔  
اُس پر اور اُس کی کارپرخون کے چینیتے پڑتے، گوشت کے نکٹے گرتے، گھر میں آگ لگ جاتی، تیز بدبو آتی، کروں دھواں  
دھواں بھر جاتا، کاروبار کا ستیاناس ہو چکا تھا۔ شدید خوف دہراں میں پتلا تھا۔ ہر وقت سر اور کندھوں پر بہت بھاری دھواں  
احساس بار بار خود کشی کرنے کو دل کرتا۔ بے شمار عاملوں، بابوں کے پاس جا کرنا کام اور مایوس ہو چکا تھا۔ میرے پا پر  
اُس نے جو کہانی سنائی وہ اس طرح ہے:

”کہ مجھے شروع سے نیٹ پر Chat کرنے کی عادت تھی۔ بہت ساری لڑکیوں کے ساتھ گپ پا ہے۔  
انہی لڑکیوں میں ایک ڈی ماڈل شیلائی بھی تھی جو نفیتی مریضہ بھی تھی۔ ایک دن گھر سے ناراض ہو کر سمندر پر خود کشی کر  
جا رہی تھی۔ میں نے اُس کو منع کیا، سمجھایا، حوصلہ دیا کیونکہ لڑکی ڈپریشن کا شکار تھی میں نے اُس کو ڈپریشن سے نکالے  
لیے دن رات اُس کا ساتھ دیا، خیال رکھا اور وعدہ کیا کہ میں تم سے شادی کروں گا تم خود کشی نہ کرو۔ میں تو اُس کو نارمل  
چاہ رہا تھا۔ میری توجہ اور کیسر سے وہ میرے بہت قریب آگئی۔ جبکہ میں مصنوعی محبت کا اظہار کر رہا تھا لیکن مجھے بالکل اسی  
احساس نہیں تھا کہ میری طرح میرے پیچھے پڑ جائے گی۔ جب شیلا کا شادی کا اصرار بہت زیادہ بڑھ گیا تو میں نے اُس  
دیا کہ میں تو پہلے سے شادی شدہ ہوں اور میرے دو پیچے بھی ہیں تو شروع میں تو بہت غصہ اور ناراض ہوئی لیکن چند دن  
بعد پھر میرے پیچھے پڑ گئی کہ میں امریکہ کی شہری ہوں ہم شادی کر کے امریکہ چلے جاتے ہیں۔ میں شروع میں ہاں ہیں  
ہاں ملاتا رہا لیکن جب شیلانے بہت زور لگایا کہ میں لا ہو رہی ہوں تم سے شادی کرنے تو میں گھبرا گیا اور اپنے سارے  
فون نمبرز بند اور تبدیل کردیتے تاکہ وہ مجھ تک نہ پہنچ سکے لیکن کیونکہ شیلانی فیض تھی انکار سنتے ہی اُس پر ہوں  
کیفیت طاری ہو جاتی کہ میں نے ہر صورت میں تم کو پانا ہے۔ اُس نے میرا موبائل نمبر ڈھونڈ لیا اور مجھے ہمکیاں دیے  
شروع کر دیں کہ تم کو ہر صورت میں مجھ سے شادی کرنا ہو گی ورنہ میں تم کو برباد کر دوں گی اور تم میرے علاوہ کسی کے قابل  
بھی نہیں رہو گے۔“

جیسے جیسے میں انکار کرتا ویسے دیسے وہ جنوںی اور پاگل ہو جاتی۔ مجھے بے شمار لاجئ اور ہمکیاں دیں جب پھر بھی  
میں نہ مانا تو اُس نے عاملوں، بابوں کی طرف جانا شروع کر دیا۔ کیونکہ شیلانی میرزا دی تھی اُس کے پاس پیسے کی کی نہیں تھی  
اس لیے بے دریغ روپیہ خرچ کر رہی تھی کہ ہر صورت میں مجھ سے شادی کر لے۔ میں کئی بار اپنے نمبرز تبدیل کر پکا تھا لیکن  
پتہ نہیں کیے ہر بار وہ میرا نمبر ڈھونڈ نکالتی اور کہتی کہ بھاگ لو آختم کو میرے پاس آتا ہے۔  
اسی دوران شیلانی ملاقات راجندر کمارنا ہی ہندو عامل سے ہوئی۔ شیلانے اُس کو بھاری رقم دی کہ ہر صورت میں  
اس لڑکے کو میرے پاس آتا چاہیے۔ اس ہندو عامل نے انتہائی طاقتور اور خوفناک عمل کیا کہ میری صحت، کاروبار تباہ و برباد  
ہو گیا، نیند اڑ گئی، جسم پر کال لشنان اور پانی گرنا، پھر گرنا، خون کے چینیتے، دھواں اور بدبو اور شدید وزن میرے اور پر پڑتا۔

اس لڑکے کی حالت تاریل ہو چکی تھی جیسے منوں وزنی بو جوہ اُس کے سر سے اتر گیا ہو۔ وہ Relaxe اور حوصلہ  
لڑکا بیری طرح ڈراہوا تھا کہ میں فون نہیں کر سکتا۔ میں نے کہا چلو کوئی بات نہیں تم آرام سے گھر جاؤ اور آرام  
ہاڑا اور تین دن بعد میرے پاس آتا۔

اس لڑکے کی شرستی اور میں نے رب ذوالجلال والا کرام سے دعا کی کہ میرے رب ہمیشہ کی طرح میری مدد کر اور اس  
لڑکا رہا تھا۔ وہ چلا گیا اور میں نے رب ذوالجلال والا کرام سے دعا کی کہ میرے رب ہمیشہ کی طرح میری مدد کر اور اس  
لڑکا رہا تھا۔ وہ چلا گیا اور میں نے رب ذوالجلال والا کرام سے دعا کی کہ جاؤ اور اللہ کا شکردا کرو اور ”یار قریب“ کا درکرو وہ خوش خوشی چلا  
جاؤ۔ پھر اللہ بھٹی کی لاج رکھی۔ میں نے اُس سے کہا کہ جاؤ اور اللہ کا شکردا کرو اور ”یار قریب“ کا درکرو وہ خوش خوشی چلا  
جاؤ۔ وہ دن بعد واپس آیا تو بہت خوش تھا۔ اب وہ حوصلے میں تھا۔ مجھے آتا دیکھ کر دوڑ کر مجھ سے لپٹ گیا اور خوشی سے  
لے لگا کہ سر آپ کی دعا سے اللہ نے کرم کر دیا ہے۔ رات کو شیلانی کا فون آگیا وہ بہت شرمندہ تھی اور معافی مانگ رہی تھی

کہ میرے بابا جی شدید بیمار ہو گئے ہیں اور انہوں نے مجھے کہا ہے کہ اس لڑکے کوفون کر کے اُس سے معافی مانگو۔ اب اُس کا چیچھا چھوڑ دو ورنہ ہم دونوں کی زندگی شدید خطرے میں ہے اور ہمارا زندہ رہنا بھی مشکل ہو سکتا ہے۔ اب امریکہ جا رہی ہوں اب بھی تم کو تجھ نہیں کروں گی۔ وہ لڑکا خوش اور جوش سے یہ ساری بات بتا رہا تھا اور میں ایک بار پھر رب کعبہ کا شکر گزار کہہ بیٹھ کی طرف ایک بھائی ہو گئی۔ دوبارہ یہ غلطی نہیں کرتا، معاف کر دیں۔ لیکن اُس کا غصہ زم ہونے کا نام نہیں لے رہا تھا۔ تم ہمیں نے پھر کرم کر دیا۔ آج وہ لڑکا ناصل، صحت مندر زندگی گزار رہا ہے اور عشقِ الٰہی کا مسافر ہے۔

## معروف فلمی اداکارہ کی توبہ

اس میں کوئی شک نہیں کہ سید ہم سب کے لیے بہت زیادہ قابلِ احترام ہیں اور میں بھی ہمیشہ ہے۔ کرتا ہوں اور بلاشبہ نی پاک ﷺ کی اولاد ہوتا ہے، بہت ہی سعادت کی بات ہے۔

لیکن یہاں یہالیہ ہے کہ، بہت سارے لوگ جعلی سید اور آل بنی کے دعوے دار ہیں اور ان کو بالکل ہی کام اُن کی ذمہ داری کیا ہے اور ان کو معاشرے کے لیے مثالی کردار ہونا چاہیے۔

اپ اُس کی بکواس حد سے بڑھ گئی تو میرے اوپر خصوص کیفیت، غصہ طاری ہونا شروع ہو گیا۔ لگے گا جیسے وہ میرا گریبان پکڑ کر مجھے نارے گی۔ اُس پر جو شاید پاگل پن کا دورہ پڑ چکا تھا۔ یہی وہ میرے قریب آئی تو میں نے زور دار بھرائی ہوئی آواز میں اُسے کہا: رک جاؤ، تیری ایسی کی تیزی، اُر سیدزادی پچھلے تو سالوں میں 5 مرد بدل پچھی ہو اور 9 اپارشن کراچی ہو۔ پچھلے دو سالوں سے فلاں بندے اسی طرح کا واقعہ میرے ساتھ پیش آیا۔ میں لا ہو رہیں اپنے فتنہ میں کام کر رہا تھا کہ مجھے بتایا گیا کہ رکش میں دعورتیں مجھ سے ملنے آئی ہیں۔ اُن میں سے ایک عورت کی حالت بہت خراب ہے۔ وہ آپ کو بیارا ہی میں اُس طرف گیا جو درکشہ کھڑا تھا۔ جب میں رکشہ کے قریب گیا تو دیکھا کہ ایک انتہائی خوبصورت لڑکی شاندار کیا۔ میں ایک عام عورت کے ساتھ کھڑی تھی جو شاید اُس امیرزادی خوبصورت لڑکی کی ملازمہ لگ رہی تھی۔ جب میں امیرزادی کو دیکھا تو مجھے وہ مانوس چھرہ لگا کہ شاید میں اُس کو دیکھیاں تو کہاں آج کیوں آ گیا؟

اداکارہ ہے۔ رکشہ ڈرائیور مجھے تباہ نہ کر کر رکھا کہ بی بی جی کی ملازمہ ہے اس پر کسی جن کا سایہ ہے۔ اکثر اس پر حاضری ہوئے اور کسی سے دم کرانے سے ٹھیک ہو جاتی ہے۔ جن بابا جی سے میرے قریب ہوئے آج کل شہر سے باہر گئے ہوئے۔ میں ایک دن کسی ملیپن کو آپ کے پاس لایا تھا کیونکہ فری علاج کرتے ہیں اور لوگ آپ کی تعریف بھی بہت کرتے ہیں اسی دن اس کو آپ کے پاس لے آیا ہوں۔ میں جب بھی خواتین کا رحمانی علاج کرتا ہوں تو ایک احتیاط کرتا ہوں کہ کسی نہ کسی کو اپنے ساتھ رکھتا ہوں اس کی کو غلط فہمی نہ ہو کہ پروفیسر صاحب اکیلی لڑکی کے پاس پہنچنیں کیا باتیں کر رہے تھے لہذا اُس دن بھی میرا استنباط میرے ساتھ تھا۔

میریضہ کی حالت خراب تھی۔ میں نے اللہ کا نام لے کر قرآنی آیات پڑھ کر دم کرنا شروع کیا۔ اللہ کرم کیا اور میریضہ کی حالت قدرے بہتر ہونا شروع ہو گئی۔ جب اُس کی حالت بہتر ہو گئی تو وہ واپس جائے گی اسے ملازمہ نے اچانک کہا بابا جی! میری بی بی جی کو بھی دم کر دیں۔ میں نے ہمدردی میں جیسے ہی اُس کو دم یا پھونک ماری

میں گھنگھ و باندھے ہیں اور وہ کہتی ہیں آپ کے بابا کوناچ کے دکھاتا ہے۔ میں حیرت سے اچھل پڑا۔ میں لا لی ڈر انگ روم میں داخل ہوا تو اندر کا منظر لیکھ کر میں شدید حیران ہوا۔ وہی فلمی اداکارہ سفیدریشی لباس، بالوں اور ساتھی اس کے متنے ہوئے پتے پر پہنچ گیا۔ شہر کے ایک قبرستان کے ساتھ کسی بزرگ کے مزار کے ساتھ میں سفید موئی کے گھرے فل میک اپ، زیورات سے لدی ہوئی پاؤں میں گھنگھ و باندھ کے بیٹھی میری بیوی کر رہی ہے۔ مجھے دیکھتے ہی تیزی سے میرے پاؤں کی طرف لپکی۔ میں تیزی سے پیچھے ہٹا۔ بی بی یہ گناہ ہے، میں جدے کے لائق صرف میرارت ہے۔ میں تو بہت گھنگھار ہوں۔ وہ بولی سرکار مجھے معاف کردیں۔ میں نے اس کے ساتھ بد تیزی اور گستاخی کی تھی۔ مجھے معاف کردیں۔ پلیز وہ منتیں کرنے لگی۔ وہ جو مغرور تھی آج عاجز اور مکمل آرہی تھی۔ میں نے اپنی بیوی کی طرف دیکھا وہ نازل نظر آرہی تھی۔ آج سے یہ بیری بھابی ہیں۔ میں ان کو اور آپ کرنے آیا کروں گی۔ اس کے پاؤں میں جوتے نہیں تھے۔ تمہارے جوتے کدھر ہیں۔ سرکار وہ تو گلی کے باہر دیے ہیں۔ مرشد بابی کا حکم تھا کہ ننگے پاؤں جانا ہے اور بلھے شاہ کی طرح دھال ڈال کے پروفیسر صاحب کو منانا ہے۔ حیرت سے اس کی باتیں سن رہا تھا۔ بی بی میں ایک گھنگھار آدمی ہوں اور نہ ہی مجھے ناچ گانے کا شوق ہے بس نہیں۔ میرے دل میں کوئی بات نہیں ہے۔ میں نے تم کو اس دن ہی معاف کر دیا تھا اب تم اپنے گناہوں سے توبہ کرو اور اللہ تعالیٰ مانگو۔ اس نے اپنے مرشد کی بہت ساری باتیں بتائی کہ 10 سال پہلے مرشد بابا بھی نے میوزک گانے بجا دیا اور اب رب کرتے ہیں اور لوگوں کو بھی اللہ رسولؐ کی باتیں بتاتے ہیں۔

## شاہی محلہ کا درویش

وہ اپنے مرشد بابا بھی کی باتیں بڑی عقیدت اور احترام سے بتا رہی تھی اور میرے اندر بابا بھی سے ملنے کا اعلان بڑھتا جا رہا تھا اور میرا دل بھی کہہ رہا تھا کہ یقیناً یہ کوئی قرب الہی کا مسافر لگتا ہے جس پر عشق الہی کا رنگ چڑھ چکا ہے۔ میں کی وجہ سے وہ توبہ کر کے رب ربت پر گاہ ہے۔

میرے پوچھنے پر اس نے بتایا کہ بابا بھی نے گانا بجانا 10 سال پہلے چھوڑا لیکن وہ نماز اور تہجد پچھلے 30 سال سے پڑھتے ہیں بلکہ 30 سال سے انہوں نے بھی بھی تجد فضا نہیں کی۔ ساری ساری رات ذکر الہی میں گزار دیتے ہیں اور قرآن پاک سے بہت عشق کرتے ہیں۔

میرے سر دھوچکا تھا اور اب بابا بھی سے ملنے کا اشتیاق بہت بڑھ گیا تھا۔ لہذا میں نے بابا بھی سے ملنے کی درخواست کی تو وہ بیوی کہ بابا بھی جھرات کی رات داتا صاحب حاضری کے بعد آپ سے مل سکتے ہیں۔ باقی دنوں میں ان کا پہنچنیں ہوتا وہ کہاں یا کہ دھریں۔ پہلے وہ شاہی محلے میں رہتے تھے آج کل وہ وہاں نہیں رہتے کی مزار پر رہتے ہیں۔ وہاں ان سے ملاقات ہو سکتی ہے۔

لہذا میں نے اس سے فون نمبر لیا تاکہ بابا بھی سے ملا جائے۔ جھرات کو مجھے اداکارہ کا فون آیا کہ

ایک بزرگ کی ایک نشانی یہ بھی ہوتی ہے کہ آپ کا دل اٹھنے کو نہ کرے اور بار بار اس بزرگ کے پاس جانے کو دہ اداکارہ کافی عرصہ میرے گھر اور دفتر آتی رہی۔ جو تے ہمیشہ باہر اتار کے آتی۔ چند سال پہلے وہ شاید کراچی میں ارب کنوار جیم و کریم ہے جس کو چاہتا ہے اپنا ہالیتا ہے۔ اپنا عشق عطا کرتا ہے اور سرو و موتی بھی عطا کرتا ہے

کیونکہ جس کو بھی عشقِ الہی کا نشہ اور شرود چڑھ جائے وہ پھر کسی اور کام کا نہیں رہتا۔ وہ شب و روز عشقِ الہی کے نام پر ادا کرنا ہے۔ اسی تک گلٹی خطرناک زدن میں داخل نہیں ہوئی تھی۔ اب کیونکہ یہ خیال مجھے بار بار آ رہا تھا اس لیے اس خیال میں ڈوب رہتا ہے۔

اُنہاں میں نہ تھا، لہذا میں نے بار بار چیک کرنے کے بعد ڈرتے ڈرتے صاحبِ جی سے کہا کہ میرے خیال میں

میں اس مقام پر کوئی ایسی گلٹی ہے۔ میں نے ہاتھ لگا کر بتایا جاؤ پ کے لیے آگے جا کر خطرناک ہو سکتی ہے۔

اُنہاں میں کوئی جادو وغیرہ نہیں ہے بلکہ ان کے سینے میں کوئی زہر یا چیز بن رہی ہے۔ آپ پلیز بھی

کاملاً اڑا ساؤ نہ کروائیں اور دیکھیں، یہ کیا ہے۔ اگر ڈاکٹر آپ ریشن کا کہیں تو ایک منٹ بھی دیر نہ کیجیے گا۔ فوری

ہیں یا ان پڑھ لوگوں کا شوق ہے لیکن جب بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہوئے تو میرا یہ گمان نہ مانے گا۔ پڑھا لکھا طبقہ بہت زیادہ روحانیت کو مانے والا ہے کیونکہ پیروں، فقیروں کے پاس معاشرے کے تمام کتبہ فلکے اُن

آتے ہیں جن میں اعلیٰ سرکاری افران بھی موجود ہوتے ہیں۔ ان سرکاری افراد میں بھی دو طبقات ہیں۔ پہلا

روحانیت پر یقین رکھتا ہے، وہ سرعام مزاروں، پیروں، فقیروں کے پاس حاضری دیتا ہے اور سب کے سامنے عرض کرتا ہے جبکہ دوسرا طبقہ ایسا ہے جو روحانیت پر یقین تو کرتا ہے لیکن کیونکہ یہ اعلیٰ طبقہ خود کو بہت سیش سمجھتا

لوگ ہر جگہ پروٹوکول کے ساتھ جاتے ہیں اس لیے آستانوں اور روحانی لوگوں کے پاس بھی پروٹوکول کے ساتھ ہی ہاتھ میں ہے۔

کرتے ہیں کیونکہ میرے آستانے پر بہت زیادہ رش ہوتا ہے، اس لیے ان کو مشکل پیش آتی ہے۔ یہ پوری کوشش ہیں کہ رش والے دن کے بجائے کسی اور دن ملاقات کی جائے۔ اب یہاں جو واقعہ میں بیان کرنے جا رہا ہوں وہ اسی ایسا

ہی ہے۔ یہ سرکاری افسر مراجا شریف انسف اور اچھے اخلاق کے مالک تھے لیکن ان دونوں وہ جس سیست پر کام کر رہے ہیں۔ خصوصی نوعیت کی تھی۔ اس لیے وہ میرے پاس رش میں آنے سے گریزاں تھے لیکن ان کی بیوی انہیں زبردست پکار کر آئی۔ اپنی باری پر جب یہ میرے سامنے آ کر بیٹھتے پکھڑتے اور گھبراۓ لگ رہے تھے۔ ان کی بیوی نے کہا کہ یہاں میاں اپنی جاب پر ایک دن سے سو نہیں رہے۔ جاب میں ان کے بہت سارے لوگ مخالف ہیں یا ان کی بیوی پوزیشن سے جلتے ہیں۔ آپ پروفیسر صاحب یہ دیکھ کر بتائیں کہ ان کو نیند کیوں نہیں آتی؟ اور یہ کتنی دونوں سے مضطرب کیوں آتے ہیں۔ ان کو کسی نے جادو تو نہیں کر دیا۔ کون لوگ ہیں جوان کی صحت اور نوکری کے پیچے پڑے ہیں؟ کیوں

خواتین ہر معاشرے کی ناکامی، پریشانی کو یہاں پھرا کر جادوٹنے کی طرف لے جاتی ہیں اس لیے یہ بی بھی اس خدے اظہار کر رہی تھیں۔ جب میں نے ان کو غور سے دیکھا تو مجھے واقعی ان میں کوئی گڑ بڑا لگ رہی تھی، لہذا میں نے پوری توجہ اسیکوئی سے ان پر فوکس کیا تو اچانک مجھے انفرمیشن آنی شروع ہو گئی جو ایک خاص حالت میں آتی ہے۔ اب میں ارث کر اطلاعات کو دیکھنے لگا۔ تھوڑی بھی دیر میں اطلاعات بہت زیادہ واضح اور مکمل آنی شروع ہو گئیں۔ میں لے

بار دیکھا تو مجھے ایک ہی خیال بار بار آ رہا تھا کہ ان کے سینے میں خوارک والی نالی کے ساتھ کوئی گلٹی نہیں ہوئی ہے جو اس بڑی ہو رہی ہے اور کسی حد تک خوارک کی نالی کو تجھ کرنا یاد بانا شروع ہو گئی ہے۔ یہ گلٹی کینسر کی لگ رہی تھی جو بھی تو اس پر ہے کہ نکال دی جائے تو نقصان یا خطرہ نہیں ہو گا لیکن اگر ایک بفتہ بھی لیٹ ہو گئے تو جسم کے باقی حصوں کی طرف بھی

## اعلیٰ سرکاری آفیسر کو جھٹکا

میں جب روحانیت میں نہیں آیا تھا تو یہ سمجھتا تھا کہ روحانیت تصوف کو مانے والے زیادہ تر دیہات میں ہیں یا ان پڑھ لوگوں کا شوق ہے لیکن جب بہت سارے لوگ میرے پاس آنا شروع ہوئے تو میرا یہ گمان نہ مانے گا۔ پڑھا لکھا طبقہ بہت زیادہ روحانیت کو مانے والا ہے کیونکہ پیروں، فقیروں کے پاس معاشرے کے تمام کتبہ فلکے اُن

روحانیت پر یقین رکھتا ہے، وہ سرعام مزاروں، پیروں، فقیروں کے پاس حاضری دیتا ہے اور سب کے سامنے عرض کرتا ہے جبکہ دوسرا طبقہ ایسا ہے جو روحانیت پر یقین تو کرتا ہے لیکن کیونکہ یہ اعلیٰ طبقہ خود کو بہت سیش سمجھتا

لوگ ہر جگہ پروٹوکول کے ساتھ جاتے ہیں اس لیے آستانوں اور روحانی لوگوں کے پاس بھی پروٹوکول کے ساتھ ہی ہاتھ میں ہے۔

کرتے ہیں کیونکہ میرے آستانے پر بہت زیادہ رش ہوتا ہے، اس لیے ان کو مشکل پیش آتی ہے۔ یہ پوری کوشش ہیں کہ رش والے دن کے بجائے کسی اور دن ملاقات کی جائے۔ اب یہاں جو واقعہ میں بیان کرنے جا رہا ہوں وہ اسی ایسا

ہی ہے۔ یہ سرکاری افسر مراجا شریف انسف اور اچھے اخلاق کے مالک تھے لیکن ان دونوں وہ جس سیست پر کام کر رہے ہیں۔ خصوصی نوعیت کی تھی۔ اس لیے وہ میرے پاس رش میں آنے سے گریزاں تھے لیکن ان کی بیوی انہیں زبردست پکار کر آئی۔ اپنی باری پر جب یہ میرے سامنے آ کر بیٹھتے پکھڑتے اور گھبراۓ لگ رہے تھے۔ ان کی بیوی نے کہا کہ یہاں میاں اپنی جاب پر ایک دن سے سو نہیں رہے۔ جاب میں ان کے بہت سارے لوگ مخالف ہیں یا ان کی بیوی پوزیشن سے جلتے ہیں۔ آپ پروفیسر صاحب یہ دیکھ کر بتائیں کہ ان کو نیند کیوں نہیں آتی؟ اور یہ کتنی دونوں سے مضطرب کیوں آتے ہیں۔ ان کو کسی نے جادو تو نہیں کر دیا۔ کون لوگ ہیں جوان کی صحت اور نوکری کے پیچے پڑے ہیں؟ کیوں

خواتین ہر معاشرے کی ناکامی، پریشانی کو یہاں پھرا کر جادوٹنے کی طرف لے جاتی ہیں اس لیے یہ بی بھی اس خدے اظہار کر رہی تھیں۔ جب میں نے ان کو غور سے دیکھا تو مجھے واقعی ان میں کوئی گڑ بڑا لگ رہی تھی، لہذا میں نے پوری توجہ اسیکوئی سے ان پر فوکس کیا تو اچانک مجھے انفرمیشن آنی شروع ہو گئی جو ایک خاص حالت میں آتی ہے۔ اب میں ارث کر اطلاعات کو دیکھنے لگا۔ تھوڑی بھی دیر میں اطلاعات بہت زیادہ واضح اور مکمل آنی شروع ہو گئیں۔ میں لے

بار دیکھا تو مجھے ایک ہی خیال بار بار آ رہا تھا کہ ان کے سینے میں خوارک والی نالی کے ساتھ کوئی گلٹی نہیں ہوئی ہے جو اس بڑی ہو رہی ہے اور کسی حد تک خوارک کی نالی کو تجھ کرنا یاد بانا شروع ہو گئی ہے۔ یہ گلٹی کینسر کی لگ رہی تھی جو بھی تو اس پر ہے کہ نکال دی جائے تو نقصان یا خطرہ نہیں ہو گا لیکن اگر ایک بفتہ بھی لیٹ ہو گئے تو جسم کے باقی حصوں کی طرف بھی

## زانی شخص کی توبہ

کوہ مری کیونکہ صحت افزایا اور سیاحتی مقام ہے اور پوری دنیا کے لوگ سیر و سیاحت اور چھٹیاں گزارنے میں آتے ہیں۔ مری آنے والوں میں کچھ لوگ ایسے بھی آتے ہیں جو عمیاشی اور زنا کے لیے آتے ہیں۔ میں جتنا عرصہ بھی مری

دعا کرتا رہا میرے اللہ پاک اتنی خوبصورت جگہ جو جنت کا مکارا معلوم ہوتی ہے مجھے یہاں پر نبی پاک، مولا علی سرکار، پر ہے کہ نکال دی جائے تو نقصان یا خطرہ نہیں ہو گا لیکن اگر ایک بفتہ بھی لیٹ ہو گئے تو جسم کے باقی حصوں کی طرف بھی

اوہ میرے پاس، اپنا اور میرا وقت کیوں برپا دکر ہے ہو؟ میں یہ کہہ کر کالج کے اندر جانے لگا تو اس نے پھر بد تیزی ہمارے کالج کی طرف آتے اور جب ہزاروں لوگوں کا جمع دیکھتے تو ملنے آجائے اور اللہ کی توفیق سے میں لے لے گئی عیاش لوگوں کو توبہ کرائی، سمجھایا اور اللہ نے ان کے دلوں کو تبدیل بھی کیا۔ ایسے بہت سارے لوگ مجھے آج ہی ہیں اور میرا اور اللہ پاک کا شکر ادا کرتے ہیں کہ آپ کی توجہ اور دعا سے ہم نے دوبارہ بدکاری نہیں کی۔ یہ اللہ ہی اسی سے ایک ہے۔

اس دن بھی میں حسبِ معمول کلاس پڑھا کر دھوپ میں بیٹھا سورج کی حرارت کو Enjoy کر رہا تھا کیونکہ میری میں دھوپ کم کم ہی نکلتی ہے۔ اچانک ایک بڑی مہینگی پچاروآ کر رکی اور تین تو جوان گاڑی سے نیچے اترے۔ تینوں سے شامدار کپڑے نگلے میں سونے کی چینیں اور مہینگی گھڑیاں پہنی ہوئی تھیں۔ یعنی دیکھنے میں ہی امیرزادہ لگ رہے ہیں، ان کی چال اور اطوار سے غرور اور تکبر نظر آ رہا تھا کہ جیسے پوری دنیا میں ان کا ثانی کوئی نہیں۔ ایسے غرور لوگوں کو دیکھ کر مجھے غصہ آ جاتا ہے کیونکہ آج تک اس روئے زمین پر جس نے بھی غرور تکبر کیا میرے اللہ پاک نے اس کو نشانِ ہمدرد دیا۔ ایسے لوگوں سے میں ہمیشہ گریز کرتا ہوں، نظر انداز کرتا ہوں اور میری خواہش ہوتی ہے کہ یہ جلدی چلے جائیں۔

جب وہ میرے پاس آئے تو میری طرف یوں دیکھ رہے تھے کہ یہ کون لڑکا سا ہے اور ہم کس کے پاس آ گئے ہیں۔ بولے جناب پروفیسر صاحب ہمیں آپ سے کام ہے اور آپ جتنے پیسے بھی کہیں گے آپ کوں جائیں گے۔ آپ صرف ہمارا کام کر دیں، آپ کو راضی کر دیں گے۔ بھی وہ لمحہ ہوتا ہے جب کوئی امیرزادہ یا کوئی بڑا عہدیدار اپنے غرور میں ملتا ہے تو میرا دماغ بھی گھوم جاتا ہے۔ کیونکہ اللہ کے کرم سے پہلے دن سے آج تک الحمد للہ کسی سے بھی میں کوئی لائق یا پیسے نہیں لیے اس کے گواہ وہ تمام لوگ ہیں جو پچھلے کئی سالوں سے میرے پاس آتے ہیں۔ یہ بھی اللہ کا کرم ہے کہ اس نے مجھے لائق اور طبع سے دور کھا۔

ان کا تکبرانہ مزاج دیکھ کر میں نے کہا میں مصروف ہوں نہیں مل سکتا اور نہ ہی آپ کا کام کروں گا، واپس جاؤ گی اور سے اپنا کام کراؤ میں نہیں کروں گا۔ میرے انکار کو انہوں نے تو ہیں اعظم سمجھا۔ وہ شاید مجھے روایتی عامل یا پیر سمجھ رہے تھے۔ انہوں نے پھر مجھے خطیر معاوضہ کی ترغیب دی۔ جناب آپ جتنے پیسے کہیں گے ہم دیں گے۔ میں بار بار انکار اور وہ بار بار ضد کر رہے تھے کہ آپ ہر صورت ہمارا کام کریں۔ کام ان کا یہ تھا کہ ان کا کیسرہ چوری ہو گیا تھا۔ وہ امیرزادے مسئلہ کیسرے کا نہیں تھا مسئلہ یہ تھا کہ پورے وزٹ یعنی سیر کی تصویریں بھی اُس کیسرے میں تھیں جو ان کے لیے بہت فیض تھیں اور یہ بھی خطرہ کہ کوئی ان تصویریوں کو دیکھ نہ لے۔ وہ ہر صورت میں تصویریں واپس لینا چاہتے تھے۔ کیسرہ اور تصویریں ان کے لیے زندگی، موت کا مسئلہ بن گئی تھیں۔ کیونکہ یہ عیاش کے لیے لڑکوں کو ساتھ لائے تھے جو اکثر مری آئے والے کرتے ہیں۔ ان تینوں میں جو بڑا اور نمایاں تھا وہ شادی شدہ بھی تھا اور اسے خوف تھا کہ کوئی کیسرہ اور تصویریں اس کی بیوی کو نہ دکھادے۔ پہلے تو وہ میری میتیں کرتا رہا۔ جب میں نے لفڑ نہ کرائی اور اٹھ کر کالج کے اندر جانے لگا تو اس لے بد تیزی کی کہ پروفیسر صاحب سید گی طرح کہو کہ ڈراما باز ہوتا نہیں سکتے۔ میں نے کہا ہاں میں ڈرامے باز ہوں، تو تم کیوں

## ڈی ایس پی کی انوکھی سزا

ویسے تو میری زندگی میں ایسے بے شمار کیس میں جو عجیب و غریب تھے لیکن یہ کیس اپنی نوعیت کا انوکھا کیس تھا۔ اس اپنے دفتر میں موجود تھا کہ مجھے نمبردار اسلام صاحب کافون آیا کہ جناب آپ کدھر ہیں، میں ایک مریض لانا چاہتا ہوں،

ہم سب حیرت اور تحسیں سے ٹرک اور شاہ صاحب گو دیکھ رہے تھے کہ یہ کیا کرنا چاہتے ہیں؟ اس موقع پر لوگ بھی موجود تھے جو مجھے الوداع کرنے آئے ہوئے تھے اور بہت اداں تھے بلکہ بہت سارے لوگ رو بھی رہے ہیں ان کو چھوڑ کے جا رہا ہوں۔ شاہ صاحب کے ٹرک کو نیچے کی طرف چلانے سے ہم نے سمجھا شاید وہ موڑ کر لانا زیادہ تر منہ پر ٹھانپے مارتے ہیں اور سونے نہیں دیتے۔ مجھے شدید حیرت اور دل چھمی پیدا ہوئی کہ یہ کیا سزا ہے؟ پاہیزہ نویعت کا انوکھا اور الگ ہی کیس تھا، میں نے کہا جلدی لے کر آئیں۔

نمبردار صاحب DSP کو لے کر میرے سامنے آئے جو انہیاً خوفزدہ تھے، ساتھ میں دوسرا ہی تھے۔ وہی ذرے ہوتے تھے۔ میں نے ان سے خوف کی وجہ پوچھی تو وہ کہنے لگے جب DSP صاحب کو مار پڑ رہی ہوتی ہے (ام) بات کر دیں تو ہماری شامت آجائی ہے اور وہ ہمیں مارنے لگتے ہیں۔

خطرناک بات یہ تھی کہ جب بھی DSP صاحب کسی سے اپنا اعلان کرانے لگے مار میں شدت آجائی اور اس عامل کو بھی مار پڑتی۔ کیس اتنا مشہور تھا کہ عالی حضرات DSP صاحب کو دم کرنے کی جرأت نہ کرتے۔ DSP صاحب نے مجھے بھی خطرناک نتائج سے آگاہ کیا کہ سوچ لیں میرا اعلان آپ کو بھی مہنگا پر سکتا ہے۔ لیکن میں نے یہاں ہی اللہ توکل کر کے DSP صاحب کو دم کیا اور اللہ نے ان کو شفادی۔

## راستہ چوڑا یا ٹرک چھوٹا ہو گیا

معاشرے میں میرا تعارف کروانے کے، اللہ کی طرف سے پیدا کردہ متواتر اسباب کی جو ہم بات کر دیں اس حوالہ سے یہ واقعہ بھی بیان کر رہا ہوں۔ یہ ان دونوں کی بات ہے جب میری ٹرانسفر مری سے لا ہو رہی۔ میرے ایک چانہ والے شاہ صاحب جو ٹرانسفر کا کام کرتے ہیں مجھ سے بے پناہ عقیدت اور محبت کرتے ہیں۔ شاہ صاحب دراز سے بند تھے کہ جب بھی آپ کی ٹرانسفر لا ہو رہی تو آپ کا سامان میں خود لا ہو رے کر جاؤں گا۔ جب شاہ صاحب کو پتہ چلا کہ میری ٹرانسفر لا ہو رہی ہے تو انہوں نے اپنا ٹرک لا کر کھڑا کر دیا۔ مری کا مرس کا جائی جگہ پر واقع ہے اسی بنک سے ٹرک اور جاتی ہے۔ اب ٹرک کی چھت اوپنی تھی جس کی وجہ سے ٹرک نیچے سے اوپنیں جا سکتا تھا لہذا ٹرک اسی سے نیچے آ جاوے ایک لمبار استھا تھا۔ نیچے ٹرک کے آغاز میں اطراف میں مکان بننے ہیں ان کے درمیان سے ٹرک دیا جا سکتا ہے کیونکہ آغاز میں ہی ایک تنگ موڑ ہے اور اس پر سے بھی جگہ تنگ ہے، ٹرک نہیں گزر سکتا صرف درمیانی اور چھوٹی گاڑیاں گزر سکتی ہیں۔ اب ٹرک اور سے نیچے آ کر میری رہائش گاہ کے پاس کھڑا تھا سامان بھر دیا گیا اور کچھ سامان ٹرک کی اوپنی سے بھی اوپنچا تھا۔

اب ٹرک اور سے جس راستے سے آیا تھا واپس اُسی راستے سے ہی واپس جانا تھا، پہاڑی کی چڑھائی اسی سامان کا وزن زیادہ تھا، شاہ صاحب نے کئی بار ٹرک کو اور پڑھانے کی کوشش کی لیکن کئی بار کی کوشش کے بعد بھی جب اسکے اوپر نہیں چڑھا تو شاہ صاحب نے ٹرک کامنہ نیچے کی طرف کر دیا۔

## بے اولاد کو اولاد

ویسے تو کسی بھی مریض کو جب شفا لئی ہے تو مجھے بہت خوشی ملتی ہے لیکن جب مایوس ہے اولاد کی جھوٹی میرا رب اولاد ہی نہ سے بھرتا ہے تو مجھے بے پناہ خوشی ہوتی ہے۔ بے شمار ایسے لوگ میرے پاس آچکے ہیں، بہت سارے ایسے اسے ہیں کوڈا کمزور جواب دے کچکے تھے بلکہ کچھ جوڑے ایسے جو کئی بار میثیث ٹوب کی کوشش بھی کر کچکے تھے یہاں تک کہ اولاد نے ان کو اعلان کر کر جواب دے دیا تھا اللہ نے ان کو شفادی۔

ان جزوؤں میں کچھ ایسے بھی تھے جن کوڈا کمزوروں نے کہا کہ فطرت نے آپ میں اولاد پیدا کرنے کی صلاحیت

رکھی ہی نہیں۔ اللہ نے اُن کی جھوٹی اولاد جیسی نعمت سے بھر دی۔

ایسے کیس تو بے شمار ہیں جن کی شادیوں کو 15 سال سے 20 سال ہو چکے تھے۔ بلکہ شدید حیرت اُس وقت کا جب چند یکسوں میں خواتین کی عمر 50 سال سے زیاد تھی۔ اللہ نے جب اُن پر کرم کیا تو مجھے بھی خوشگوار حیرت ہوئی۔ ایسی خواتین جن کے پچھے ضائع ہوتے تھے اللہ نے اُن کو بھی شفا بخشی، سورۃ نہش میں اولاد کے حوالے بے پناہ شفایت ہے۔

ان میں چند واقعات یہاں پر بیان کر رہا ہوں جب اللہ پاک نے اپنا کرم خاص کیا اور بے اولادوں کی اولاد کی نعمت سے بھر دی۔

## بکری کے پھول سے پیار

یہ ان دنوں کا واقعہ ہے جب میں مری سے نیازیا لامہ رہ آیا تھا۔ جس طرح میں پہلے بھی کئی بار اس بات کا انتظار کر رہا ہوں کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو عزت پر عزت دینا چلا جاتا ہے۔ جب ہم لا ہور آگئے تو ہمارا یہ بھی فیصلہ تھا کہ میری دلوں سے زیادہ نہیں ملتا کیونکہ مری میں ہزاروں کارش ہمیں پریشان کر چکا تھا لیکن بندہ پکھ سوچتا ہے اور بت کا کام کچھ اور۔ میں جب لا ہور آیا تو مری سے لوگ مجھ سے ملنے دھڑا دھڑ آتے تھے۔ میرے گھر میں جب میں دفتر میں بیٹھا ہوں تو کوئی نہ کوئی بندہ پہلے سے انتظار کر رہا ہوتا۔ میرے گھر کے سامنے والا گھر میرے سرالیوں کا ہے۔ میرے والوں نے اپنے گھر کے اوپر نیا پورشن بنانا شروع کر دیا۔ اب کیونکہ میں سارا دن دفتر ہوتا تھا اس لیے جو لوگ بھی یہاں موجود ہوں میں میرے گھر آتے وہ سامنے مزدوروں اور ٹھیکیدار سے میرا پوچھتے۔ مزدور کام کرتے اور ٹھیکیدار ان لوگوں ملتا بھی، میرے بارے میں لوگوں سے پوچھتا بھی رہتا کہ مری میں پروفیسر کیا کرتے تھے۔

وہ ٹھیکیدار اکثر مجھے سلام کرتا اور اُس کے چہرے کے تاثرات سے لگتا جیسے وہ مجھ سے بات کرنا چاہتا ہے۔ آخر کار اُس نے کہنا شروع کر دیا کہ پروفیسر کسی دن مجھے بھی وقت دیں۔ میں بھی آپ سے ملتا چاہتا ہوں۔ ایک دن اسے میں واپس آیا تو وہ میرے انتظار میں گھر اتھا اور بولا جتاب اگر جاہز ہو تو میں آپ سے بات کرنا چاہتا ہوں۔ اُس کے پاس ہی چار پائی پر بیٹھ گیا اور کہا جی کیا بات یا مسئلہ ہے۔ تو ٹھیکیدار بولا جتاب میں سارا دن یہاں دیکھتا ہوں۔ سارے لوگ آپ کا پوچھتے ہیں، مجھے تو آپ کا زیادہ پیچہ نہیں تھا لیکن مری سے آنے والے لوگوں سے آپ کے مقابلے اور مرتبے کا پتہ چلا ہے۔ ہمیں پتہ ہی نہیں تھا کہ ہمارے سامنے اتنی بڑی لگنگا بہرہ ہی ہے۔ سارے لوگ آپ سے فیض رہے ہیں تو میں نے سوچا میں بھی آپ کے فیض سے اپنی برسوں کی خالی جھوٹی بھرسکوں۔ پروفیسر صاحب کیا آپ فرمائیں۔ کاعلان بھی کرتے ہیں اور آپ کی فیض کیا ہے۔

یہاں میں ایک بات پھر Clear کر دوں کہ بہت سارے لوگوں کو ایک بہت بڑی غلط فہمی اکثر ہو جاتی ہے۔

امیر ہوں کا ہی علاج کرتا ہوں جبکہ ایسی بات بالکل نہیں ہے۔ میں کون ہوتا ہوں کسی کا علاج کرنے والا، یہ تو  
مالک ربِ ذوالجلال کا کرم خاص ہے جو اس لیکر کے بغیر درخت کو اکثر پھل لگادیتا ہے یا مجھے جیسے گنہگار کو عزت بخشنا  
رہی بات امیری، غربی کی تو جلوگ ریگوں میرے پاس آتے ہیں یا آستانہ پر آتے ہیں تو وہ بخوبی جانتے ہیں کہ  
کے اور یہ پر کوئی نام نہاد چندہ بکس یا طبقاتی تقیم نہیں ہے اور نہ ہی کوئی hidden یا Open فیس کا صدقے کا یا  
آل ہنات کا ڈراما ہے۔ میں تو اکثر ایسے لوگوں سے کہتا ہوں کہ چند مہینے اچھی طرح مشاہدہ کریں پھر کوئی رائے

ٹھیکیدار صاحب بھی اسی غلطی کا شکار تھے جو میں نے رفع کی اور کہا ٹھیکیدار صاحب آپ مسئلہ بتا کر میں  
روض کر سکوں تو وہ بولا جناب اس کے لیے آپ کو میرے گھر جانا پڑے گا۔ کیونکہ مریض اب ڈاکٹروں، حکیموں اور  
ال اتنا مایوس ہو چکا ہے وہ کسی سے بھی مانکو تیار نہیں ہے تو جناب آپ کے پاس جب بھی وقت ہو گا میں آپ کو  
مگر لے کر جانا چاہتا ہوں اور دوسری بات جناب میرے پاس کاروباریہ نہیں ہے آپ کو میری موٹرسائیکل پر ہی جانا  
اس کی بات سن کر میں نہ پڑا، ٹھیکیدار صاحب میرے پاس تو موٹرسائیکل بھی نہیں بلکہ سائیکل بھی نہیں ہے۔ میں  
کے ساتھ موٹرسائیکل پر ہی آپ کے گھر جاؤں گا۔

ایسے لوگوں پر مجھے بہت پیار آتا ہے، میرے جانے والے اکثر یہ جانتے ہیں کہ میں زیادہ تر لوگوں سے بھی کہتا  
ہوں گے میں بزری خور ہوں گوشت نہیں کھاتا یا اکثر یہ بھی کہتا ہوں کہ مجھے کسی کے گھر سے کچھ کھانے کی اجازت نہیں ہے  
اکہ ہزار بان کا خرچ بھی نہ ہو اور اس کا بھرم بھی قائم رہے۔ بھی بات میں نے ٹھیکیدار سے کی اور اسے کہا نکالو موثر سائکل  
ہے اسی تھمارے ساتھ تھمارے گھر چلتا ہوں۔ اسے مجھ سے اتنی جلدی تعاون یا جانے کی توقع نہیں تھی۔ وہ بہت خوش ہو اور  
اس دوسرے سائکل پر بیٹھ کر اس کے ساتھ اس کے گھر کی طرف روانہ ہوا۔ وہ راستے میں بہت خوشی کا اظہار کر رہا تھا اور یہ بھی بتا  
رہا تھا کہ وہ پاک پن شریف کا رہنے والا ہے اور محنت مزدوروی کے لیے پچھلے پانچ سال سے لاہور میں رہتا ہے۔ میں نے  
راستے میں پھر اس سے مسئلہ پوچھا تو وہ پھر گریز کر گیا۔ جناب آپ جا کر دیکھیں گے تو آپ کو خود ہی سمجھ آ جائے گی۔ لہذا  
اکھڑا دھر کی باتیں کرتے ہوئے آدھے گھنٹے کے سفر کے بعد ہم بزرہ زار لاہور کے ایک علاقے میں پہنچ گئے۔ مختلف گلیوں  
میں گزرتے ہوئے آخہم ایک چھوٹے سے گھر کے سامنے پہنچ گئے جہاں پر ٹھیکیدار صاحب رہتے تھے۔ مجھے تھس بھی تھا  
کہ ٹھیکیدار اصل بات بتانیں رہا اور یہ اتنا سپنس کیوں Create کر رہا ہے اور اصل بات کیوں نہیں بتا رہا۔ ٹھیکیدار  
سماں بھی نہ اواب کے دروازے کو زور زور سے پیٹا کیونکہ میں ساتھ تھا اس لیے وہ چاہ رہا تھا کہ دروازہ جلدی کھل جائے۔  
پالٹنؤں بعد جب دروازہ کھلا تو میرے سامنے جو منتظر تھا میں اس کے لیے بالکل تیار نہیں تھا۔ ہمارے سامنے تینیں سالا  
کوئی نہ لڑکی کھڑی تھی، جیرت مجھے اس عورت پر نہیں تھی جیرت یہ تھی کہ اس نے بکری کے دو معصوم اور چھوٹے چھوٹے  
کوئی عورت اور پیارے پیارے بچے اٹھائے ہوئے تھے، اس کے سر پر دو پیٹھی نہیں تھا۔ ٹھیکیدار کے ساتھ ایک اجنبی کو  
لے کر وہ تیزی سے واپس دوپٹے لینے کرے کی طرف بھاگی۔ اسی دوران ہم گھر کے اندر داخل ہو گئے۔ اندر چھوٹے سے

صحن کا منظر بھی لا جواب اور حیران کرنے والا تھا۔ کیونکہ ہمارے سامنے 15 سے 20 کے درمیان بکریاں اور گاوں کے خوبصورت پچے ادھر ادھر بھاگ رہے تھے۔ کیونکہ میر اتعلق بھی دیہاتی علاقے سے ہے اور ہماری بھی زری (بھائی) اس وجہ سے میں دیہاتی کلچر کو ہر طور پر جانتا بھی ہوں اور پیار بھی کرتا ہوں۔

جسے بھیتر بکریوں سے بہت زیادہ پیار بلکہ عشق ہے اور میری یہ شدید ترین خواہش کہ میں بہت ساری بکریاں رکھوں اور ان کی خدمت اور ان کے ساتھ وقت گزاروں کیونکہ مجھے رہنک آتا ہے اُن بھیتر بکریوں پر جن کے ساتھ شہنشاہ دو عالم میرے پیارے آقانی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بچپن کا بہت سارا وقت گزارا۔ آسمان، سورن، ہمارا اسیں، درخت اور وہ پاک دھرتی کتنی محبت اور پیار سے سر کا یہ دینہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو تھی ہوگی۔

اگر مجھے سرکار مذینہ کے طفیل اور خالق کائنات کے کرم خاص سے جنت ملی تو میری اولین خواہشوں میں اپنے بھی ہے کہ میں خالق کائنات سے درخواست کروں کہ مجھے نبی پاک پیارے آقا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا وہ منظر کیلئے عظیم سعادت مل جائے جب آپ نبی حمید سعدیہ کے گھر پر تھے اور جب آپ کائنات کی عظیم اور خوش قسم ایک بکریوں کے ساتھ وقت گزارا کرتے تھے، کاش ایسا ہو، کاش ایسا ہو۔ لاہور شہر میں آپ کسی کے گرجا میں اور صحن کہہ جائیں اور ان کے پچوں سے بھرا ہو تو یقیناً یہ منظر آپ کو بھی حیران کر دے گا۔

ہم دونوں بکریوں کے درمیان سے گزرتے ہوئے چھوٹے سے برآمدے میں پہلے سے موجود چار پانچوں ہم دونوں بکریوں کے ساتھ ہماں کس طرح اپنی فطری جبلت کو پورا کر رہی تھی۔ وہ دنیا مافیہا سے بے خبر پنج بکریوں کے ساتھ ہماں کے گھر پر بیٹھ گئے۔ ٹھیکیدار مجھے بھٹھا کر خود کرے میں گھس گیا اور اپنی بیوی کو چائے دغیرہ کا کہہ کر اور شاید میر اتعارف کرائے جا کر بیٹھ گئے۔ ٹھیکیدار مجھے بھٹھا کر خود کرے میں گھس گیا اور اپنی بیوی کو چائے دغیرہ کا کہہ کر اور شاید میر اتعارف کرائے جائے۔ اس دوران میں گھر اور بکریوں کو دیکھ رہا تھا۔ کچھ دیر بعد چائے آگئی۔ گرم گرم چائے ہوئے ٹھیکیدار صاحب نے بات شروع کر دی۔ پروفیسر صاحب میر اتعلق بہت غریب خاندان سے ہے۔ میرا گاؤں ہاں پین کے قریب ہے۔ یہ میری محبت کی شادی ہے۔ 12 سال پہلے دونوں خاندانوں کی خلافت کے باوجود ہم دونوں شادی کر لی۔ کیونکہ ہم دونوں کے گھروالے اس شادی کے خلاف تھے اس لیے پہلے دن سے آج تک دونوں خاندانوں نے اس شادی کو بقول نہیں کیا اور آج تک اس شادی کو توڑے کی کوششوں میں لگے ہوئے ہیں۔ دونوں خاندانوں والے بے شمار عاملوں اور بابوں کے پاس جا چکے ہیں کہ ہماری شادی ٹوٹ جائے، دونوں خاندان اس مشن پر ہیں کہ یہ شادی ہم اولاد کے لیے میں اور میری بیوی پتہ نہیں کتنے مزاروں اور بابوں کے علاوہ ڈاکٹروں اور حکیموں کے پاس جا چکے ہوئی۔ اولاد کے لیے میں اور میری بیوی پتہ نہیں کتنے مزاروں اور بابوں کے علاوہ ڈاکٹروں اور حکیموں کے پاس جا چکے ہیں۔ میں جو بھی کہتا ہوں، وہ اسی کام پر لگا دیتا ہوں۔ کیونکہ ہم دونوں کے خاندان ہم دونوں سے شدید ناراضی ہیں اس لیے نہ میرے گھروالوں کی طرف سے اور نہ میرے سرال والوں کی طرف سے کوئی ہمارے گھر آتا ہے۔ بے پناہ علanch اور بابوں کے پاس جانے کے بعد اب ہم دونوں مایوس ہو چکے ہیں کہ شاید اولاد جسی عظیم نعمت ہمارے مقرر میں نہیں ہے۔ ہمارے گھروالے بھی کہتے ہیں کہ تم دونوں نے ہمارا دل دکھایا ہے اس لیے تم کبھی بھی صاحب اولاد نہیں ہو سکتے۔ بھاگ بھاگ کر آخرا بھی تھک گئے ہیں اور ذہنی طور پر یہ مان لیا ہے کہ اب اولاد میں نہیں ہو گی۔

اللہ نے کرم کر دیا ہے؟ تو ٹھیکیدار بولا جی پر فیصلہ صاحب ہم ثیث کرو اکر سیدھا آپ کی طرف ہی آ رہے ہیں۔ دوستالوں سے ثیث کروا یا ہے۔ جب تسلی ہوئی تو اس نے شدید ضد کی کہ اب میں نے گھر نہیں جانا پہلے صاحب کے پاس جا کر معافی مانگنی ہے اور شکریہ ادا کرنا ہے اور پھر گھر جانا ہے۔

اب بھی ایسا اعلان مریض ٹھیک ہوتا ہے یا اللہ تعالیٰ کی واضح کرم نوازی نظر آتی ہے تو میں اور میری روح فل احوالی ہے۔ اللہ کی موجودگی اور کرم نوازی کا شدت سے احساس ہوتا ہے۔

وہی عورت تھی جوزندگی سے بے زار تھی، اس کی آنکھوں میں صراوں کی ویرانی اور دکھوں کے سمندر تھے اور دکھوں لوگ روزانہ بچے Abortion کرتے ہیں، خاطری تدبیر دل سے بچوں کو دنیا میں آنے سے پہلے ہی دکھ ایسے تو اسے رب کائنات اگر یہ اولاد کا کرم اس دکھی عورت پر ہو جائے تو کون ساتیرے خزانے میں کوئی کی آجائے گی۔ اسی حالت میں لکنی دیر میں خالق کائنات سے درخواست اور متنیں کرتا رہا۔ میرے اوپر طاری ہونے والی مخصوص کیلیں اسی تھی کہ قدرت اس عورت پر مہربان ہونے والی ہے۔ میں کافی دیر اللہ تعالیٰ سے دعا میں مانگتا رہا اور مجھے جلد ہی اسی شروع کر دیا اور بکریوں سے پیار بھی کرتا جا رہا تھا۔ ٹھیکیدار کو میں نے کہا کہ تم آرام سے بیٹھو۔ میں کافی دیر اسی حالت میں میں اٹھا اور ان بکریوں کے درمیان گھوڑا رہا اور آخر کافی دیر بعد میری بے چینی کو قرار آ گیا اور میں واپس ان کے پاس آ کر چار پانی پر بیٹھ گیا۔ میری بے چینی اسی اضطراری کیفیت سے دونوں میاں بیوی پر یشان اور جیران ہو چکے تھے۔ میں اس کی بیوی سے بولا میری بہن اللہ تعالیٰ بہت جلد تم پر کرم کرنے والا ہے۔ جب اللہ کا کرم ہو جائے تو تمہیں یقین آئے گا کہ ہمارا اللہ بہت مہربان ہے۔

کی بوتل لے آیا کہ جتاب یہ دم کر دیں۔ میں نے پانی وغیرہ دم کر دیا اور قرآن پاک کی سورتیں اور اللہ پاک کے نام پر کوبتائے اور دم وغیرہ کر کے میں ٹھیکیدار کے ساتھ واپس اپنے گھر آ گیا۔ ٹھیکیدار سارے راستے میں بیوی کے دوہنی میں معافی مانگتا رہا کہ اس کو آپ کا پتہ نہیں تھا اس لیے میں آپ سے معافی مانگتا ہوں۔ اونہیں ٹھیکیدار صاحب وہ بیماری ڈھونکیں ہے اور درد کی انتہا پر بندہ دوسروں سے لاپروا ہو جاتا ہے۔ وہ بیچاری تو خود قبل برحم حالت میں ہے۔

غصہ یا اعتراض نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ جلدی اس کو اس تکلیف سے نکالے اور اس کی خالی جھوٹی اوادی نعمت سے بھروسے اور انشاء اللہ جب جلدی اللہ تعالیٰ اس پر کرم کرے گا تو وہ خوش بھی ہو جائے گی۔ ٹھیکیدار مجھے میرے سفر اتار کر میرا شکریہ ادا کر کے چلا گیا کہ میں اس کے ساتھ اس کے گھر گیا۔ وہ بہت خوش تھا۔ اس واقعہ کو دو ماہ بیت گے۔ ایک دن میں واپس آیا تو ٹھیکیدار دوڑتا ہوا میرے پاس آیا اور آتے ہی بولا جناب آپ کی دعا اللہ نے سن لی۔ اللہ نے میں خوشخبری دی ہے۔ کیا، میں نے حیرت سے اس کی طرف دیکھا تو اس کے پیچھے اس کی بیوی بھی تیزی سے میری طرف آ رہی تھی۔ میں نے دروازہ ٹھکلوایا اور اندر آ کر کر سیوں پر بیٹھ گئے۔ ٹھیکیدار خوش سے پھولنہیں سما رہا تھا کہ اچاک اس کی بیوی اٹھی اور میرے سامنے کھڑی ہو گئی کہ سرکار مجھے معاف کر دیں، اس دن جب آپ میرے گھر آئے تھے تو میں آپ کے ساتھ بد تیزی کی اور آپ کی مہمان داری نہیں کی۔ اونہیں میری بہن یہ خوش کاموں قع ہے۔ اللہ نے اتنا برا کرم کرنا

## مٹھائی کے دولدو

مٹھائی انسان کی فطری کمزوری ہے اور دلدو کے ساتھ خوشی کا احساس دو بالا ہو جاتا ہے۔ یا اللہ کا کرم خاص ہے

اُس کا موجودہ رو یہ بھی شاید یہی لاتفاقی ظاہر کر رہا تھا۔

کیونکہ یہ سارا منظر روشن سے ہٹ کر تھا اس لیے میری تمام حیات بیدار ہو چکی تھیں اور میں پارے اسی جوش و خروش سے اُسے اور اس کی بکریوں کو دیکھ رہا تھا۔ مجھے اس کی لاتفاقی کھاری تھی۔ مجھے شدید دکھ ہو رہا تھا کہ دکھ کے کنٹے صراوں سے گزری ہے کہ نا امید ہو گئی ہے۔ اس عورت کا رو یہ، بکریاں اور ان کے پیچے دکھ کر میری دکھی دکھ کے کنٹے صراوں سے گزر گئے۔ کئی احسانات آئے اور گزر گئے۔ مجھے شدت سے آقائے دو عالم نبی پاک کا گھوڑا اور بکریاں چانا یاد آیا اور میں وجدانی طور پر اس ماحول میں چلا گیا اور اسی کیفیت میں خالق کائنات کو درخواست اسی کی لاختی تدبیر دل سے بچوں کو دنیا میں آنے سے پہلے ہی دکھ ایسے تو اسے رب کائنات اگر یہ اولاد کا کرم اس دکھی عورت پر ہو جائے تو کون ساتیرے خزانے میں کوئی کی آجائے گی۔ اسی تھی کہ قدرت اس عورت پر مہربان ہونے والی ہے۔ میں کافی دیر اللہ تعالیٰ سے درخواست اور متنیں کرتا رہا۔ میرے اوپر طاری ہونے والی مخصوص کیلیں اسی تھی کہ قدرت اس عورت پر مہربان ہونے والی ہے۔ میں کافی دیر اللہ تعالیٰ سے دعا میں مانگتا رہا اور مجھے جلد ہی اسی شروع کر دیا اور بکریوں سے پیار بھی کرتا جا رہا تھا۔ ٹھیکیدار کو میں نے کہا کہ تم آرام سے بیٹھو۔ میں کافی دیر اسی حالت میں میں اٹھا اور ان بکریوں کے چینی کو قرار آ گیا اور میں واپس ان کے پاس آ کر چار پانی پر بیٹھ گیا۔ میری بے چینی اسی اضطراری کیفیت سے دونوں میاں بیوی پر یشان اور جیران ہو چکے تھے۔ میں اس کی بیوی سے بولا میری بہن اللہ تعالیٰ بہت جلد تم پر کرم کرنے والا ہے۔ جب اللہ کا کرم ہو جائے تو تمہیں یقین آئے گا کہ ہمارا اللہ بہت مہربان ہے۔

کی بوتل لے آیا کہ جتاب یہ دم کر دیں۔ میں نے پانی وغیرہ دم کر دیا اور قرآن پاک کی سورتیں اور اللہ پاک کے نام پر کوبتائے اور دم وغیرہ کر کے میں ٹھیکیدار کے ساتھ واپس اپنے گھر آ گیا۔ ٹھیکیدار سارے راستے میں بیوی کے دوہنی میں تکلیف میں ہے اور درد کی انتہا پر بندہ دوسروں سے لاپروا ہو جاتا ہے۔ وہ بیچاری تو خود قبل برحم حالت میں ہے۔

غصہ یا اعتراض نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ جلدی اس کو اس تکلیف سے نکالے اور اس کی خالی جھوٹی اوادی نعمت سے بھروسے اور انشاء اللہ جب جلدی اللہ تعالیٰ اس پر کرم کرے گا تو وہ خوش بھی ہو جائے گی۔ ٹھیکیدار مجھے میرے سفر اتار کر میرا شکریہ ادا کر کے چلا گیا کہ میں اس کے ساتھ اس کے گھر گیا۔ وہ بہت خوش تھا۔ اس واقعہ کو دو ماہ بیت گے۔ ایک دن میں واپس آیا تو ٹھیکیدار دوڑتا ہوا میرے پاس آیا اور آتے ہی بولا جناب آپ کی دعا اللہ نے سن لی۔ اللہ نے میں آرہی تھی۔ میں نے دروازہ ٹھکلوایا اور اندر آ کر کر سیوں پر بیٹھ گئے۔ ٹھیکیدار خوش سے پھولنہیں سما رہا تھا کہ اچاک اس کی بیوی اٹھی اور میرے سامنے کھڑی ہو گئی کہ سرکار مجھے معاف کر دیں، اس دن جب آپ میرے گھر آئے تھے تو میں آپ کے ساتھ بد تیزی کی اور آپ کی مہمان داری نہیں کی۔ اونہیں میری بہن یہ خوش کاموں قع ہے۔ اللہ نے اتنا برا کرم کرنا

کہ اس نے مجھے اس قابل سمجھا کہ لوگوں کو اس فقیر کی بدولت یا میرے پاس آنے والے دکھی لوگوں کے قلم اور

میرارب پاک دور کرتا رہتا ہے۔ کیونکہ میں لوگوں سے پیسے نہیں لیتا تو لوگوں کو جب بھی کوئی خوشی ملتی ہے پاکولی

مسئلہ حل ہو جاتا ہے تو وہ میرے پاس مٹھائی لے کر آتے ہیں۔ اکثر اوقات یہ مٹھائی اتنی زیادہ آتی ہے کہ سہالی

مشکل ہو جاتی ہے۔ بعض اوقات یہ مٹھائی منوں کے حساب سے آ جاتی ہے جس کو باعنای اور سنبھالنا مشکل ہو جاتا

ہوں۔ کیونکہ میرے پاس آتے ہیں وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ یہ لنگر خدائی اور فقیری ہوتا ہے اس لیے میں فوری طور پر

دراز کے شہروں اور ملکوں سے اکثر آتی رہتی ہیں، لیکن میں روحانی ریاضت کی وجہ سے مٹھا اور گوشت کم کھاتا ہوں

آنے والے کی خوشی کے لیے اکثر حانا بھی پڑتی ہے تاکہ آنے والے کی دل آزاری نہ ہو۔

پاکستان کے تمام بڑے شہروں کی مٹھائیاں بلکہ غیر ملکی مٹھائیاں بھی میں کھاچکا ہوں لیکن مجھے جس مٹھالی

سے زیادہ مزہ آیا وہ یہ مٹھائی کے دولڈ و تھے جس کا ذائقہ اور شیرتی آج بھی میں محظوظ کرتا ہوں۔ ان دولڈوں کا

اور وجہ یہ تھی۔

بکری کے بچوں سے پیار والے واقعہ کے بعد بے شمار لوگ میرے پاس اولاد کے لیے آئے اور

اللہ تعالیٰ نے اکثر پرانا کرم خاص کر دیا۔ ایک دن میں دفتر میں موجود تھا کہ میرے پاس تین دوست آئے۔

خالد جث اور محمد علی۔ یہ تینوں زندہ کردار ہیں۔ روحانیت کے مکریں اگرچا ہیں تو ان سے مل بھی سکتے ہیں اور

اصل نام ہیں۔ ان میں سے راشد ڈوگر میرے گاؤں کے ساتھ والے گاؤں سے تھا اور یا قی دونوں دوست اس کے پا

دوست تھے۔

میرے پوچھنے پر تینوں بولے کہ جناب ہم تینوں پر انانے دوست ہیں اور اولاد کے سلسلے میں آپ کے

آئے ہیں۔ آپ تینوں کے پاس اولاد نہیں ہے، میں حیرت سے بولا۔ تراشند ڈوگر بولا۔ نہیں جناب میرے اولاد

کے پاس بیٹیاں ہیں۔ ہم بیٹی کے لیے آئے ہیں اور ہمارے تیرے دوست کے پاس 7 سال شادی کے بعد بھی اسی

اولاد نہیں ہوئی۔

یہاں میں بے اولادی کے حوالے سے وضاحت کر دوں کہ بانجھ پن دو طرح کا ہوتا ہے ایک مردوں کا اور

ایک عورتوں کا۔ عورتوں کے بانجھ پن کی مزید قسمیں ہوتی ہیں۔ اول تو اولاد ہوتی ہی نہیں یا صرف لڑکیاں ہوتی ہیں۔

جیسے ہی ماں کے پیٹ میں بیٹا آتا ہے تو ایسی عورت بانجھ پن کی وجہ سے ابارش کی طرف چل جاتی ہے یعنی لاکی ہو جاتی ہے اگر بیٹا ہو تو ابارش ہو جاتا ہے۔ بانجھ پن مردوں میں بھی ہوتا ہے۔ اس پر تفصیل میں نے اپنی وظائف کی

کتاب ”سرمایہ درویش“ میں لکھا ہے۔ آپ مطالعہ کر سکتے ہیں۔ میں نے اللہ کا نام لے کر تینوں دوستوں کا علاں کا

اور اس رحیم و کریم کے فضل سے تینوں دوست دو سال کے اندر بیٹوں کے باپ بن گئے بلکہ اب تو دو دو اور تین دو سال

کے باپ بن چکے ہیں۔ اگر میں ان تینوں کی تفصیل لکھوں گا تو کتاب بہت طوالت کا شکار ہو جائے گی، زندہ کردار ایسا

ہے اور کوئی ان کو پوچھنے والا بھی نہیں۔

میں نے دونوں کو حوصلہ دیا اور کہا کہ میں نہ آپ سے اور نہ ہی کسی اور سے پیسے لیتا ہوں۔ میں دوسروں کی طرح

آپ کا بھی مفت علاج کر دیں گا۔ وہ دونوں حیرت، خوشی اور امید بھری نظر دیں سے میری طرف دیکھ رہے تھے۔ جب مدد میرے پاس مزدور بابا جی بھری بھری اپنی گود میں موجود ہیں کہ دیکھ رہی تھی۔ چہ ماہ بعد میرے پاس مزدور بابا جی بھری بھری اپنی گود میں موجود ہیں کہ دیکھ رہی تھی۔ اس کی آنکھوں میں شدید خواہش اور امید نظر آ رہی تھی۔ جی میری بہن انشا اللہ علیہ اپنے پاس سے پانی وغیرہ اور دوسرا چیزیں منگوا کر دیں اور وہ دونوں خوشی خوشی سلام کر کے چلے گے۔ میں بنزینید پر گاؤں گیا تو دونوں میاں بیوی پھر آئے۔ بیوی امید سے تھی اور دونوں خوفزدہ تھے کہ پتنیں اس بارہ بھی اپنے پاس سے پانی وغیرہ اور دوسرا چیزیں منگوا کر دیں اور وہ دونوں خوشی خوشی سلام کر کے چلے گے۔ میں نے دونوں کو حوصلہ دیا کہ اللہ تعالیٰ آپ کو خوشخبری دے گا انشاء اللہ تعالیٰ ضرور۔ کہنے لگا سرکار آپ ہی گاؤں آتے ہیں آپ کے پاس ہم دم کروانے آئیں سکتے تو آپ اپنی دعاؤں میں یاد رکھنا۔ وہ دم کرا کر پڑا گے میں لاہور آ کر اپنی زندگی میں مصروف ہو گیا۔ وقت کا پہنچا چلتا رہا، ایک دن حسب معمول میں آستانہ پر لوگوں سے تھا، بے پناہ رش تھا اسی رش میں وہ مزدور بھی مجھے بیٹھا نظر آیا جیسے ہی اس کی نظر میں میری نظر دیں سے تکرانیں تو اس سلام کا اور مسکرایا بھی، اس کے چہرے کی خوشی بتاری تھی کہ وہ بیٹے کا باب بن چکا ہے۔ اس کی آنکھوں اور پھرے اور خوشی کے تاثرات واضح نظر آ رہے تھے۔ مجھے جیسے ہی موقع ملایا نے اس کو پاس بیا۔ وہ خوشی خوشی میرے پاس اپنی بیٹھ گیا در بولا بابا جی آپ کی دعاؤں سے اللہ نے میری سالوں کی دعا قبول کر لی۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے بیٹا دیا ہے۔ میں اس طرح آپ کا شکر یہ ادا کروں۔ میری بیوی نے مجھے بہت زبردستی آپ کے پاس بیٹھا ہے اور کہا ہے کہ پروفیسر صاحب میٹھائی اے کراؤ۔ بابا جی میں تو مزدور اور غریب آدمی ہوں پتے نہیں آپ کوئی میٹھائی کھاتے ہیں۔ میں تو ان پر آؤں ہوں۔ اس لیے اپنے بھانجے کو ساتھ لایا ہوں آپ جو پسند کرتے ہیں میں لے آتا ہوں۔ میں نے اسے بہت دیکھو میرے پاس میٹھائی کے لئے ڈبے پڑے ہیں، تم نے کھا اور میں نے کھا لیکن وہ بذر رہا کہ اگر آپ نے محلہ کھائی تو میری اور میری بیوی کی تسلی نہیں ہوئی۔ آپ خدا کے لیے میری میٹھائی ضرور کھائیں، یہ ہم دونوں کی خواہش جب اس نے بہت زیادہ ضد کی تو میں نے اسے کھا تو پھر میری بھی ایک ضد ہے کہ تم صرف دلوں سے کھائیں گے ایک نہار اور ایک میرا۔ اگر تم زیادہ لاوے گے تو میں ناراض ہو جاؤں گا لہذا وہ سادہ آدمی میری بات مان گیا اور دلوں لینے چلا گا اور تھوڑی دیر بعد میٹھائی کے دلوں لے کر آ گیا تو میں اور وہ ایک سائیڈ پر بیٹھ گئے تو اس نے دلوں، کالا میرے مانے کر دیے۔ ایک مجھے پکڑا دیا اور ایک خود پکڑ لیا اور خوشی سے روشناروشن کر دیا۔ بابا جی میں پیسے کسی سے اداوار پکڑ کر لایا، آپ کو شاید میرے دل کی بات پتہ چل گئی اس لیے میرا خرچ نہیں کرایا۔ بابا جی میں کس طرح آپ کا شکر کروں۔ وہ خوشی سے اور بھی باتیں کرتا رہا اور میں خوشی اور خاموشی سے اس کی باتیں سنتا رہا۔ اس کے چہرے پر جو سکون اور خوشی تھا وہ قابلِ بدھ تھی۔ اس کے ایک لذت نے جو مزادیا وہ آج تک کسی اور میٹھائی نے نہیں دیا۔ لذت و کھانے کے بعد میں نے اپنے باس موجود میٹھائی کے ڈبوں میں سے ایک بڑا ذبایا اور اسے کہا کہ یہ میٹھائی اب تم اپنے ہاتھ سے یہاں لوگوں میں بانٹ دو۔ اور وہ گاؤں کا سید حاصلہ دیہاتی مزدور عورتوں اور مردوں میں میٹھائی بات رہا تھا اور میں اللہ تعالیٰ کا شرada کر رہا تھا۔ اس کی ضد پر میں نے اس کے بیٹے کا نام رکھ دیا۔ دوبارہ میں جب اس کے گاؤں گیا تو وہ بیوی کے سالہ سلام کرنے آیا۔ اس کی بیوی کے چہرے کا نکھار ہی کچھ اور تھا۔ اطمینان، خوشی اور ابدی آسودگی اس کے چہرے سے لال

## غیر ملکی بے اولاد جوڑا

ویسے تو میں ساری زندگی اللہ تعالیٰ کے حضور مسیح موعودؑ کے ایک احسان یافتہ کا شکر ادا کرے۔ لیکن ربِ ذوالجلال کے بے شمار احسانوں میں سے ایک بڑا احسان جو اللہ تعالیٰ نے مجھ فقیر نگہار پر کیا ہے وہ ہے اپنے اولاد جوڑوں کو اولاد جیسی نعمت سے نوازا تا بلکہ جب بھی کسی بے اولاد کی جوڑے پر اللہ تعالیٰ اپنا خاص کرم کرتا ہے اپنے اعلان بے اولاد جوڑوں پر جن کوڈا کٹ جواب دے چکے ہوتے ہیں تو خوشی اور شدید حیرت سے میں اکثر سوچتا ہوں کہ اُن اہانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نظر نہیں آتا۔ یہ دیکھو اللہ تعالیٰ کے جلوے کا اظہار، یہ دیکھو اللہ تعالیٰ کا کرم خاص اور جو لوگ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ دعا کیں نہیں مبتدا تو میں کہتا ہوں یہ دیکھیں اُس خالق کائنات نے کس طرح دعا سنی۔

یہ واقعہ بھی اسی طرح کا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ نے اپنا کرم خاص کا احسان دلایا۔ میں حسب معمول لاہور میں آستانے پر لوگوں سے مل رہا تھا۔ بے شمار لوگ آئے ہوئے تھے۔ ان میں ایک نیاشادی شدہ جوڑا بھی آیا رہا تھا۔ اس ناظر ان کو میں نے Notice کیا کہ وہ تقریباً 6 گھنٹے سے بیٹھی ہے تو میں نے اس سے پوچھا۔ بہن! آپ بہت دیر سے ہی ہیں۔ آپ اب آ جائیں تو وہ بولی میرے میاں مجھے یہاں چھوڑ گئے ہیں۔ وہ رات کو لیٹ آ جائیں گے اس لیے ہم اُن میں باری لیں گے۔ تو میں بولا۔ ہم صبح کے تین نج جائیں گے تو وہ بولی کوئی بات نہیں۔ ہم جان بوجھ کر آ خر میں باری لیں گے۔ جو لوگ آستانے پر لاہور میں آتے ہیں وہ بخوبی جانتے ہیں کہ مقروہ دن لوگ صبح 6 بجے سے آ جاتے ہیں، سارا ان اور ساری رات صبح 3 یا 4 بجے تک پھر لوگوں سے ملاقات رہتی ہے۔ اس عورت کا جواب سن کر میں باقی لوگوں میں شراف ہو گیا۔ رش استاذ زیادہ تھا کہ ہر ایک کو اپنی پڑی ہوتی ہے۔ اسی طرح لوگوں سے ملتے ملاتے رات کے تین نج گئے۔

لوگ تو ساری رات آتے تھے لہذا اب ہم اتنے نوکن جاری کرتے ہیں کہ تین بجے صبح تک ملاقات ہو، کیونکہ Office بھی جانا ہوتا ہے ورنہ ساری رات بھی میں مل لیتا۔ جب تقریباً سارے لوگ چلے گئے تو آفتاب شاہ صاحب کے چند ساتھی دوست جو آخر میں آستانا کو بندر کرتے ہیں، جس طرح مری میں بہت سارے لوگ دوستوں نے میرا سالہ طرح یہاں لا ہوئے۔ میرے اللہ ان دونوں کو بھی تیری نعمتی ملنی چاہیے، یہ بھی تیرے بنندے جیسے ہی کمرہ لوگوں سے خالی ہوا تو اس خاتون نے جو تقریباً اس گھنٹوں سے بھی زیادہ دیرے ہی بھی اول اپنے خاندان کو اندر بلایا اور آکر دونوں بیٹھ گئے۔ شکل و صورت سے دونوں بہت شریف اور معصوم لگ رہے تھے۔ ادا مایوسی کے تاثرات دونوں کے چہروں پر واضح نظر آ رہے تھے۔ میرے پوچھنے پر انہوں نے کسی عورت کا نام لایا اس کے لیے میرے پاس آئی تھی اور اللہ نے اس پر جب کرم کیا تو اس کے کہنے پر یہ میرے پاس آئے تھے۔ دونوں کے ہماری شادی کو 10 سال ہو چکے ہیں۔ پاکستان کے بے شمار ڈاکٹروں، حکیموں اور بزرگوں سے علاج کرانے کے بہت سارا نامہ یورپ میں بھی گزار کر آئے ہیں بلکہ خاتون کے پاس غیر ملکی شہریت بھی تھی۔ پاکستان کے ڈاکٹروں لیبارٹریوں سے مایوس ہو کر باہر کے کمی ممالک میں اپنا علاج کرایا اور اب ڈاکٹروں نے دونوں کو علاج مریض میں تاکہ اس کا روحاںی علاج شروع کیا جاسکے۔ پروفیسر صاحب ہم دونوں پا نجھ ہیں۔ ڈاکٹروں کے بقول ہم دونوں پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ مسئلہ ایک میں نہیں ہے بلکہ ہم دونوں میں ہے۔ ان کا یہ جواب میرے لیے دیا گی؟ میں نے جیرت سے دونوں کی طرف دیکھا۔ دونوں کی آنکھوں میں آنسو تھے اور وہ امید بھری نظر وہ طرف دیکھ رہے تھے۔ پروفیسر صاحب اگر ہم دونوں با نجھ ہیں تو اللہ تعالیٰ نے ہمیں پیدا کیوں کیا اور ہم دونوں کی کیوں کی؟ وہ دونوں مایوسی کی آخری حد تک پہنچ چکے تھے۔ پروفیسر صاحب پاکستان میں بے شمار روحاںی اور ڈاکٹری میں بعد جب ہم باہر گئے تو وہاں کے ڈاکٹروں نے کہا کہ آپ آج تک اپنا وقت برداشت کرتے رہے ہو، آرام سے چڑھا کر یہ صلاحیت نہیں دی۔ آپ دونوں صاحب اولاد نہیں ہو سکتے۔ پروفیسر صاحب دو سال پہلے ہم واپس آگئے اور ہم سے کوئی علاج نہیں کرایا لیکن ہمارے جانے والی خاتون پر جب اللہ نے کرم کیا تو اس کے لیے پھر ہم ڈاکٹر کے پاس خواہش جا گی تو ہم ایک امید لے کر آپ کے پاس آئے ہیں۔ میں پیار اور محبت، شفقت سے انہیں دیکھ رہا تھا۔ جب میرے اللہ پاک کا کوئی بہت مایوس بنتہ میرے پاس آتا ہے تو مجھے شدت سے رب ذوالجلال کی رحمت یاد آتی ہے کہ میرے مولا تو تمام جہانوں کا مالک ہے، کروڑوں لوگ دنیا میں تیری نعمت کو ٹھکراتے ہیں، اپنے بچے دنیا میں آئے پہلے ہی مار دیتے ہیں تو پیز ایک بچہ ان کو بھی دے دے۔ پتہ نہیں کیوں میرا دل گواہی دے رہا تھا کہ ان پر اللہ تعالیٰ کرم کر دینا ہے۔ میں نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے میرے رب آج یکڑوں لوگ میرے پاس آئے اور میں نے پوچھ کوشش کی ان کا دکھ پاشا، حوصلہ دیا، بات سنی اور علاج کرنے کی بھی کوشش کی۔ میرے اللہ میری یہ ٹوٹی پھوٹی کوشش اگر

تین ماہ کے بعد ایک دن میں اپنے Office میں تھا اور وہاں پر اس خاتون کامیاب مجھے اپنی طرف آتا نظر آیا۔ لوگ آستانہ پر ہی آتے تھے۔ آج یہ پہلی بار اکیلا میرے پاس آفس آیا تھا۔ وہ خوشی میری طرف آیا اور گرم میں میرے گلے گلے گیا اور خوشی سے رونا شروع کر دیا۔ اس کی حالت اور چہرے کے تاثرات بتارہے تھے کہ اس میں پر اللہ تعالیٰ نے کرم کر دیا ہے۔ وہ خوشی خوشی بتارہا تھا کہ پروفیسر صاحب اللہ تعالیٰ نے آپ کی اور ہماری دعائیں لیے اس کا کرم ہو گیا ہے۔ وہ بتارہا تھا کہ کل رات ہم نے لیبارٹری شیست کرایا تو خوشخبری ملی۔ پھر ہم ڈاکٹر کے پاس اس نے بھی قدر دیکھ کر دی تو ہم ڈاکٹر کے کلینیک میں ہی کتنی در خوشی سے روتے رہے۔ پھر گھر آ کر ساری رات خوشی اتے اور اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتے رہے۔ ساری رات ہم صبح کا انتظار کرتے رہے لہذا اب آپ کو خوشخبری دینے آئے۔ اس کی یہوی بھی ساتھ آئی تھی جو کار میں بیٹھی تھی۔ جب میں اس کے پاس گیا تو اس کے چہرے پر قوس قزح کے لگ کر رہے تھے۔ خوشیوں کے پھوارے اس کے چہرے سے نور کی طرح برس رہے تھے۔ اس کی آنکھوں میں اسے دمانے کو فتح کرنے کی چک اور خوشی تھی اور میں ایک بار پھر اللہ تعالیٰ کا شکر گزار۔ دونوں کافی دیر میرے پاس بیٹھے کر دیا ہے۔ میں نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے میرے رب آج یکڑوں لوگ میرے پاس آئے اور میں نے پوچھ کر دینا ہے۔ میں نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے میرے رب آج یکڑوں کوں میرا دل گواہی دے رہا تھا کہ ان پر اللہ تعالیٰ کو شکر کر دینا ہے۔

ہو چکی ہے۔ وہ دونوں جب بھی میرے پاس آتے ہیں تو میں سوچتا ہوں کہ کہہ رہیں وہ لوگ جو روحا نیت اور اللہ تعالیٰ وجود کے منکر ہیں۔ یہ میاں بیوی زندہ اور حقیقی کردار ہیں۔ روحا نیت کے منکرین اگر ان سے ملنا چاہیں تو مل بھی کہ کس طرح اللہ تعالیٰ نے ان پر اپنا کرم خاص کیا۔

دہن کا خوف

بلاشہ اولاد اللہ تعالیٰ کی خاص نعمت ہے۔ اس کی قدر و قیمت ان سے پوچھیں جو اس دولت سے محروم ہیں اور حصول اولاد کے لیے در بذریعہ کرتے ہیں اور یہ بھی کہتے ہیں کہ ہماری ساری دولت لے لیں اور اللہ تعالیٰ سے اولاد جیسی عظیم نعمت لے دیں۔ اللہ کا لاکھ لاکھ شکر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ فقیر پر یہ کرم خاص رکھا ہے اور بیکروں کا دشہ جوڑوں کو میرے روحا نیت علاج کے بعد اولاد سے نواز ہے۔ مجھے صفات میں ایسے واقعات بیان بھی کیے ہیں۔

لیکن اولاد کے حوالے سے یہ واقعہ دوسرا واقعات سے بہت مختلف ہے۔

آپ سب نے اپنے خاندانوں میں یہ اکثر دیکھا ہو گا کہ بہت سارے ایسے میاں بیوی بھی ہوتے ہیں جو کھروں میں لڑکیاں ہی پیدا ہوتی ہیں۔ ایسے گھروں میں پانچ جھ سات اور اس سے بھی زیادہ لڑکیاں ہی ہوتی ہیں اور لوگ بیٹھ کی تلاش میں کئی بیٹھیوں کے والدین بن جاتے ہیں۔ ایسے شادی شدہ جوڑوں میں اکثر تو ہوتی ہی لڑکیاں ہیں اور اگر کبھی بیٹا پیدا ہو جائے تو وہ یا تو دروانِ حمل نوماہ سے پہلے فوت ہو جاتا ہے اور اگر کبھی کوئی بچہ 9 ماہ پورے کر لے تو اس کے فوری بعد یا چند مہینوں کے اندر اندر ایسے بچے فوت ہو جاتے ہیں۔

یہ بیماری کیا ہے، ایسا کیوں ہوتا ہے، اس کی پوری تفصیل میں اپنی وطنائی کی کتاب ”سرمایہ درویں“ میں بتا ہو چکا تھا کہ چار نسلوں سے اُن کے ہاں صرف لڑکیاں ہی پیدا ہوئی ہیں اور اس خاندان کی لڑکیاں اس خوب اور دہشت میں بنتا ہو چکی تھیں کہ ہمارے خاندان کو کسی کی بدُعا گلی ہوئی ہے جس کی وجہ سے صرف لڑکیاں ہی پیدا ہوئیں اور اگر کبھی کوئی لڑکا پیدا ہو بھی جائے تو وہ فوت ہو جاتا ہے۔ اُن دنوں میں مری میں جاپ کرتا تھا اور سرد یوں کی چھٹیوں میں گاؤں آیا ہوا تھا کہ میرے بھائی کے دوست کے بیٹھی کی شادی تھی جو مجھے بھی اچھی طرح جانتے تھے۔ جب انہیں دن تھے اور بہت سارے لوگوں نے مجھے خصوصی طور پر مجھے بھی شادی کی دعوت دی۔ یہ میری روحا نیت دنیا میں آمد کے الہامی میں بارات میں تو نہیں گیا بلکن ولیسے میں چلا گیا۔ میزبان مجھل کر بہت خوش ہوئے۔ کھانا وغیرہ کھائے کے بعد تصویریوں کا مرحلہ شروع ہوا تو دلهما کے والد صاحب مجھے بھی زبردستی سُچ پر لے گئے اور دلهما دہن سے میرا تعارف کر کے پروفیسر صاحب بہت اچھے پامست ہیں اور روحا نیت علاج بھی کرتے ہیں۔ لوگ ترستے ہیں ان سے ملنے کو۔ یہ مری

دہن کا خوف

دہن کے بعد اولاد کے حوالے سے یہ واقعہ دوسرا واقعات سے بہت مختلف ہے۔

آپ سب نے اپنے خاندانوں میں یہ اکثر دیکھا ہو گا کہ بہت سارے ایسے میاں بیوی بھی ہوتے ہیں جو کھروں میں لڑکیاں ہی پیدا ہوتی ہیں۔ ایسے گھروں میں پانچ جھ سات اور اس سے بھی زیادہ لڑکیاں ہی ہوتی ہیں اور لوگ بیٹھ کی تلاش میں کئی بیٹھیوں کے والدین بن جاتے ہیں۔ ایسے شادی شدہ جوڑوں میں اکثر تو ہوتی ہی لڑکیاں ہیں اور اگر کبھی بیٹا پیدا ہو جائے تو وہ یا تو دروانِ حمل نوماہ سے پہلے فوت ہو جاتا ہے اور اگر کبھی کوئی بچہ 9 ماہ پورے کر لے تو اس کے فوری بعد یا چند مہینوں کے اندر اندر ایسے بچے فوت ہو جاتے ہیں۔

یہ بیماری کیا ہے، ایسا کیوں ہوتا ہے، اس کی پوری تفصیل میں اپنی وطنائی کی کتاب ”سرمایہ درویں“ میں بتا ہو چکا تھا کہ چار نسلوں سے اُن کے ہاں صرف لڑکیاں ہی پیدا ہوئی ہیں اور اس خاندان کی لڑکیاں اس خوب اور دہشت میں بنتا ہو چکی تھیں کہ ہمارے خاندان کو کسی کی بدُعا گلی ہوئی ہے جس کی وجہ سے صرف لڑکیاں ہی پیدا ہوئیں اور اگر کبھی کوئی لڑکا پیدا ہو بھی جائے تو وہ فوت ہو جاتا ہے۔ اُن دنوں میں مری میں جاپ کرتا تھا اور سرد یوں کی چھٹیوں میں گاؤں آیا ہوا تھا کہ میرے بھائی کے دوست کے بیٹھی کی شادی تھی جو مجھے بھی اچھی طرح جانتے تھے۔ جب انہیں دن تھے اور بہت سارے لوگوں نے مجھے خصوصی طور پر مجھے بھی شادی کی دعوت دی۔ یہ میری روحا نیت دنیا میں آمد کے الہامی میں بارات میں تو نہیں گیا بلکن ولیسے میں چلا گیا۔ میزبان مجھل کر بہت خوش ہوئے۔ کھانا وغیرہ کھائے کے بعد تصویریوں کا مرحلہ شروع ہوا تو دلهما کے والد صاحب مجھے بھی زبردستی سُچ پر لے گئے اور دلهما دہن سے میرا تعارف کر کے پروفیسر صاحب بہت اچھے پامست ہیں اور روحا نیت علاج بھی کرتے ہیں۔ لوگ ترستے ہیں ان سے ملنے کو۔ یہ مری

دہن کے بعد اولاد کے حوالے سے یہ واقعہ دوسرا واقعات سے بہت مختلف ہے۔

آپ سب نے اپنے خاندانوں میں یہ اکثر دیکھا ہو گا کہ بہت سارے ایسے میاں بیوی بھی ہوتے ہیں جو کھروں میں لڑکیاں ہی پیدا ہوتی ہیں۔ ایسے گھروں میں پانچ جھ سات اور اس سے بھی زیادہ لڑکیاں ہی ہوتی ہیں اور لوگ بیٹھ کی تلاش میں کئی بیٹھیوں کے والدین بن جاتے ہیں۔ ایسے شادی شدہ جوڑوں میں اکثر تو ہوتی ہی لڑکیاں ہیں اور اگر کبھی بیٹا پیدا ہو جائے تو وہ یا تو دروانِ حمل نوماہ سے پہلے فوت ہو جاتا ہے اور اگر کبھی کوئی بچہ 9 ماہ پورے کر لے تو اس کے فوری بعد یا چند مہینوں کے اندر اندر ایسے بچے فوت ہو جاتے ہیں۔

یہ بیماری کیا ہے، ایسا کیوں ہوتا ہے، اس کی پوری تفصیل میں اپنی وطنائی کی کتاب ”سرمایہ درویں“ میں بتا ہو چکا تھا کہ چار نسلوں سے اُن کے ہاں صرف لڑکیاں ہی پیدا ہوئی ہیں اور اس خاندان کی لڑکیاں اس خوب اور دہشت میں بنتا ہو چکی تھیں کہ ہمارے خاندان کو کسی کی بدُعا گلی ہوئی ہے جس کی وجہ سے صرف لڑکیاں ہی پیدا ہوئیں اور اگر کبھی کوئی لڑکا پیدا ہو بھی جائے تو وہ فوت ہو جاتا ہے۔ اُن دنوں میں مری میں جاپ کرتا تھا اور سرد یوں کی چھٹیوں میں گاؤں آیا ہوا تھا کہ میرے بھائی کے دوست کے بیٹھی کی شادی تھی جو مجھے بھی اچھی طرح جانتے تھے۔ جب انہیں دن تھے اور بہت سارے لوگوں نے مجھے خصوصی طور پر مجھے بھی شادی کی دعوت دی۔ یہ میری روحا نیت دنیا میں آمد کے الہامی میں بارات میں تو نہیں گیا بلکن ولیسے میں چلا گیا۔ میزبان مجھل کر بہت خوش ہوئے۔ کھانا وغیرہ کھائے کے بعد تصویریوں کا مرحلہ شروع ہوا تو دلهما کے والد صاحب مجھے بھی زبردستی سُچ پر لے گئے اور دلهما دہن سے میرا تعارف کر کے پروفیسر صاحب بہت اچھے پامست ہیں اور روحا نیت علاج بھی کرتے ہیں۔ لوگ ترستے ہیں ان سے ملنے کو۔ یہ مری

کو اس کی بات سن رہا تھا۔ وہ حسرت اور أمید بھری نظر وہ میری طرف دیکھ رہی تھی۔ اسے اور اس کے خاندان والوں کو اس بات کا یقین تھا کہ کسی نے انہیں بدعا دی ہے کہ ان کے خاندان میں زینہ اولاد نہ ہو یا کسی نے بہت خالم میں ان پر جادو کر دیا ہے کہ ہمارے خاندان میں صرف لڑکیاں ہی لڑکیاں ہوں اور نر زینہ اولاد نہ ہو۔ وہ اپنی داستان سناتے ہیں میں اور صاحب اولاد جوڑا دنوں ہیر ان رہ گئے اور رب ذوالجلال کا شکر ادا کیا۔

میں حسب معمول سردیوں کی چھٹیوں میں اپنے آبائی گاؤں آیا ہوا تھا۔ مقامی لوگوں کو میرے شیدول کا پتہ ہوتا تھا وہ سارا سال انتظار کرنے میں لگ رہتے، میں جیسے ہی آتا رش جمع ہو جاتا۔

ایک دن میں لوگوں سے مل رہا تھا کہ بڑی عمر کے میاں بیوی میرے سامنے آ کر بیٹھ گئے۔ میرے پوچھنے پر ہمارے لیے کچھ کریں۔ ہمیں معافی دلادیں۔ اس نے میرے سامنے ہاتھ جوڑ دیجئے۔ پروفیسر صاحب آپ اللہ کے بندے ہیں۔ ہمارے لیے کوئی خاص دعا یا عمل کریں اور ہمیں اس تکلیف سے نجات دلادیں۔ وہ بے چاری کافی دلادی اور دعا کی التجا بھی کرتی رہی۔ اس کا دکھد کیکہ کر میری آنکھیں بھی ختم ہو گئیں۔ میں نے اس کو حوصلہ دیا اور کہا کہ اللہ تعالیٰ تم بیٹھ کی مال بخونگی۔ میں نے ان کو اللہ تعالیٰ کے پاک نام اور قرآنی سورتیں اور سارا طریقہ بتایا اور وہ بے چاری دلادی ایک ہی سوال کرتی چلی گئی کہ میرے ہاتھ میں بیٹا ہے نا، میں بیٹھ کی مال بخونگی نا، آپ میرے لیے دعا کریں گے نا۔ اس کے بعد میں کتنی دیرلان میں بیٹھا آسمان اور درود وادی میں پھیلے پہاڑوں کو دیکھتا رہا اور اللہ تعالیٰ کو اس کی رحمت واسطہ دیتا رہا کہ تو رحیم و کریم ہے، ان پر بھی رحم کر دے۔ چند نوں بعد ہی مجھے ان کا فون آیا کہ اللہ تعالیٰ نے کرم کرنا۔ ذکرا ذکار کرتے آخری مہینہ بھی آگیا۔ وہ روزانہ مجھے فون کرتی کہ میرے لیے دعا کریں۔ پورا خاندان اور اس انتظار میں تھے کہ اللہ تعالیٰ کا کرم ہوتا ہے کہ نہیں لیکن میرا رب تو ہمیشہ کامہربان ہے، اس نے اس دلکھی دلہن کو بینا عطا کیا۔ سارا خاندان بہت خوش تھا میں بھی خاص طور پر مری سے آیا کیونکہ دونوں خاندانوں کی شدید خواہش تھی کہ میں آ کر دم کر دوں۔ جب میں بچے اور ماں سے ملا تو ماں کے چہرے اور دلہن کے ماں پاپ اور بہنوں کے چہروں پر جو نوٹی تاثرات تھے وہ بیان سے باہر اور ماں کی آنکھوں میں تشكیر اور خوشی کے آنسو تھے۔ اس کے بعد چھوٹی بہنوں کی شادیاں ہو گئیں۔ اب اللہ کے فضل سے اُن کو بھی اللہ تعالیٰ نے بیٹھی عطا کر دیجے ہیں۔ اب دلہن کا بینا ماشاء اللہ 10 سال کا ہے اور سکول جاتا ہے اور وہ جب بھی اُس کو لے کر میرے پاس آتی ہے تو میں اللہ تعالیٰ کے سامنے سجدہ ریز ہو جاتا ہوں کہ اے اللہ تیرے کس کس انعام کا شکر ادا کروں۔

بیاری بالکل ختم ہو چکی ہے اور اللہ کا کرم حمل کی صورت میں ہو چکا ہے یعنی جوان درونی سُمُّ بُری طرح خراب ہو چکا تھا اور عورت اب ماں بننے والی تھی۔ عورت بہت شر ماری تھی کہ میرے بچے اب جوان ہو چکے مل طور پر سخت مندر ہو چکا تھا اور عورت اب ماں بننے والی تھی۔ میں نے اسے حوصلہ دیا کہ ہمارا رب کریم بہت زیادہ مہربان اور رحیم اور خوشی کی طبیعت کا شکار تھی۔ میں نے اسے حوصلہ دیا کہ ہمارا رب کریم بہت زیادہ مہربان اور رحیم و کریم زندگی میں پیش آچکے ہیں۔ ہر بار جب کسی ماں پر دلکھی بے اولاد جوڑے پر اللہ تعالیٰ کا خاص کرم ہوتا ہے تو میں اسی

چھلے صفات میں اولاد کے حوالے سے میں نے کچھ بچے واقعات بیان کیے ہیں۔ ایسے بے شمار واقعات میری زندگی میں پیش آچکے ہیں۔ ہر بار جب کسی ماں پر دلکھی بے اولاد جوڑے پر اللہ تعالیٰ کا خاص کرم ہوتا ہے تو میں اسی

## 50 سالہ عورت ماں بن گئی

میں جتنا عرصہ بھی گاؤں میں رہا وہ مقام قائمیزے پاس آتے رہے۔ چھٹیاں گزارنے کے بعد میں اپنے بیوی کے ساتھ اپنے بیوی کے ساتھ دور میں نہیں ہولپیدا اپنے پیسے برہادڑ کردا اور اسی ابھی باہن وغیرہ لینے کی کوشش کرنا، ابھی تمہارا نمبر نہیں چلا گیا اور جا کر اپنی زندگی میں مصروف ہو گیا۔

## پرائیز بانڈ اور قسمت کا کھیل

اور اس کے جود دوست ساتھ تھے وہ بھی اس واقعے کو بڑھا پڑھا کر بتا رہے تھے۔ اب جب بہت سارے نمبر ہارے میری طرف رجوع کیا تو ایک اور بھی واقعہ پیش آیا جو پہلے سے بھی دلچسپ ہے۔

العام ہو گا۔ اگر یہ نمبر نے لگا تو تم پچے میں جھوٹا۔ لیکن اگلی بات یہ ہے کیونکہ تمہارے مقدار میں نہیں ہے، اب پاس یہ نمبر بھی ہے اور وقت بھی، جاؤ تم نمبر لگا کر دکھا۔ تم فقیر کی طاقت دیکھنا چاہتے ہو تو دیکھو۔ نمبر تمہارے لیکن تم جتنا مرضی زور لگا تو تم یہ انعام اٹھانیں سکتے۔ جاؤ اور کوشش کرلو۔ آج کے بعد تم یہ بھی نہیں کہو گے کہ صاحب کے پاس کچھ نہیں ہے۔ سن میرے پاس میرے اللہ پاک کا دیا بہت کچھ ہے۔ جاؤ بائی نمبر اور وقت پاس ہے لیکن تم کچھ بھی نہیں کر سکتے۔ وہ حیرت، خوف اور بے یقینی سے میری طرف دیکھ رہا تھا کیونکہ اس کی

ملا دی گئی تھی اس لیے تھوڑا سا شرمندہ بھی نظر آ رہا تھا۔ وہ عجیب سی نظروں سے میری طرف دیکھتا رہا اور چلا گیا۔ درویش کے پاس ہر بار نہیں ہوتا، کبھی ہوتا ہے کبھی نہیں ہوتا۔ میں بعض اوقات بہت زور لگاتا ہوں، کوشش کر لیکن نمبر کا پتہ نہیں چلتا جب کہ بعض اوقات پورے کا پورا نمبر سامنے ہوتا ہے، یہاں پر اس کائنات کے مالک کی ہوتی ہے۔ وہ جب چاہتا ہے تادیتا ہے۔ جب نہیں چاہتا تو نہیں پڑھتا۔ بلکہ بات اس سے بھی آگے اس والے بار اس بندے کے پاس میں ہوتے کبھی نہیں ہوتے کبھی اس کو یقین نہیں ہوتا۔ کبھی نمبر اس سے گم ہو جاتا ہے۔ کبھی پکڑوں میں دھل جاتا ہے اور کبھی ملتا ہی نہیں۔ کبھی بار ایسا بھی ہوا کہ میں نے اپنے دوستوں کی نہیں کیں کہ یہ نمبر لے لو انہوں نہیں لیا۔ لیتایا ملتا اسی کو ہے جس پر رب پاک مہربان ہو۔ میرے ابتدائی دور میں جب بہت سارے لوگوں کے لگ گئے تو بے شمار لوگ میرے پیچے پڑ گئے یہاں تک کہ میری جان تک کو خطرات لاحق ہو گئے لہذا میں نے اس سے توبہ کی لیکن دیوانے آج بھی پیچھا نہیں چھوڑتے۔ یہ بھی ابتدائی دونوں کی بات ہے، پچھلے واقعہ کے بعد نمبر ہارے میں میری شہرت بہت زیادہ پھیل چکی تھی اور در دراز سے بے شمار لوگ میرے پاس اس کام کے لیے آتے۔

دو آدمی بڑی دور سے مجھے ملنے کے لیے میرے پاس آئے۔ انہوں نے کسی سے جب میرا پڑھا تو ایک نوجوان لڑکے نے میرے بارے میں بہت بکواس کی کہ آپ کس ڈرامے باز اور جھوٹے شخص کے پاس آئی ہیں۔ یہ کچھ بھی نہیں ہے میں آپ کو کسی اور درویش کے پاس لے چلتا ہوں۔ میرے خلاف بہت ساری غلط باتیں اسی کیں۔ کیونکہ وہ پر دیکی تھے اس لیے خاموشی سے سن کر میرے پاس آگئے اور آ کر دب لفظوں میں اس کی شکایت ہے اسی کی کأس نے آپ کے ساتھ اور ہمارے ساتھ بہت بد تیزی کی ہے۔ میں نے پوچھا کس نے، تو انہوں نے دور اشارہ کیا کہ اس لڑکے نے۔ جس لڑکے نے اُن کے ساتھ بد تیزی کی تھی وہ بھی بائی نمبر کے لیے کافی بار میرے پاس آچکا تھا اور میں مختلف بہانوں سے اُس کو نکال دیتا تھا۔ میرے بارے میں اُس نے جو بھی کہا مجھے اس کا دکھ نہیں تھا۔ مجھے افسوس تھا کہ ان پر دیسیوں کے ساتھ اُس کو بد تیزی نہیں کرنی چاہیے تھی۔ مجھے بہت دکھ ہوا۔ مجھے اُس پر دکھ اور غصہ بھی تھا۔ میں نے اُس کو اشارہ کر کے اپنے پاس بلا یا اور کہا تم کہتے ہو نا کہ بھٹی صاحب کے پاس کچھ نہیں اور نہ ہی یہ بائی نمبر بتا سکتے ہیں تو اوسنوں میں تم کو ابھی بائی نمبر لکھ دکھ رہا ہوں۔ یہ شرطیہ نمبر ہے۔ کل قرعہ امام اڑا

## پراز بانڈ اور جیل کی سیر

ایک نوجوان لڑکے نے میرے بارے میں بہت بکواس کی کہ آپ کس ڈرامے باز اور جھوٹے شخص کے پاس آئی ہیں۔ یہ کچھ بھی نہیں ہے میں آپ کو کسی اور درویش کے پاس لے چلتا ہوں۔ میرے خلاف بہت ساری غلط باتیں اسی کیں۔ کیونکہ وہ پر دیکی تھے اس لیے خاموشی سے سن کر میرے پاس آگئے اور آ کر دب لفظوں میں اس کی شکایت ہے اسی کی کأس نے آپ کے ساتھ اور ہمارے ساتھ بہت بد تیزی کی ہے۔ میں نے پوچھا کس نے، تو انہوں نے دور اشارہ کیا کہ اس لڑکے نے۔ جس لڑکے نے اُن کے ساتھ بد تیزی کی تھی وہ بھی بائی نمبر کے لیے کافی بار میرے پاس آچکا تھا اور میں مختلف بہانوں سے اُس کو نکال دیتا تھا۔ میرے بارے میں اُس نے جو بھی کہا مجھے اس کا دکھ نہیں تھا۔ مجھے افسوس تھا کہ ان پر دیسیوں کے ساتھ اُس کو بد تیزی نہیں کرنی چاہیے تھی۔ مجھے بہت دکھ ہوا۔ مجھے اُس پر دکھ اور غصہ بھی تھا۔ میں نے اُس کو اشارہ کر کے اپنے پاس بلا یا اور کہا تم کہتے ہو نا کہ بھٹی صاحب کے پاس کچھ نہیں اور نہ ہی یہ بائی نمبر بتا سکتے ہیں تو اوسنوں میں تم کو ابھی بائی نمبر لکھ دکھ رہا ہوں۔ یہ شرطیہ نمبر ہے۔ کل قرعہ امام اڑا

ان دونوں واقعات میں جو سبق یا اشارہ ہے وہ یہی ہے کہ اگر اللہ پاک کی ذات آپ پر مہربان ہے تو ہی اپ کے لیے آسانیاں پیدا ہو سکتی ہیں ورنہ بڑے سے بڑا فقیر، درویش بھی بے بس ہے۔ وہ الگ بات ہے کہ بعض دکھ اور غصہ بھی تھا۔ میں نے اُس کو اشارہ کر کے اپنے پاس بلا یا اور کہا تم کہتے ہو نا کہ بھٹی صاحب کے پاس کچھ نہیں اور نہ ہی یہ بائی نمبر بتا سکتے ہیں تو اوسنوں میں تم کو ابھی بائی نمبر لکھ دکھ رہا ہوں۔ یہ شرطیہ نمبر ہے۔ کل قرعہ امام اڑا

فرشتوں کی ڈیوٹی لگا دیتا ہے کہ میرابندہ جو بھی کہتا ہے اُس کو پورا کرنے میں اُس کی مدد کرو اور لوگوں کے قلوب میں اُس کی محبت اور پیارہ والی دیتا ہے اور اللہ پاک اپنے اس بندے کو لوگوں کے لیے باعث راحت اور شفا بنا دیتا ہے۔ مقام اللہ پاک اپنے عاشقوں کو ہی عطا کرتا ہے۔

## چوری کے نوٹ واپس آگئے

باب لے گر جا کر پورا کرہ چیک کیا اور بند کر کے تالا لگا کر بینے گئے۔ اچانک مجھے لگا کہ روپے آگئے ہیں۔ میں نے ان کیا اور کہا کہ چیک کرو۔ اب جب انہوں نے دروازہ گھولاتو کمرے میں چاروں طرف لاکھوں نوٹ بکھرے دیے اور آج تک جتنے چوری ہوئے تھے وہ سب واپس آگئے۔ گھر والے بہت خوش اور حیران تھے اور اجمل اب اپنی دکان پر فخرے مارہے تھے۔ اجمل صاحب اور ان کے دوست تو اس کو میری کرامت کہتے ہیں جبکہ یہ بھی بھل طرح میرے اللہ پاک کی کرم نوازی ہی تھی۔ یہ واقعہ میرے لیے بھی شدید حیرت کا موجب تھا جبکہ اجمل صاحب اونک پیشا کہ پروفیسر صاحب نے اپنے جنات کو بھیجا اور انہوں نے اُس گھر کے جنات کو پکڑ کر ان سے پیسے لے کر اپنے پنکوادیے۔ جب کہ ج تو یہ ہے کہ میرے رب پاک کو پتہ نہیں میری کون سی ادا پسند ہے جو بار بار میری کسی کو بھی یقین نہ آئے۔ یہ واقعہ بھی ایسا ہی ہے کہ آپ اس پر یقین نہیں کریں گے لہذا میں آپ سے درخواست کروں کہ آپ ان لوگوں سے رابطہ کر کے قید ایق کر لیں۔ کیونکہ یہ زندہ اور حقیقی کروار ہیں اور میں ان کے نام بھی اصل لکھ دیا ہوں تاکہ کسی قسم کا ابہام یا مشکل نہ رہے۔

## خاوند کی دیوانی بیوی

بانشہ اس دنیا کے خوبصورت رنگوں میں سے یاخوبصورت نظاروں میں سے ایک عورت کا وجود بھی ہے۔ میں اعلانی زندگی میں بے شمار عورتوں سے مل چکا ہوں کیونکہ بزرگوں، صوفیوں کے پاس جو مسائل آتے ہیں ان میں زیادہ اعلانیں کی ہوتی ہے۔

مذعرت کے ساتھ زیادہ تر خواتین ذہنی طور پر ناجنت ہوتی ہیں۔ شک اور وہم کا شکار ہوتی ہیں۔ لہذا میں ان کی ان کو زیادہ سنجیدگی سے نہیں لیتا لیکن اس واقعہ میں جس عورت یا بیوی کا میں ذکر کرنے جا رہا ہوں وہ سب سے الگ اور لاد کی محبت، وفا، اطاعت میں دیوانگی کی حدود کو چھوٹی تھی۔ اس نے آکر جو بات یا مسئلہ مجھے بتایا اُس نے مجھے بھی ہلا کر کردار دیا۔

میں ابھی میری میں ہی Job کرتا تھا۔ چھٹیوں میں لا ہور آیا ہوا تھا۔ ایک عورت میرے پاس آئی جو شک نوٹ پھر بھی چوری ہو جاتے ہیں۔ وہ لوگ بھند تھے کہ یہ چوری جنات ہی کرتے ہیں اور اپنی اس بات کو ٹھاٹ کرنے کے لیے انہوں نے وزنی دلائل بھی دیئے کہ میں بھی مشکوں ہو گیا کہ واقعی ایسی بات نہ ہو۔ اب اجمل صاحب نے پر جوش طریقے سے کہنا شروع کر دیا کہ آپ جنات کو آڑڑ لگائیں کہ وہ پیسے واپس کریں۔ جب انہوں نے بہت زیادہ اصرار کیا تو میں مراقبے میں چلا گیا تاکہ دیکھوں اصل بات کیا ہے اور اللہ پاک سے مدد مانگی کہ اللہ پاک میری مدد کر، اچانک میرے خالی دماغ میں یہ اطلاع آئی کہ روپے واپس آجائیں گے۔ ساتھ ہی میں نے "یار قیب" کا حصار بھی کر دیا کہ اگر جنات والی بات صحیح ہے تو روپے واپس آنے چاہئیں۔ جب بار بار یہ خیال میرے دماغ میں آ رہا تھا کہ ایک گھنٹے کے اندر اندر تمام پیسے واپس آجائیں گے تو میں نے اجمل صاحب اور ان کے دوستوں سے کہا آپ گھر جاؤ اور وہ کمرہ اچھی طرح چیک کر کے دروازہ باہر سے لاک کر کے بیٹھ جائیں اور ایک گھنٹہ بعد کھو لیں انشاء اللہ نوٹ واپس آپکے ہوں گے کیونکہ جس کیفیت میں یہ اطلاع میرے دماغ میں آ رہی تھی اکثر اوقات یہ صحیح ثابت ہوتی ہے۔ اجمل

وہ مجھے کہنے لگی پروفیسر صاحب میرا خاوند کی دنوں سے گھر میں بیمار اور دروازہ بند کر کے پڑا ہے، اُس کا علاج کریں۔ میں نے پوچھا اُسے کیا مسئلہ ہے تو وہ بولی وہ کسی عورت سے بہت پیار کرتا ہے اُس کے بغیر نہیں رہ سکتا۔ وہ عورت بہرے خاوند سے ناراض ہو گئی ہے اُس کی ناراضی میرا خاوند برداشت نہیں کر سکتا۔ وہ روگ لگا کر گھر بیٹھا ہے۔

میں اپنے خاوند سے عشق کرتی ہوں۔ میں اُس کو پریشان نہیں دیکھ سکتی۔ آپ خدا کے لیے مجھے کوئی ایسا تعویذ نہیں کیا تھا اپنے خاوند سے صلح کر لے تاکہ میرا خاوند بھی خوش اور نارمل ہو جائے۔ اُس کی بات سن کر میں حیرت سے ایک دن کو وہ عورت میرے خاوند سے صلح کر لے تاکہ میرا خاوند بھی خوش اور نارمل ہو جائے۔ اُس کی بات سن کر میں حیرت سے ایک دن کیا تم اپنے خاوند کی سیلی کا تعویذ مجھ سے لینے آئی ہو۔ تم کو اپنے خاوند اور اس عورت پر غصہ نہیں آتا، تم جانتی ہو تم کیا کہہ

رہی ہو؟ پروفیسر صاحب! مجھے پتہ ہے میں کیا کہہ رہی ہوں۔ دہ میرے گھروالا نیر او احمد سہارا ہے۔ میری ساری خوشیاں اُسی کے دم سے ہیں جب وہ ہی نہ رہتا تو میں کیا کروں گی۔ میں اُس کی خوشی میں خوش ہوں۔ مجھے بعد اس کی خود اُس عورت کو بلکہ کرلا تی اور اپنے ہی خاوند کو پیش کرے اور خود مرے کے باہر بیٹھ جاتی ہے اُس کی خوشی نہ ہو۔ بیوی خود اپنے خاوند کی محبوبہ کو لا کر اپنے ہی خاوند کو پیش کرے اور اپنے خاوند کی خوشی کے لیے سوتا اور دوسرا بیوی ہو میں نے پوچھا۔ تو وہ بولی جی ہاں اور میرے اتنے بچے ہیں۔ بعد میں مجھے یہ بھی پتہ چلا کہ اس کا خاوند اپنے والہ، بھگللو اور نکما تھا نہ کام کا ج، صرف دوسرا عورت سے عشق اور عیاشی اور کوئی کام نہیں۔ اس کی بیوی بالکہ اپنے اُس کی پاک بازی اور شرافت کی قسم کھاتا تھا۔ وہ میرے سامنے کھڑی اپنے خاوند کی خوشی کی بارے میں جذبات اور نفرت کو مار دے۔ میں حیرت سے اُس کی شکل دیکھ رہا تھا کہ تو اس سیارے سے آئی ہے۔ تم اپنے اُس کے پاؤں کا موڈ نہیں ورنہ مجھے تمہارے پاس آنے کی ضرورت نہیں پڑنی تھی۔ اُس کا مغرور لمحہ تارہ تھا کہ وہ باکردار، پورا گاؤں اُس کی پاک بازی اور شرافت کی قسم کھاتا تھا۔ وہ میرے سامنے کھڑی اپنے خاوند کی خوشی کی بارے میں حیرت سے اُس کو دیکھ رہا تھا۔ مجھے اس کے خاوند پر بہت رشک بھی آیا کہ یہ شاید دنیا کا خوبی اُس کی خاوند ہو گا جو اُس کی اپنی بیوی ہی اُس کی معشووق کو منانے کے لیے بھاگ دوڑ کر رہی تھی۔ میں نے اُس سے کہیں اپنے خاوند کو روکا نہیں۔ تمہیں اُس پر غصہ نہیں آتا تو وہ بولی شروع میں بہت روکا بھی اور غصہ بھی کیا لیکن اُس نے میری کوئی بات نہیں مانی تو میں ہی اپنے خاوند کی خوشی میں ڈھلنی۔ اب اُس کی خوشی میں میری خوشی ہے۔ اس فرمانبرداری، اطاعت دیکھ کر میں نے شدت سے اللہ سے دعاء مانگی کہ میرے سوہنے رب اس عورت کو میں لے اس واپس دلانا ہے اور میرے اللہ اس میں میری مدد کرنا۔ میں نے کچھ دیر سوچا اور اُس سے مخاطب ہوا کہ یہ تعویذ اس دے دینا اور اُس کو کہنا کہ 24 گھنٹے کے اندر وہ عورت اُس کے پاس ہوگی۔ جب وہ عورت اُس کے پاس آ جائے میرا شکریہ ادا کرنے آئے۔ تعویذ نے کیا کرنا تھا شدت سے رات کو دعاماً مانگی اور پرانا عمل محبت استعمال کیا اور اللہ پر برکت دی اور اگلے ہی دن وہ عورت اُس کے پاس آ گئی۔ جب اُس کی صلح ہو گئی تو بیوی نے کہا کہ جاہاں پر ویسے اور اس کا شکریہ ادا کر دتوہ بولا میں کسی پروفیسر کو نہیں جانتا، میرا مرشد بہت طاقتور ہے پروفیسر صاحب بہت سارے میرے مرشد کے میرید ہیں۔ میں اپنے مرشد کے علاوہ کسی کو نہیں مانتا، اُس کی بیوی نے میرے شکریہ ادا کیا اور اپنے خاوند کی طرف سے معافی بھی مانگی۔ میں اُس کی بات سن کر مسکرا دیا کیونکہ مجھے اپنے پان کا آگے کیا کرنا ہے، کوئی بات نہیں تم پر بیشان نہ ہو، آرام سے گرجا چند دن بعد اس کی بھروسے لڑائی ہو گی اور تم آنا اُس کو کہنا کہ جاؤ اپنے مرشد کے پاس یا خود پروفیسر صاحب کے پاس جاؤ۔ وہ دعا میں دیتی ہوئی تشرک آمید الارزوں دیکھتی ہوئی واپس چل گئی۔

چند دنوں بعد وہی ہوا جس کا مجھے احساس تھا۔ اُس کی بھروسے لڑائی ہو گئی کیونکہ طلاقی اور احتراز کے جذبات بھی چھلک رہے تھے۔ اُس کے مزاج کا غرور اور اکھڑپن ختم ہو چکا تھا۔ وہ میرے بھگڑا لو تھا۔ ادھر ادھر ہاتھ پاؤں مارتارہا، اپنے مرشد کے پاس بھی کئی بار گیا۔ آخر میں اپنی بیوی کی بھی طلاقی اور دوبارہ میرے پاس آئی بھی لیکن مسئلہ حل نہ ہوا۔ آخر کار جب جدائی کی آگ برداشت نہ کر سکا تو اُس کی بھروسے بیوی سے کہا کہ مجھے پروفیسر صاحب کے پاس لے چلو۔ ایک دن صحیح صحیح ہی وہ عورت اپنے خاوند کے ساتھ اگلے چھوٹے چاکیا۔ بفت بعد پھر واپس آ گیا۔ میں نے پوچھا جناب اب کیا ہوا تو وہ بولا پروفیسر صاحب! جیسے اپنے

کہا دیے ہو گیا۔ اب اُس کا بندہ اُس کے ساتھ بالکل ٹھیک ہے لیکن اب وہ مجھے بالکل لفڑ نہیں کرتی۔ میں اس کے بغیر نہیں رہ سکتا۔ اُس کو پھر میری طرف لائیں۔ میں نے کہا سوچ لو اگر تمہاری محبت اُس کے دل میں ڈالوں اُس کا خاوند پھر اُس کو مارے گا۔ جناب مجھے اس کی پروانیں آپ اُس سے میری صلح کرائیں، چلو ٹھیک ہے۔ اب میں تمہاری بات نہیں نال سکتا، جاؤ تمہارا کام ہو جائے گا آج تو میں تمہاری ہربات مانتا ہوں لیکن کسی میں تھم سے کچھ کہوں گا یا مانگوں گا تو تمہیں بھی میری بات مانی ہو گی۔ اُس نے وعدہ کیا کہ میں ہر صورت میں آپ کی بات مانوں گا۔

## ایک کے بجائے دو بیویاں

روحانیت اور فقیری بھی ایک حیرت کدھے ہے اور میرے سوچنے رب کے کھیل بھی بہت ہی زرا لے ہیں۔ بعض بندوں اور فقیروں کے ساتھ ایسے شغل اور محبت کرتا ہے کہ بندہ حیران ہو جاتا ہے۔ میں ان دونوں مری میں ختم ہو جائے گی۔ وہ بہت خوش ہوا۔ میں نے کہا کہ اب تم میرے دوست ہو ہندہ تمہارے پاس آتے ہو یہ قاتلی اسی حاضر ہے۔ میں نے اُسے ایک روحانی عمل بتایا اور کہا کہ جا کر کروا اور ساتھ ہی شرائط بھی بتائیں۔ وہ چلا گیا اور جا میرے بتائے ہوئے طریقے پر عمل کیا اور مقرہ دن کے بعد کامیاب بھی ہو گیا اور میرے پاس بہت خوشی خوشی آئی۔ میٹھائی بھی لایا، بہت خوش تھا۔ میں نے اُسے کہا کہ تم خود عامل ہو، اپنے اور لوگوں کے کام اب خود ہی کیا۔ اسی میں نے اُسے ایک اور عمل بھی بتایا ہے سن کر وہ بہت خوش ہوا۔ جب میں نے اُسے کہا کہ اس عمل کے بعد یہ کام کر سکتے ہو تو وہ میرا بہت احسان مند بھی ہوا کہ اب آپ واقعی دوستی نبھارے ہیں۔ میں نے کہا یہ تم دوست ہو، جاؤ اور جا کر کرو، تمام شرائط اور طریقہ میں نے اُسے اچھی طرح سمجھا دیا تھا۔ وہ خوشی خوشی واپس چلا گیا۔ اب میں اُس سے ایسے ذکر اذکار بھی کراہ تھا جس سے عشق کا بھوت اتر جاتا ہے اور انسان عشقِ مجازی کے بجائے حقیقی کا سافر بن جاتا ہے۔

اس دوران اب وہ مجھ سے روزانہ ملنے آتا۔ میں اُس کو ہمیشہ فل پر ٹوٹوں کوں دیتا۔ آہستہ آہستہ دہمہ دوستی کے سحر میں بھی گرفتار ہو رہا تھا۔ آہستہ آہستہ اُس عورت کے عشق کا نشہ بھی اُس کے دل و دماغ سے اتر رہا تھا۔ اب وہ ساری رات بسم اللہ الرحمن الرحيم اور سورۃ اخلاص کا ورد کرتا۔ اس دوران اُسے پہلی نہیں چلا جب وہ اُس عورت کے عشق سے نکل کر عشق الہی میں داخل ہو گیا۔ ایک دن وہ میرے پاس بیٹھا ہوا قاتل میں نے کہا مار اُس۔ ملے ہوئے کتنے دن ہو گئے، بھی اُس کے محلے بھی گئے ہو کر نہیں، تم تو سارا سارا دن میرے پاس ہی بیٹھے رہتے ہو۔ تو وہ بولا جناب ایک ماہ سے اوپر ہو گیا ہے میں ادھرنیں گیا اور اب نہ ہی میرا دل کرتا ہے۔ آپ نے ایک بار مجھے کہا تھا کہ ایک بات منوادل گا مجھے پتہ تھا آپ کا اشارہ کس طرف ہے، آپ کے کہے میرا ہی میں نے اُس کو چھوڑ دیا۔ اب وہ میرے لیے بہنوں کی طرح ہے۔ بھی برق نظر سے نہیں دیکھوں گا۔ آج اس والوں کو چھ سال سے زیادہ عرصہ ہو گیا ہے۔ وہ لڑائی جھٹکا، عشق بازی سب کچھ بھول چکا ہے۔ اکثر اپنی بیوی کے سالوں میں یہاں میں اپنے قارئین کو بتاتا چلوں کہ میری زندگی میں کئی ایسے خاوند آچکے ہیں جن کی بیویاں ان کو چھوڑ کر گئیں لیکن خاوندابھی بھی اس انتظار میں ہے کہ وہ کب واپس آئے گی اور میرا اجزا اگھر پھر سے آباد ہو جائے گا۔

لیکن ان بد کرد اور عورتوں کو پتہ ہی نہیں ہوتا کہ کوئی ان کو کتنا چاہتا ہے اور اُس کے انتظار میں بیٹھا ہے۔

ای طرح کچھ عرصہ گزر گیا اور اُس کی لڑائی اور صلح کی آنکھ مچوں اسی طرح چلتی رہی آخراً یہی اسی پلان کے تحت اُس کو کہا کہ یا میں نے سوچا ہے کہ کیوں نایا عمل میں تم کو دے دوں تاکہ تمہیں میرے اسے کی ضرورت ہی نہ پڑے۔ تم خود ہی یہ عمل کر کے اُس کو بلا لیا کر دے۔ تم جو بار بار میرے پاس آتے ہو یہ قاتلی اسی ختم ہو جائے گی۔ وہ بہت خوش ہوا۔ میں نے کہا کہ اب تم میرے دوست ہو ہندہ تمہارے لیے میری جان اور حاضر ہے۔ میں نے اُسے ایک روحانی عمل بتایا اور کہا کہ جا کر کروا اور ساتھ ہی شرائط بھی بتائیں۔ وہ چلا گیا اور جا میں کیا اور مقرہ دن کے بعد کامیاب بھی ہو گیا اور میرے پاس بہت خوشی خوشی آئی۔ میں نے اُسے کہا کہ اب تم خود عامل ہو، اپنے اور لوگوں کے کام اب خود ہی کیا۔ اسی میں نے اُسے ایک اور عمل بھی بتایا ہے سن کر وہ بہت خوش ہوا۔ جب میں نے اُسے کہا کہ اس عمل کے بعد یہ کام کر سکتے ہو تو وہ میرا بہت احسان مند بھی ہوا کہ اب آپ واقعی دوستی نبھارے ہیں۔ میں نے کہا یہ تم دوست ہو، جاؤ اور جا کر کرو، تمام شرائط اور طریقہ میں نے اُسے اچھی طرح سمجھا دیا تھا۔ وہ خوشی خوشی واپس چلا گیا۔ اب میں اُس سے ذکر اذکار بھی کراہ تھا جس سے عشق کا بھوت اتر جاتا ہے اور انسان عشقِ مجازی کے بجائے حقیقی کا سافر بن جاتا ہے۔

اس دوران اب وہ مجھ سے روزانہ ملنے آتا۔ میں اُس کو ہمیشہ فل پر ٹوٹوں کوں دیتا۔ آہستہ آہستہ دہمہ دوستی کے سحر میں بھی گرفتار ہو رہا تھا۔ آہستہ آہستہ اُس عورت کے عشق کا نشہ بھی اُس کے دل و دماغ سے اتر رہا تھا۔ اب وہ ساری رات بسم اللہ الرحمن الرحيم اور سورۃ اخلاص کا ورد کرتا۔ اس دوران اُسے پہلی نہیں چلا جب وہ اُس عورت کے عشق سے نکل کر عشق الہی میں داخل ہو گیا۔ ایک دن وہ میرے پاس بیٹھا ہوا قاتل میں نے کہا مار اُس۔ ملے ہوئے کتنے دن ہو گئے، بھی اُس کے محلے بھی گئے ہو کر نہیں، تم تو سارا سارا دن میرے پاس ہی بیٹھے رہتے ہو۔ تو وہ بولا جناب ایک ماہ سے اوپر ہو گیا ہے میں ادھرنیں گیا اور اب نہ ہی میرا دل کرتا ہے۔ آپ نے ایک بار مجھے کہا تھا کہ ایک بات منوادل گا مجھے پتہ تھا آپ کا اشارہ کس طرف ہے، آپ کے کہے میرا ہی میں نے اُس کو چھوڑ دیا۔ اب وہ میرے لیے بہنوں کی طرح ہے۔ بھی برق نظر سے نہیں دیکھوں گا۔ آج اس والوں کو چھ سال سے زیادہ عرصہ ہو گیا ہے۔ وہ لڑائی جھٹکا، عشق بازی سب کچھ بھول چکا ہے۔ اکثر اپنی بیوی کے سالوں

ای طرح کی ایک بیوی کا بد قسمت خاوند میرے پاس آیا کہ سرکار میری بیوی کسی دوسرے لڑکے کو پیدا کر رکھتا ہوں تو وہ مجھ سے طلاق مانگتی ہے۔ خدا کے لیے میری عورت کے دماغ سے اُس کے مشق اتنا دیں۔ میں نے اُس کو وظائف بتائے، اللہ نے کرم کیا وہ لڑکا خود ہی اُس کو چھوڑ گیا۔ اب وہ عورت بُل کی طرح شروع ہو گئی۔ اب وہ عورت ساری رات نوافل اور لمبے لمبے وظیفے کرنا شروع ہو گئی کہ جو اُس کا عاشق اُسے ہے۔ اپنے اُس کے پاس آجائے۔ اب اس کا میاں روزانہ میرے پاس۔ میں نے اسے بہت سمجھایا کہ وہ ساری رات اپنے اس کے لیے جا گئی اور عبادت کرتی ہے تمہیں اُس پر غصہ نہیں آتا۔ وہ مجبور کہتا جناب میرے چھوٹے چھوٹے نہیں ہے اس کے لیے جا گئی۔ میں بھی اُس کے گھر گیا۔ بڑی کوششوں کے بعد اُس عورت کے دماغ سے عشق کا بھوت نارمل ہوئی۔ اُس کے شوہرا اور میں نے اللہ کا شکر ادا کیا۔ اللہ پاک ایسی بے وفا عورتوں اور مردوں کو ہدایت دے۔

بات ہم اُس خاوند کی کر رہے تھے جس کی بیوی بھاگ گئی تھی جو میرے سامنے ہاتھ جوڑے کھڑا تھا۔ میں اُسے حوصل دیا۔ بے فکر رہو وہ آجائے گی۔ اس طرح میری چھٹیاں ختم ہونے لگیں۔ وہ بے چارہ دو ماہ سے میرے آرہا تھا۔ آخر جب اُس نے دیکھا کہ اب میری چھٹیاں ختم ہونے والی ہیں اور میں اب اپنی توکری پر کوہ مری داہل جاؤں گا تو اُس نے ایک عجیب کام کیا جسے دیکھ کر میں اور میرے دوست بھی پریشان ہو گئے۔ ایک رات جب میں سارا دن اور آدمی رات تک لوگوں سے ملتا رہا تو جب ہم چند دوست ہی رہ گئے تو میرا ایک دوست نما مرید بولا جناب آپ کی دلائل کا وفات آ گیا ہے اور اس بے چارے کی بیوی ابھی تک نہیں آتی۔ اس نے آپ کی اور ہماری سب کی بھی بہت خدشی کی ہے۔ اگر آپ اسی طرح مری داہل چلے گئے اور یہ ناما درہ، اس کی بیوی واپس نہ آتی تو اس کو تو دکھ ہو گا ہی، گرلوك آپ کے جانے کے بعد ہمیں بھی طمعنے مار مار کر ذیل ورسا کریں گے کیونکہ یہ دو ماہ سے یہاں آ رہا ہے۔ اس کے رشتہ داروں نے اس کو بہت روکا اور سمجھایا کہ کیوں اپنا وقت بر باد کرتے ہو، پروفیسر صاحب امیروں کا کام کرتے ہیں، تمہارے پیارے غریب اور کمی کی کوئی نہیں نہ گا۔ گاؤں والے بھی اس کی زندگی اجرجن کر دیں گے لہذا خدا کے لیے اس کی بیوی کو کسی دلائلی طرح واپس بلا نہیں تاکہ اس غریب کا گھر پھر سے آباد ہو سکے اور یہ رشتہ داروں اور گاؤں والوں کے طعنوں سے بھی سکے۔ میں نے اُس کی طرف دیکھا، وہ بھی حسرت اور امید بھری نظروں سے میری طرف دیکھ رہا تھا۔ وہ ڈرتے ڈرتے سرکار آج میں نے آپ کو منانا ہے، آپ آج ہی میرا کام کریں گے۔ سرکار آپ بیٹھیں اور بیکھیں۔ اُس نے گھنکلے نکالے جو وہ پہلے سے ہی لایا ہوا تھا۔ میرے دوستوں کا رویہ بتا رہا تھا کہ وہ اُس کے اس عمل سے واقف ہیں۔ اس لے گھنگھرے باندھیں اور ناچنا شروع کر دیا۔ سرکار جس طرح بلجھے شاہ سرکار نے اپنے مرشد عنایت قادری سرکار کو منایا تھا۔ میں نے بھی ناج کر آپ کو منانا ہے۔ میں نے زبردستی اُس کو بھادیا اور سختی سے منع کیا کہ تم کن عظیم ہستیوں کا نام لے رہے ہو۔ بیٹھ جاؤ وہ دو دن کے اندر اندر آ جائے گی۔ پہنچنیں وہ جو لیت کی کوئی گھڑی تھی جو میرے رب نے فوری سن لی۔ ام اپنے اپنے گھروں کو واپس چلے گئے۔ اگلا دن بھی لوگوں سے ملنے میں گزرا۔ مغرب کے بعد وہ اور میرا دوست خوش خوشی آستانے پر داخل ہوئے۔ دونوں کی خوشی اور مسکراہٹ بتا رہی تھی کہ ان کے پاس کوئی خوبخبری ہے۔ آتے ہی میرا دوست

## دیوانی ماں کو بیٹا مل گیا

میری زندگی میں بے شمار ایسے لمحات آئے ہیں جب میں بہت خوش ہوا اور میرا دل کیا کہ میں اپنی جان اپنے اپنے قربان کر دوں یا اگر اللہ پاک میرے سامنے ہوں تو پتہ نہیں میں کیا کروں۔ یہ ان دونوں کی بات ہے جب میں مری اسی جاپ کرتا تھا اور چھٹیوں میں اپنے گاؤں آیا ہوا تھا۔ مری کے بعد اس بیرے گاؤں اور اطراف میں میری شہرت پھیل رہی تھی اور سارا دن بہت سارے لوگ مجھ سے ملنے آتے۔ ایک دن ایک بوڑھی عورت میرے پاس آئی جو دیوانوں جیسی رہائیں کر رہی تھی۔ لوگوں نے بتایا کہ اس کا نوجوان بیٹا پانچ سال سے لاپتہ ہے۔ اس کی جدائی میں یہ پاگل ہو چکی ہے۔

اپنے بیٹے کی تلاش میں یہ بے شمار مزاروں اور بزرگوں کے پاس جا پہنچی ہے۔ اپنی ساری عمر کی جمع پنجی بھی یہ لیتی ہے۔ اس کو جہاں بھی کسی بزرگ یادویں کا پتہ چلتا ہے یہ اس کے پاس جا کر اس فرید کرتی ہے۔ اب اس بوڑھی ماں کو آپ کا پتہ چلا ہے تو یہ پھر تی آس لے کر آپ کے پاس آگئی ہے۔

بوڑھی ماں کی داستان سن کر مجھے بھی بہت زیادہ دکھ ہوا کیونکہ یہ حق ہے کہ گمشدہ بچے یا بڑے کا دکھ مت زیادہ ہوتا ہے۔ موت کا تو صبر آجاتا ہے جبکہ لا پتہ کا دکھنا قابل برداشت ہوتا ہے۔ دن رات آس بنتی ہے اور نومتی لمحہ موت کی تکلیف سے متاثرین گزرتے ہیں۔ اسی کرب اور دکھ سے جب یہ ماں گزری تو ہوش و حواس کھو یہیں۔ میں بہت پیار، بوجا اور دھیان سے دکھی ماں کی بات سنی۔ وہ بیچاری بے ربط گفتگو کر رہی تھی۔ بھی ہوش کی باتیں، بھی دیوالیں میں نے اس کو کھل کر بولنے کا موقع دیا، حوصلہ یا اور کہا کہ جلدی وہ واپس آجائے گا انشاء اللہ۔ اس کو پڑھنے کو تلقی اسی جا کر پڑھو دخوشی خوشی چلی گئی۔ وہ چار دن بعد وہ پھر واپس آگئی اور بولی کہ ابھی تک میرا بیٹا اپنی نہیں آیا۔ میں اس کی بات سنی بلکہ میری والدہ ماجدہ نے بھی اس کی بھرپور سفارش کی۔ وہ جب بھی آتی تھی ایک حرکت پار پار کر لی۔

## ایک لمبے میں فقیری پا گیا

اب میں ایک ایسا واقعہ بیان کرنے جا رہا ہوں کہ آپ میں سے بہت سارے لوگ اس کو حق مانتے سے انکار ہو چکا تھا لہذا میں اس کو باہر گلی تک چھوڑ کر آتا اور وہیں کھڑا رہتا کیونکہ مجھے پتہ ہوتا تھا کہ اس نے پھر واپس آئے۔ اسی طرح وہ ایک دن میرے پاس آئی اور اس نے بڑی عجیب بات کی۔ مجھے کہنے لگی بیٹا آج میں چل کر آئی ہوں جو پیسے کرایے پر خرچ ہوتے تھے آج میں نے بچائی ہیں، یہ لوڈ روپے اور میرا کام کر دو اور یہ واپس لا دو۔ جب تم میرا کام کر دو گے تو میں تم کو دوس روپے اور دوں گی۔ دکھی ماں ملتی نظر وہ سے مجھے دیکھ رہی تھی۔ اسی آنکھوں میں حسرت، انتقامار، دکھ اور بیٹے کو دوبارہ زندہ دیکھنے کی آس تھی۔ اس کا ہاتھ میری طرف بڑھا ہوا تھا۔ جس میں پرانا دس کا نوٹ تھا اور آنکھوں میں آنسو وہ ایک لمحہ مجھے اندر سے چیڑ گیا بلکہ مجھے ہلا کر رکھ دیا۔ دکھی ماں کا پیبل ہال کر میلوں کا سفر کرنا، پیسے چھانا اور یہ آس لگانا کہ پیسے لے کر پروفیسر صاحب میرا کام کر دیں گے۔ میرے منہ سے بے انتہا ہائے میرے اللہ نکلا اور میں نے آسمان کی طرف دیکھا اور کہا تو میرا انہیت رحم کرنے والا خدا ہے، اس دکھی ماں کے ہال پر ترس کھا، اس کی آزمائش کو دور کر، اس ماں کے لیے آسانیاں عطا فرم۔ میں کافی دیر تک اس مخصوص کیفیت میں رہا۔ اللہ پاک سے دعا بھی کی، شکوئے بھی کیے اور حرم کی اپیل بھی۔ دکھی ماں کو دیکھ کر میری آنکھیں بھی آبدیدہ ہو گئی تھیں۔ اچانک مجھے دعا کی قبولیت کا احساس ہوا۔ اب میں بوڑھی ماں سے مطابق ہوا ماں جی آپ یہ پیسے اپنے پاس رکھو، آپ کا بیٹا واپس آئے گا تو آپ ان بیٹیوں کی مٹھائی لے کر آنا۔ میری بات سن کر ماں بولی بتاؤ میرا بیٹا کب اور کس دل آئے گا۔ میں نے کہا ماں جی آپ کب چاہتی ہیں تو وہ بولی: تین دن بعد عید الفطر ہے اس سے پہلے اس کو میرے پاس آؤ چاہیے۔ ٹھیک ہے ماں جی اگلے دو دنوں میں آپ کا بیٹا آپ کے پاس ہو گا۔ میرے دماغ اور دل کی حالت یہ گواہی دے رہی تھی کہ وہ ہر صورت میں آئے گا۔ دکھی ماں حسب معمول تین بار گئی، پھر آئی اور آخرا کار واپس چلی گئی اور میں نے آسمان

اپنے دعا کے ساتھ دیکھا کہ میرا اللہ پاک یقیناً اس دکھی ماں کی عید خوبیگوار کرے گا۔ عید سے ایک دن پہلے دکھی ماں لڑکے کے ساتھ میرے گاؤں والے ڈیرے پر داخل ہوئی۔ ماں کے ہاتھ میں چھوٹا سا مٹھائی کا ڈبہ بھی تھا۔ میں کھو دیا ساڑہ اور نوجوان لڑکا بتا رہا تھا کہ میرے اللہ پاک نے پھر سے کرم کر دیا ہے اور دکھی ماں کا بیٹا کتنے سالوں میں آپ آچکا تھا۔ ماں جی بہت خوش اور پچوئے نہیں ساری ہی تھیں۔ آتے ہی مجھے مٹھائی کا ڈبہ دیا اور میرے سر زیادہ ہوتا ہے۔ موت کا تو صبر آجاتا ہے جبکہ لا پتہ کا دکھنا قابل برداشت ہوتا ہے۔ دن رات آس بنتی ہے اور نومتی لمحہ موت کی تکلیف سے متاثرین گزرتے ہیں۔ اسی کرب اور دکھ سے جب یہ ماں گزری تو ہوش و حواس کھو یہیں۔ میں بہت پیار، بوجا اور دھیان سے دکھی ماں کی بات سنی۔ وہ بیچاری بے ربط گفتگو کر رہی تھی۔ بھی ہوش کی باتیں، بھی دیوالیں میں نے اس کو کھل کر بولنے کا موقع دیا، حوصلہ یا اور کہا کہ جلدی وہ واپس آجائے گا انشاء اللہ۔ اس کو پڑھنے کو تلقی اسی سے بات کر کے جب واپس جاتی تو تھوڑی دور جانے کے بعد پھر واپس آجائی۔ کیونکہ میں اس کی اس حرکت ہو چکا تھا لہذا میں اس کو باہر گلی تک چھوڑ کر آتا اور وہیں کھڑا رہتا کیونکہ مجھے پتہ ہوتا تھا کہ اس نے پھر واپس آئے۔ اسی طرح وہ ایک دن میرے پاس آئی اور اس نے بڑی عجیب بات کی۔ مجھے کہنے لگی بیٹا آج میں چل کر آئی ہوں جو پیسے کرایے پر خرچ ہوتے تھے آج میں نے بچائی ہیں، یہ لوڈ روپے اور میرا کام کر دو اور یہ واپس لا دو۔ جب تم میرا کام کر دو گے تو میں تم کو دوس روپے اور دوں گی۔ دکھی ماں ملتی نظر وہ سے مجھے دیکھ رہی تھی۔ اسی آنکھوں میں حسرت، انتقامار، دکھ اور بیٹے کو دوبارہ زندہ دیکھنے کی آس تھی۔ اس کا ہاتھ میری طرف بڑھا ہوا تھا۔ جس میں پرانا دس کا نوٹ تھا اور آنکھوں میں آنسو وہ ایک لمحہ مجھے اندر سے چیڑ گیا بلکہ مجھے ہلا کر رکھ دیا۔ دکھی ماں کا پیبل ہال کر میلوں کا سفر کرنا، پیسے چھانا اور یہ آس لگانا کہ پیسے لے کر پروفیسر صاحب میرا کام کر دیں گے۔ میرے منہ سے بے انتہا ہائے میرے اللہ نکلا اور میں نے آسمان کی طرف دیکھا اور کہا تو میرا انہیت رحم کرنے والا خدا ہے، اس دکھی ماں کے ہال پر ترس کھا، اس کی آزمائش کو دور کر، اس ماں کے لیے آسانیاں عطا فرم۔ میں کافی دیر تک اس مخصوص کیفیت میں رہا۔ اللہ پاک سے دعا بھی کی، شکوئے بھی کیے اور حرم کی اپیل بھی۔ دکھی ماں کو دیکھ کر میری آنکھیں بھی آبدیدہ ہو گئی تھیں۔ اچانک مجھے دعا کی قبولیت کا احساس ہوا۔ اب میں بوڑھی ماں سے مطابق ہوا ماں جی آپ یہ پیسے اپنے پاس رکھو، آپ کا بیٹا واپس آئے گا تو آپ ان بیٹیوں کی مٹھائی لے کر آنا۔ میری بات سن کر ماں بولی بتاؤ میرا بیٹا کب اور کس دل آئے گا۔ میں نے کہا ماں جی آپ کب چاہتی ہیں تو وہ بولی: تین دن بعد عید الفطر ہے اس سے پہلے اس کو میرے پاس آؤ چاہیے۔ ٹھیک ہے ماں جی اگلے دو دنوں میں آپ کا بیٹا آپ کے پاس ہو گا۔ میرے دماغ اور دل کی حالت یہ گواہی دے رہی تھی کہ وہ ہر صورت میں آئے گا۔ دکھی ماں حسب معمول تین بار گئی، پھر آئی اور آخرا کار واپس چلی گئی اور میں نے آسمان

الا لوں کوہی ملتی ہے۔ وہ آرام اور احترام سے میری ہاتھیں ستارہا اور وعدہ کیا کہ میں آپ کی ہدایات پر پورا اترتے  
اویں لاکھ کروں گا اس کے بعد وہ چلا گیا۔ میں ہتنا عرصہ مری رہا وہ میرے پاس آتا اور لوگوں کی خدمت کرتا، پانی  
اویں خدمت کی ڈیوبنی دیتا۔ میرے کہنے پر اپنے گھر میں لوگوں سے ملنا شروع ہو گیا۔ چند دنوں میں ہی اس کی شہرت  
اویں طرح پھیلانا شروع ہو گئی۔ کچھ عرصے بعد وہ ایک اور شہر میں بھی بیٹھنا شروع ہو گیا۔ آج کل وہ تین جگہوں پر لوگوں  
اویں کرتا ہے اور اکثر میرے پاس چکر بھی لگاتا رہتا ہے۔ لاہور شہر سے بہت سارے لوگ اُس کے پاس جب جاتے  
اویں کو میر انعام پتہ دیتا ہے اور کہتا بھی ہے کہ یہ سارا فیض پروفیسر صاحب نے اللہ پاک سے لے کر دیا ہے۔ آپ  
اویں میرے مرشد پروفیسر صاحب کے پاس جائیں اور میر اسلام دیں۔ جب وہ لوگ آ کر مجھ سے ملتے ہیں تو  
اویں کا اظہار کرتے ہیں کہ میں اُس کا مرشد ہوں، وہ ایک فرمانبردار شاگرد اور مرید ہے، آج بھی برملا اس بات کا  
اویں کے مجھے ایک لمحے میں فقیری مل گئی۔

## فقیری لینی مہنگی پڑی

روحانی بزرگوں اور مزاروں پر دو قسم کے لوگ آتے ہیں۔ ایک تو دنیاوی حاجات اور مسائل کے حل کے لیے اور دوسرا میری اور بزرگی لینے کے لیے۔ زیادہ اکثریت دنیاوی مسائل کے حل کی تلاش میں لوگ در بر ایک بزرگ سے بوسرا ہزرا، ایک مزار سے دوسرا مزار۔ ان میں بھی زیادہ اکثریت کام چور اور خیالی دنیا میں رہنے والوں کی ہوتی ہے جو قابل کلش کی تلاش میں پر اائز زبانڈ، انعامات اور زمین میں خزانوں کی تلاش میں ہوتے ہیں۔ کام وغیرہ کرنائیں بس امامت کے انتظار میں یہ ساری عمر ٹھوکریں کھاتے پھرتے ہیں۔ ایسے لوگ جب بہت زیادہ عرصہ آستانوں اور مزاروں پر گواری پڑتے ہیں تو ان کو پیر فاقیر بننے کا جون چڑھ جاتا ہے۔ یہ اپنی وضع قطع، بزرگوں اور پیروں والی بنائیتے ہیں اور لوگوں کی انسانیت سے کھینا شروع کر دیتے ہیں یا کچھ عرصہ کی نام نہاد پیر کے پاس مریدی اور خدمت کرتے ہیں اور نام نہاد کو عمل نہیں کیا جاتا۔ کیونکہ پاکستان میں ابھی بھی جہالت بہت زیادہ ہے اور اکلیتی روحانی اور بزرگوں کو مانے والوں کی ہے، اس لیے جلد ہی ایسے خالی اور ناجابر کا نام نہاد پیر صاحب بہت اکلیتی اور لوگوں کو اپنا گرد پیدا کرنا لیتے ہیں۔

اب ایسے لوگ تکا بازی سے اپنا کلام چلا رہے ہوتے ہیں۔ اندر سے یہ خود کو اچھی طرح جانتے ہیں، اس لیے اب اس کوئی مخفی بزرگ نظر آیا، اس کی منت ساجت کہ جناب ہمیں بھی فقیری، بزرگی اور فیض دے دیں۔ بہت سارے لوگ اپنے دل کی عزت و احترام اور بُلے دیکھتے ہیں تو یہ شہرت اور ٹھانٹ باث کی زندگی حاصل کرنے کے لیے کسی کے اپنے اوچاتے ہیں، اب آج کل زیادہ تر بزرگ یا گدی نشین جب خود ہی خالی ہیں تو وہ کسی کو کیا دیں گے۔ جب پانی کی الی خالی ہو تو ان میں یا نی کیسے آئے گا۔ اس لیے زیادہ تر اکثریت ایسے خالی نا تحریک کارپیروں کی ہے اور یہ خود بیر بن کر

وہ حسب معمول بزرگوں درویشوں کے خلاف بولنا شروع ہو گیا۔ جب اُس کی باتیں حد سے گزرنے لگیں تو میں فقیری درویشی کو مانو گئے نہیں بلکہ تم آج سے خود فقیری درویشی کرو گے، تم خود ساری عمر اولیائے کرام کی خدمت اور انہیں ہی کرو گے۔ میں اُس کی گستاخانہ باتیں سن کر خاص کیفیت کا شکار ہو چکا تھا۔ میری باتیں سن کرو وہ بولا پروفیسر چاند چاہتا تو میں بھی دیکھوں گا۔ باتوں سے میں ماننے والا نہیں ہوں۔ میں تم کو باتیں سنانا بھی نہیں چاہتا بلکہ کچھ دکھانا چاہتا ہوں جاؤ اپنے گھر جاؤ اور اپنی بیوی کے سر پر دم کرنا جو تمہارا دل کرے پڑھ دینا۔ ایک تو وہ جو برسوں سے سر درد کی مریض ٹھیک ہو جائے گی۔ اور دوسرا بات اُس کی انگوٹھی کافی دنوں سے گم ہے اُس کی وجہ سے تم دونوں بہت پریشان ہو گے۔ اسی بھی کرتے ہو۔ اُس کی آنکھیں بند کر کے اُس پر دم کر دینا اُس کے پردے اٹھ جائیں گے اور اُس کو وہ جگد دکھادی جائیں جہاں پر وہ انگوٹھی ہے۔ اگر اُس کا سر درد تمہارے دم سے ٹھیک ہو جائے اور بعد میں انگوٹھی بھی مل جائے تو یقین کر لیا کہ اس بھی اللہ کے کچھ بندے ایسے ہیں جو جھوٹے اور فراؤ نہیں ہیں۔ کیونکہ انگوٹھی والی بات صرف اُس کے دماغ میں تھی اس نے بتا دی تھی لہذا اس بات سے وہ تھوڑا سامنا تر نظر آ رہا تھا کہ مجھے انگوٹھی کا کیسے پہنچ لے گیا لیکن پھر بھی وہ بے پہلی میری طرف دیکھتا چلا گیا۔ لیکن جاتے جاتے یہ بھی کہہ گیا کہ میں جا کر دیکھتا ہوں کہ آپ کی بات حق ہوتی ہے یا کہ اس بہر حال وہ چلا گیا لیکن مجھے اپنے اللہ پاک پر پورا یقین تھا کہ وہ ضرور واپس آئے گا اور اگلے کئی سال اب وہ لوگوں کا دروازہ علاج بھی کرے گا۔ وہ جو پیر دوں، فقیر دوں اور درویشوں کو گالیاں دیتا تھا اب دن رات اُن کی خدمت کرے گا۔ میں اسی لگ گیا۔ اُس کے بولنے سے پہلے ہی میں بولا آج پھر لڑنے آگئے ہو یا مریں یہاں پر پر دمکی آدمی ہوں تم مقامی تھماہارا کوئی مقابلہ نہیں ہے۔ میں آج یہاں ہوں، مکل کہیں اور ہوں گا۔ میں نہ تم سے کوئی بحث کروں گا اور نہ ہی لارائی رو تے ہوئے بولا پروفیسر صاحب! خدا کے لیے ایسا نہ کہیں میری جان آپ پر قربان، مجھے معاف کر دیں، مجھے جیسے اور اکھڑ مزاچ ضدی آدمی کو اسی طرح ہی ٹھیک کیا جاسکتا تھا جو آپ نے کیا۔ میں تو بہت ہی خوش قسمت ہوں جو آپ لڑنے آیا، آپ کو ذمیل کرنے آیا۔ آپ نے میری جھوٹی میں کیا ذمہ دیا۔ میں انہیں ہرے میں تھا آپ نے میری زندگی میں اجائے بھروسے۔ میں جہالت میں تھا آپ نے میری جھوٹی حکمت سے بھروسے۔ خدا کے لیے مجھے اپنے قدموں پر جگ دیں۔ مجھے اپنی خدمت کا موقع دیں۔ مجھے اپنا بچ بنالیں جو نشہ، سرور، مستی آپ نے مجھے کل پلائی ہے اس کو بھگ

وہ اپس نہ لیتا۔ جس دنیا کا مسافر مجھے بنایا ہے اب مجھے تہذانہ چھوڑنا۔ وہ رو بھی رہا تھا اور بہت ساری باتیں بھی کر رہا تھا۔ میں اُس سے مخاطب ہوا۔ پچھلی زندگی تم نے جیسی بھی گزاری اللہ معاف کرنے والا ہے اب تم بھی لوگوں کی خدمت اور روحانی علاج کرو گے شرط صرف ایک ہے کہ بھی کسی سے زبردستی پیسے نہ لینا۔ یہ رب کا نور ہے اس کی کوئی قیمت نہیں ہے۔ بھی مخلوق کی خدمت کرو گے اتنی ہی برکت پڑے گی۔ تم مقدروں اے ہو کہ اللہ پاک نے تمہیں اور مجھے اس ڈیوٹی کے لیے چاہے ورنہ کروڑوں انسان دنیا میں ایسے ہیں جو ہم سے زیادہ عبادت گزار، نیک، بھی اور رب کے قریب ہیں لیکن یہ ڈیوٹی ا

بھی روحانیت، فقیری کی تلاش میں رہتے ہیں۔ اسی قسم کے لوگوں کی بہت بڑی تعداد میرے پاس بھی آتی ہے کیونکہ تعالیٰ کا خاص کرم ہے مجھ فقیر پر۔ جب روزانہ سیکڑوں لوگ میرے پاس آتے ہیں تو یہ بہت متاثر ہوتے ہیں کہ ہم اسی طرح کے پیر بن جائیں، یہ بڑے لوگ ہمارے گھٹنوں کو ہاتھ لگائیں۔ خوب صورت خواتین، بیورو کریشن، فن اور پلیس کے اعلیٰ افسران، عدالتوں کے نجح صاحبان میڈیا اور اُنیٰ کے لوگوں کو دیکھ کر ان میں یہ خواہش اور بھی بڑھتا ہے۔ یہاں ایسے لوگ یہ بھول جاتے ہیں کہ سارے کاسارا اکھیں اللہ تعالیٰ کا ہے، کوئی فقیر یا بزرگ کچھ نہیں کر سکتا۔

اب ان بھلے مانسوں کو کون سمجھائے کہ تصور میں با ادب بارا درا در بے ادب بے مراد رہتا ہے۔

اسی طرح ایک بارہ رائیور کا بھائی لا ہور آیا ہوا تھا۔ اس بارہ نیت کر کے آیا تھا کہ ہر صورت فقیری لے کر جائے ہاں کے تحت رات کو دونوں بھائی گھر آئے اور دونوں نے میری ایک ایک ناٹنگ کپڑی اور دبانتا شروع کر دی اور وہی روحانیت، عشقِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اور قرب الہی کا مسافر ہوں لیکن یہ نہیں مانتے۔ یہ لوگ عبادت، ریاضت، مجاہد ہے، تزکیہ نفس اور مراقبہ کرنے سے انکار کر دیتے ہیں۔ کچھ لوگ تو یہ کہتے ہیں کہ میں نے کوئی وظیفہ یا مراقبہ نہیں کر مجھے ابھی فقیر بنا دیں۔ کچھ لوگ تبدیلیٰ بھی کر جاتے ہیں لیکن کچھ لوگ عشقِ الہی اور زیارت نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہی آتے ہیں جن سے مل کر مجھے بہت خوشی ہوتی ہے۔

اب یہاں جو واقعہ میں بیان کرنے جا رہا ہوں اس کے پیک گراؤنڈ کے لیے یہ تانا بہت ضروری تھا اور

سارے لوگ اس واقع کی سچائی سے انکار بھی کر دیں گے تو ان تمام دوستوں سے گزارش ہے کہ باقی واقعات کی طرح پر ایک حقیقی اور زندہ کردار ہے۔ آپ اس سے مل کر واقع کی صداقت کا یقین کر سکتے ہیں تاکہ Non believers کو اسکے کرو روحانیت کا وجود ہے اور یہ قصہ کہانیاں نہیں ہیں۔ اس واقعہ میں تمام کرداروں کے نام اصل ہیں، جن سے آپ

یہاں قارئین کی دلچسپی کے لیے میں عرض کرتا ہوں کہ اگر وظیفہ بتانے والا ارتکاز یعنی توجہ کا ماہر ہو اور اپنی

اعمالی قویں بیدار بلکہ چنگتہ کر چکا ہو تو ہی پڑھنے والے پر بھی روحانی اشراط مرتب ہوتے ہیں وہ مرشد یا وظیفہ اکثر ایک کی پیلی نیکی میں جاتا ہوں اور یہ سفر پہلے کئی سالوں سے جاری و ساری ہے۔ لا ہور میں رہنے والے تمام دوست اس نیکی ڈرائیور سے بخوبی واقف ہیں۔ مجھے دفتر پہنچانے کے علاوہ میرے گھر کے ذاتی کاموں میں بھی یہ میرا تھا بٹاتا ہے۔ اس دنیا کا یہ پرانا دستور ہے کہ اگر کوئی کسی کے کام آتا ہے تو وہ موقع کرتا ہے کہ اس کو اس کا معاوضہ ملتا چاہیے۔ اس نیکی ڈرائیور کا ایک بھائی بھی ہے جو لوگوں کو دم وغیرہ کرتا ہے اور ایک بڑی گدی کامری بھی تھا۔ جب بھی لا ہور آتا تو وہ اور اس کا بھائی ڈرائیور میرے پیچھے پڑ جاتے کہ فیض یا فقیری مجھے بھی دیں۔ میں ہر بار ناتراہا کر کہ بہت مشکل کام ہے اور ہر کسی کے بس کی بات نہیں ہے، اور ابھی تمہارے من کا بترن صاف نہیں ہوا اس لیے تم برداشت نہیں کر پاوے گے، لیکن وہ کوئی بھی بات مانے کو تیار نہیں تھا۔ ہر بار ایک ہی تقاضا کہ میں نے لوگوں کا روحانی علاج کرنا ہے، کچھ دیں۔ اکثر ایسے لوگوں کو نہیں پڑھتا کہ یہ کیا ناٹنگ رہے ہیں۔ ایسے لوگ یہ بات نہیں جانتے کہ زماں قدیم سے آج تک اہل معرفت اگر اپنے مریدوں کو عبادت، مجاہدہ اور تزکیہ نفس، مراقبہ جات، تصویر شکن کرتے ہیں تو اس کی کوئی وہ ہے کیونکہ روحانیت اور عشقِ الہی تو پاک ہے اور جب تک من کا بترن پاک و صاف نہیں ہو گا تو روحانی فیض کیسے ملے گا۔

لے آتے ہی اُس کو الجشن لگ دیا۔

ڈاکٹر نے گولیاں، الجشن تمام ہر بے استعمال کر لیں میریض کو بالکل افاقت نہیں ہوا۔ تو اسی دوران ڈاکٹر نے جنوبی اس کو سمجھ جائیں گے۔ جو لوگ رو حادثت کو نہیں مانتے وہ نہیں مانیں گے لیکن یہ سب ہے۔ توجہ، ارتکازی اگر میں کے ساتھ بد تیزی کر دی کتم سب ڈراما فڑک رہے ہو تو میریض بولا، ”ڈاکٹر صاحب یہ جھوٹ ڈراما نہیں ہے بلکہ یہ حاصل کرے اور ارتکاز کو پختہ کر لے تو کیا بات ہے۔ توجہ کی بے پناہ قوت کا ادراک وہی کر سکتے ہیں جو اس کو پہلا کر ہیں۔ اب جب مجھے احساس ہوا کہ اس کے باطن میں کوئی تبدیلی رونما ہو گئی ہے تو میں اپنا وظیفہ کر کے سو گیا۔ اگر سوئے ہوئے زیادہ وقت نہیں ہوا ہو گا کہ کسی نے بہت زور زور سے میرے میں گیٹ کو کھلکھلایا بلکہ بجانا شروع کر دیا۔ حادثہ یا واردات اکثر ہوتی رہتی ہے کیونکہ میں سارا دن کا تھکا ہوتا ہوں اس لیے اکثر Avoid کرتا ہوں لیکن آن بہت بڑی ایک جنسی میں لگ رہا تھا۔ اب آہنی گیٹ کو باقاعدہ زور زور سے پیٹا جا رہا تھا جیسے ڈنڈوں سے کوٹا جا رہا۔ اگر اس شدت اور آواز کے ساتھ Knock کیا جا رہا تھا کہ سارے گھروالے اٹھ گئے۔ اب گیٹ کھونے کے بغیر کوئی ہٹھا، لہذا میں آہنی میں گیٹ کی طرف بڑھا اور تھوڑا اغصے میں بولا کر ٹھہر دیں آرہا ہوں لیکن جب دروازہ کھولا تو ڈرائیور پرانہ تائی پریشانی میں کھڑا تھا۔ خوف اور دہشت کے تاثرات اس کے چہرے پر تھے۔ اس کی آواز بھی دہشت سے کامیاب آواز بندھی۔ وہ بڑی مشکل سے بولا، جناب گاؤں میں میرے بھائی کی حالت بہت خراب ہے۔ آپ نے اس کے ساتھ جو کچھ کیا ہے یا کوئی جن وغیرہ اگر ادھر بھیجا ہے تو خدا کے لیے فوری واپس بلا ہیں، وہ پاگلوں والی حکمتیں کر رہا ہے۔ اس کا داماغ کام نہیں کر رہا۔ وہ شدید خوف کا شکار ہے۔ آپ نے اس کے ساتھ جو کچھ بھی کیا ہے، آپ کو خدا کا واسطہ دیا اس لیں۔ ڈرائیور کے ساتھ اس کا تیسا چھوٹا بھائی بھی تھا دنوں بہت گھبرائے ہوئے تھے۔ میں نے دنوں کو بہت کہ جس فقیری کی تلاش میں تھے، یہ وہی کرنٹ ہے۔ اب اس کو برداشت کر دیکھنے وہ بار بار ایک ہی تقاضا کر رہے ہیں کوئی فقیری یا رو حادثت نہیں چاہیے۔ میرے ماں باپ اور بہنیں بہت پریشان اور رورہے ہیں۔ انہوں نے بھی بھیجا ہے کہ ہمارے بیٹے کو نارمل کر دو۔

حضرت باقی باللہ جو بدار الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کے مرشد تھے، ان کے پاس جب بھی مہمان آتے تو وہ اکثر اپنے نان وغیرہ منگوئتے اور نان بائی سرکار سے بہت پیار اور عقیدت بھی رکھتا تھا۔ وہ اکثر دیکھتا کہ دور دراز ماقوموں سے لوگ حضرت باقی باللہ کے پاس آتے ہیں اور اپنی جھولیاں مرادوں سے بھر کر لے جاتے ہیں۔ لوگ رو حادثی، اسلامی اور مالی مشکلات کے حل کے لیے آتے اور آپ ان کو فیض یا بکری کے بھیج دیتے۔ ایک دن اس نان بائی نے سوچا کہ اتنے زیادہ لوگ یہاں پر آتے ہیں اور فیض لے کر جاتے ہیں اور میں اتنے سالوں سے سرکار کی خدمت کر رہا ہوں اب میں نے بھی فیض یا فقیری لینی ہے، لہذا ایک دن موقع پا کر وہ حضرت جی کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ سرکار میں کتنے سالوں سے آپ کی خدمت کر رہا ہوں۔ آج تک آپ سے کچھ بھی نہیں مانگا لیکن آج میں بھی آپ سے کچھ مانگنے آیا ہوں۔ حضرت باقی باللہ فرمانے لگے، مانگو کیا جا ہے تو وہ نان بائی بولا، سرکار مجھے بھی باقی باللہ بنادیں۔ سرکار نے کہا، سوچ لو لیکن نان بائی بعذر رہا کہ اتنے سال کی خدمت کا معاوضہ مجھے بھی چاہیے کہ آپ مجھے اپنے جیسا بنا دیں تو حضرت جی نے اللہ تعالیٰ کو یاد کرتے ہوئے رو حادثی تصرف سے مرید پر توجہ کی تو سرید بھی باقی باللہ بن گیا۔ یہ اتفاق تمام کتابوں میں موجود ہے۔ احمد میں یہ مرید اتنا زیادہ نور برداشت نہ کر سکا اور وفات پا گیا تو باقی باللہ فرمانے لگے، برلن چھوٹا تھا لنگر زیادہ مانگ بیٹھا۔ درج بالا دونوں واقعات بتانے کا مقصد یہ تھا کہ اہل نظر جب کسی پر توجہ کرتے ہیں تو کئی قسم کی رو حادثی، جسمانی گھروالے اس کی یہ حالت دیکھ کر ڈر گئے۔ انہوں نے یہ سمجھا کہ یہ کوئی جنتات کا مسئلہ ہے، وہ اس کے اندر داخل ہو گئے ہیں، لہذا وہ مولوی کو لینے گے۔ مولوی تو مانہیں گاؤں کا کپوڑا اکٹھا گیا۔ اس کو لے کر جب یہ گھر آئے

میں بھی جائے نماز پر بیٹھ گیا اور اس کو دھیان میں رکھ کر توجہ شروع کر دی۔ توجہ کیا ہے؟ جو لوگ رو حادثی میں کسی نے بھی جائیں گے۔ جو لوگ رو حادثت کو نہیں مانتے وہ نہیں مانیں گے لیکن یہ سب ہے۔ توجہ، ارتکازی اگر میں کے ساتھ بد تیزی کر دی کتم سب ڈراما فڑک رہے ہو تو میریض بولا، ”ڈاکٹر صاحب یہ جھوٹ ڈراما نہیں ہے بلکہ یہ حاصل کرے اور ارتکاز کو پختہ کر لے تو کیا بات ہے۔ توجہ کی بے پناہ قوت کا ادراک وہی کر سکتے ہیں جو اس کو پہلا کر ہیں۔ اب جب مجھے احساس ہوا کہ اس کے باطن میں کوئی تبدیلی رونما ہو گئی ہے تو میں اپنا وظیفہ کر کے سو گیا۔ اگر سوئے ہوئے زیادہ وقت نہیں ہوا ہو گا کہ کسی نے بہت زور زور سے میرے میں گیٹ کو کھلکھلایا بلکہ بجانا شروع کر دیا۔ حادثہ یا واردات اکثر ہوتی رہتی ہے کیونکہ میں سارا دن کا تھکا ہوتا ہوں اس لیے اکثر Avoid کرتا ہوں لیکن آن بہت بڑی ایک جنسی میں لگ رہا تھا۔ اب آہنی گیٹ کو باقاعدہ زور زور سے پیٹا جا رہا تھا جیسے ڈنڈوں سے کوٹا جا رہا۔ اگر اس شدت اور آواز کے ساتھ Knock کیا جا رہا تھا کہ سارے گھروالے اٹھ گئے۔ اب گیٹ کھونے کے بغیر کوئی ہٹھا، لہذا میں آہنی میں گیٹ کی طرف بڑھا اور تھوڑا اغصے میں بولا کر ٹھہر دیں آرہا ہوں لیکن جب دروازہ کھولا تو ڈرائیور پرانہ تائی پریشانی میں کھڑا تھا۔ خوف اور دہشت کے تاثرات اس کے چہرے پر تھے۔ اس کی آواز بھی دہشت سے کامیاب آواز بندھی۔ وہ بڑی مشکل سے بولا، جناب گاؤں میں میرے بھائی کی حالت بہت خراب ہے۔ آپ نے اس کے ساتھ جو کچھ کیا ہے یا کوئی جن وغیرہ اگر ادھر بھیجا ہے تو خدا کے لیے فوری واپس بلا ہیں، وہ پاگلوں والی حکمتیں کر رہا ہے۔ اس کا داماغ کام نہیں کر رہا۔ وہ شدید خوف کا شکار ہے۔ آپ نے اس کے ساتھ جو کچھ بھی کیا ہے، آپ کو خدا کا واسطہ دیا اس لیں۔ ڈرائیور کے ساتھ اس کا تیسا چھوٹا بھائی بھی تھا دنوں بہت گھبرائے ہوئے تھے۔ میں نے دنوں کو بہت کہ جس فقیری کی تلاش میں تھے، یہ وہی کرنٹ ہے۔ اب اس کو برداشت کر دیکھنے وہ بار بار ایک ہی تقاضا کر رہے ہیں کوئی فقیری یا رو حادثت نہیں چاہیے۔ میرے ماں باپ اور بہنیں بہت پریشان اور رورہے ہیں۔ انہوں نے بھی بھیجا ہے کہ ہمارے بیٹے کو نارمل کر دو۔

میں نے پھر انہیں کہا کہ اچھی طرح سوچ لو، اب دوبارہ بھی فقیری نہیں مانگو گے؟ تو دنوں بھائی بولے، ہماری تو بہ، یہ کام ہمارے بس کا نہیں ہے۔ میرے پوچھنے پر انہوں نے اپنے بھائی کی جو حالت اور کیفیت بتائی وہ اس طرح تھی۔ پچھلے چند دنوں سے بھائی وظیفہ کر رہا تھا۔ آج رات جیسے ہی اس نے پڑھائی شروع کی تو اس پر شدید دوزن پڑا۔ کمر اور سر میں شدید درد جیسے سر درد سے پھٹ جائے گا۔ اس کے بعد اس کو عالم غیب کی چیزیں نظر آنا شروع ہو گئیں۔ پڑھائی چھوڑ کر گھر کے صحن میں آگیا اور ادھر ادھر کی باتیں کرنے لگا کہ آسان پرینظر آرہا ہے۔ درخت کے اوپر یہ ہے، کون کرے میں جا رہا ہے اور یہ کرے سے کون باہر آ رہا ہے۔ بقول اس کے پورے گھر میں مخفی مخلوق نظر آ رہی ہے۔ ہوش میں نہیں تھا یا تو اس کے اوپر کوئی جناتی مخلوق مسلط ہو کر اس کے جسم میں حلول کر گئی تھی یا اس کے اندر کوئی گز بڑھو گئی تھی، وہ اپنے ہوش میں بالکل نہیں تھا۔

مال بیکر صاحب اور ان کے دوستوں نے سوالات کی بوچھاڑ کر دی۔ بیکر صاحب نے سوالات کی لمبی چوڑی مالی ہوئی تھی۔ وہ سوالات کرتے چار ہے تھے اور اللہ نے مجھے جو سمجھدی تھی، میں جواب دے رہا تھا۔ لمبی نشست کے بعد انہوں نے اپنی بھڑاس نکال لی تو مجھے پاس کر دیا کہ ٹھیک ہے اب ہم روحانیت سیکھنے کو تیار ہیں۔ مجھے حیرت اس میں ہوئی کہ یہ پہلے مرید تھے جنہوں نے مرشد یا استاد کا تفصیلی انترویولیا اور پھر کمال فراغ دلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے کام آپ سے روحانیت سیکھنے کے لیے تیار ہیں۔ ان کا رویہ بتا رہا تھا کہ وہ میرے اوپر احسان عظیم کر رہے تھے یا میں ناصرف بخش رہے تھے۔ میں نے ان سے کہا کہ مجھے کوئی شوق نہیں آپ کو مرید بنانے کا یار روحانیت سکھانے کا ایسی کے ساتھ کہنے لگے، سر ہم تو پہلے ہی یہ کہتے ہیں کہ یہ تصور، روحانیت اور مرشد وغیرہ سب ڈھونگ ہے، فراڈ اعلیٰ ملک کا حقیقت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ اب انہوں نے طنزیہ گفتگو شروع کر دی اور سرے سے روحانیت سے بے ہوشی کی شامل کر لیں تو میں نے بیکر صاحب سے کہا کہ پہلے آپ روحانیت سیکھ لیں، اس کے بعد انہوں نے کافی باتیں کر لیں تو میں نے بیکر صاحب سے دوست بولے، جناب ہم تو اس کو مانتے ہی نہیں، یہ تو ہمارے اس دوست کو شوق اس کو سکھائیں، ہمیں اس سے دور ہی رکھیں۔ لہذا میں نے بیکر صاحب کو مخصوص ذکر بتا دیا اور طریقہ کار بھی سمجھا۔ اب وقت کی بھی تاکید کر دی۔ فیصلہ یہ ہوا کہ بیکر صاحب گیارہ دن لگاتار مقررہ وقت پر بیٹھ کر مخصوص طریقے سے اس کے۔

بینکر صاحب نے پڑھائی مقرر وقت پر شروع کر دی۔ پہلے پانچ دن خیریت سے گزر گئے تو آکر گلے شکوے لگ کر کچھ بھی نہیں ہورتا تو میں نے کہا، آپ جاری رکھیں ان شاء اللہ جلدی اللہ تعالیٰ کی ذات کرم کرے گی۔ اب اسی مقرر وقت پر بیٹھا اور بینکر صاحب کو دھیان میں رکھ کر توجہ کا Process شروع کیا جیسے ہی میں نے ارتکاز کیا اور اس ہوا کہ بینکر صاحب کی روحاں بیداری شروع ہو گئی ہے تو میں مطمئن ہو کر سو گیا۔

صحیح بینکر صاحب میرے دفتر پہنچنے سے پہلے ہی سے موجود تھے۔ وہ بہت پریشان اور شرمندہ نظر آ رہے تھے۔

ای میری طرف تیزی سے بڑھے اور سلام کے بعد یوں ”پروفیسر صاحب! میں روحانیت کے سفر کو جاری نہیں کیا۔“ میں نے پوچھا، کیوں کیا ہوا؟ تو وہ یوں میری بیوی بالکل نہیں مانتی، اس نے سختی سے کہا ہے کہ آج کے بعد کوئی نہیں ہوگا، لہذا سر میں آپ سے Sorry کرنے آیا ہوں کہ ابھی میں یہ ختم کرنے لگا ہوں۔ جب بچے بڑے ہوں گے تو پھر دوبارہ شروع کر دوں گا۔ میرے پوچھنے پر بینکر صاحب نے بتایا کہ رات کو جیسے ہی میں نے پڑھائی شروع کی تو پہلے تو میرے جسم پر شدید باو، پھر روزانِ ختم ہو گیا۔ پھر مختلف رنگِ نظر آنے شروع ہو گئے تو میں نے گھبرا کر پڑھائی بندوں کی اور بھاگ کر کرے سے نکل کر مکھ میں آ گیا۔ میرے اوپر شدید گھبراہٹ طاری تھی۔ میری بیوی بھی میرے پیچھے میں آ گئی تو وہ میری حالت دیکھ کر ڈر گئی کیونکہ مجھے لگ رہا تھا کہ میرے علاوہ بھی کرے میں بہت سارے لوگ ہیں، مگن میں بھی ادھر ادھر جا رہے ہیں۔ جب میں نے یہ بات اپنی بیوی سے کی تو وہ بھی ڈر گئی اور سختی سے کہا کہ آج کے بعد اپنی وظیفہ پاچھلے نہیں ہوگا۔ اس کے بعد بینکر صاحب پہنچلے دس سالوں میں میرے پاس دو یا تین بار بیوی سے چھپ کر

ہے۔ اب ہم اصل واقع کی طرف آتے ہیں۔ میراڑا نیور اور اس کا بھائی میرے سامنے کھڑا تھا اور بار بار کہہ رہے اس کی جو حالت ہے اس کو نارمل کر دیں۔ میں نے دونوں کو حوصلہ دیا اور کہا کہ اپنے بھائی سے کہو کہ دوبارہ پڑھائی نہ کر نہ ہی فقیری مانگے۔ وہ دونوں واپس چلے گئے۔ ایک ہفت بعد دونوں کا تیرسا بھائی جو گاؤں میں تھا، میرے پاس آئا۔ نے کہا، اتنے سالوں سے تم میرے پیچھے پڑے ہوئے تھے کہ میں نے فقیری، درویشی لینی ہے۔ میں نے بھی لوگوں کو روحاںی علاج کرتا ہے تو تم تو پہلی سیرٹھی پر ہی ہمت ہار گئے تو وہ ہاتھ جوڑ کر بولا جتاب! یہ کام ہمارے بس کا نہیں میری توبہ جو میں دوبارہ بھی آپ سے کوئی ڈیماڈ کروں۔ اس کے بعد وہ جب بھی میرے پاس آتا ہے تو میں اسے کہتا ہوں کہ فقیری لینی ہے تو وہ کافنوں کو ہاتھ لگاتا ہے کہ میری توبہ۔ میں یہاں ان روحاںی مسافروں سے بھی دروازے کروں گا کہ پہلے اپنے من کو صاف کر دیں، اپنا برتن روحاںی فیض کے لیے تیار کر دیں، پھر فقیری کی ڈیماڈ کر دیں یا اس قطرہ قطرہ پی کر خود میں جذب کر دیں۔

## روحانی کرنٹ یا توجہ کا کمال

قارئین آپ پچھلے کئی واقعات میں توجہ یا روحانی کرنٹ کا ذکر سنتے آرہے ہیں اور آپ کے ذہنوں میں سوال بھی ضرور اٹھتا ہوگا کہ یہ توجہ اور روحانی کرنٹ کیا ہے؟ میں یہاں دو واقعات مختصر بیان کرتا ہوں جن سے آپ سکتے ہیں کہ یہ توجہ یا روحانی کرنٹ ہے۔

## روحانیت سے توبہ

پہلا واقعہ اس طرح ہے کہ مری میں ہزاروں کے ہجوم کے بعد جب میں لاہور شفت ہوا تو جو لوگ مجھ سے ملے جاتے تھے، وہ بہت خوش تھے، لہذا امیرے لاہور آتے ہی وہ مجھ سے ملنا شروع ہو گئے۔ ان میں روحانیت سے ایسا لوگ بھی موجود تھے۔ انہی ملنے والوں میں ایک صاحب جو کسی پینک میں کام کرتے تھے، انہیں روحانیت سیکھنے کا بہت ایسا شوق تھا۔ وہ دو یا تین بار مجھے بھی مل پکے تھے لیکن ان کی تسلی نہیں ہوئی تھی۔ وہ بار بار کہتے کہ میرے گھر کھانے پر آئیں۔ اب جو لوگ مجھے گھر را کسی ہوٹل کھانے یا چائے پر بلا تے ہیں کہ ان کی خواہش کا مجھے پہنچتا ہے کہ وہ تفصیل سے اپنی چیز یا اپنے مسائل بتانا چاہتے ہیں، لہذا یہ بیکر صاحب بھی یہی چاہ رہے تھے۔ میں نے انہیں ایک دن کا نامم دے دیا اور مقررہ دن میں وہاں جا پہنچا۔ اس نے موقع غینیت جانتے ہوئے اپنے کچھ دوستوں کو بھی بلا یا ہوا تھا۔ کھانے کے بعد بات چیز شروع ہو گئی تو بیکر صاحب نے بتایا کہ وہ روحانیت سیکھنے میں بہت زیادہ دلچسپی رکھتے ہیں اور اس شوق میں وہ بے شمار روحانی لوگوں سے مل بھی چکے ہیں لیکن یا تو ان کو کوئی کامل بنہ نہیں مل سکا یا پھر شاید یہ خود ہی اچھے مر یہ نہیں ہے۔

آئے ہیں اور یہی کہتے ہیں کہ ابھی میں نے بہت سارے کام کرنے ہیں۔ زندگی کے آخری حصے میں روحانیت کی پیداواری کو وہ دردقرار دے رہے تھے۔ بہر حال وہ کہنے لگے کہ ابھی تو نوکری کرنی ہے، اب نوکری کے بعد سیکھوں گا اور میں مسکرا کر کہہ دیتا ہوں ”میں تک صاحبِ اگلے لمحے کا کس کو پہنچتا ہو۔“

لار میں مرشد مرید کو دیکھ کر Doze بڑھاتا ہے، اسے پتہ ہوتا ہے کہ ابھی مرید کتنا برداشت کر سکتا ہے۔ کچھ

ای کتاب کے حصہ دوم میں تفصیل ادی گئی ہے۔ روحانی لوگ پڑھ سکتے ہیں۔

## فیض پارو حانیت کا خاتمہ

جب سے میں روحانیت میں آیا ہوں اور اللہ پاک کا مجھ پر کرم ہوا تو تب سے بہت سارے لوگ، افسران اس آتے ہیں اور عزت بھی کرتے ہیں تو بہت سارے لوگوں میں دلوں میں یہ چاہت بیدار ہوتی ہے کہ عبد اللہ بھٹی پہلے کچھ نہ تھا ہمارے جیسا تھا آج تھوڑا بہت پڑھ لکھ کر یہ پیر بن گیا ہے تو ہم بھی کیوں نہ پیر بن جائیں۔ بہت لوگوں کا دل کرتا ہے کہ وہ بھی چیر یا فقیر بن جائیں تاکہ دنیا ہمارے آگے پیچھے پھرے۔ ایسے ہی دو واقعات میں ان کرنے لگا ہوں۔

## حافظ صاحب کالاچ

میں سرد یوں کی چھیاں گاؤں گزار نے آتا تو بہت سارے لوگ مجھ سے ملنے آتے۔ سارا دن رش لگا رہتا اور گاؤں کے لوگ بھی تماشا دیکھنے کے لیے آتے اور دیکھتے کہ میں کیا کرتا ہوں۔ انہی آنے والوں میں ساتھ کے گاؤں سے عالما صاحب بھی آتے اور سارا دن دیکھتے کہ میں کیا کرتا ہوں۔ حافظ صاحب دم جھاڑے پر یقین اور لوگوں کو کرتے ہیں اور پھوٹے موٹے چلے بھی کیے ہوئے تھے اور لوگوں کو دم بھی کرتے رہتے تھے۔ وہ پہلے تو میرا جائزہ لیتے رہے۔ اب ان کا دل مان گیا تو وہ مجھے کہنے لگے کہ مجھے بھی کوئی عمل کراں میں اور کوئی شرطیہ عمل کرا میں جس میں کچھ نظر بھی آئے۔ اس کا بنا ہے۔ میں پہلے تو حافظ صاحب کو ٹالتا رہا لیکن جب انہوں نے بہت ضد کی تو میں نے قرآن پاک کا بہت بڑا کھلہاں کا فاف کو شروع کرایا۔ چہل کاف کی پوری تفصیل میری وظائف کی کتاب ”سر ماہی درویش“ میں ہے۔

حافظ صاحب پرانے کھلاڑی تھے۔ ارباب علم و فن اس عمل کے جلال اور قوت سے بخوبی واقف ہیں۔ میں حافظ صاحب کا "یار قیب" سے حصہ کرتا رہتا تھا کوئی مسئلہ نہ ہو۔ اکتیس دن کا عمل تھا۔ پچھس دن گزر گئے۔ حافظ باب روزانہ آ کر شکایت کرتے کہ آج رات بھی خاموشی سے گزرنگی، کچھ بھی نہیں ہوا۔ جب حافظ صاحب کی شکایتیں لگیں تو میں نے ایک رات حافظ صاحب کا حصہ رہا۔ صبح ابھی میں اٹھا بھی نہیں تھا کہ حافظ صاحب میرے گھر

قارئین اس طرح کے واقعات میری زندگی میں بے شمار آچکے ہیں۔ جب کوئی دیوانہ بڑی شدت روحانی سفر شروع کرتا ہے اور پھر بھاگ جاتا ہے اور بہت سارے تو دوبارہ کبھی ملنے بھی نہیں آئے۔ جس طرح سارے لوگ میرے پاس آتے ہیں کہ روحانیت سیکھنی ہے۔ انہی لوگوں میں ایک بہت بڑا سرکاری آفیسر بھی ۲۰۱۷ء میں نے ساری زندگی بزرگوں، ملکوں، جو تشویں اور گدی نشینوں کے پیچھے پھر پھر کر گزاری ہے۔ میرے پاس تلاش بزرگوں کی خلافتیں بھی ہیں۔ اتنے لاکھ فلاں وردا تنے لاکھ فلاں ورڈ لیکن میں ابھی تک اندر ہے کا اندر ہے ہوں۔ کوئی مشاہدہ، خواب یا روشنی مجھے کبھی نظر نہیں آئی۔ کیونکہ یہ بہت بڑے سرکاری آفیسر تھے، اس لیے گدی نشین اور نامنہاد ان کو فلپ پروٹوکول دیتے، ان کے دفتر میں بھی ہر وقت مجمع لگا رہتا۔ نعت خواں، قول، بزرگ اور گدی نشینوں کا ہجوم وہ اسی نشے میں سرشار رہتے کہ آج فلاں عظیم بزرگ مجھے فیض دے گیا ہے جبکہ اصل بات ایسی بالکل بھی نہیں تھی۔ مراقب، ریاضت، مجاہدہ اور جس دم سے نہیں گزرے تھے اور اللہ کی مشیت کے تحت ابھی وقت بھی نہیں تھا اس لیے وہ طلاق پر خلافتیں اکٹھی کیے جا رہے تھے۔ میری جب ان سے ملاقات ہوئی تو مجھے بھی کہا کہ مرید کر لیں اور مجھے خلاصہ کریں۔ میں نے انہیں سمجھایا کہ میں اس قابل کہاں، میں تو خودا بھی طالب علم ہوں لیکن وہ بار بار کہتے کہ کچھ دکھا سمجھ۔ یہ تقاضا اکثر لوگ کرتے ہیں۔ لوگ روحانی بزرگوں کو بھی بازی گریا جادو گر سمجھتے ہیں اس لیے کوئی شعبدہ ماری کرامت دیکھنا چاہتے ہیں۔

ایسے بڑے لوگوں کے پاس جو نام نہاد بزرگ آتے ہیں وہ آکر انہیں کہتے ہیں کہ فوری طور پر صدقہ دیں اور آپ کو خواب میں بہت بلند مقام پر دیکھا ہے۔ ہر کوئی جھوٹ پر جھوٹ بول رہا ہوتا ہے۔ انہیں جھوٹے بزرگوں کا ایسا اوز جھوٹ یہ بھی ہوتا ہے کہ میں نے فلاں بزرگ کا سارا فیض چھین لیا ہے، اب وہ فارغ یا خالی ہو گیا۔ کبھی پاگل یہ بارے میں بھی یہ کہہ چکے ہیں کہ ہم نے پروفیسر صاحب سے سب کچھ چھین لیا ہے۔ وہ اب خالی ہیں اور میں ایسے لوگوں کی باتیں سن کر حیران ہوتا ہوں کہ یہ مذہب اور تصوف سے کھیلنے سے بھی باز نہیں آتے۔

جب یہ سرکاری آفیسر میرے پیچھے بہت زیادہ پڑ گئے تو میں نے مقررہ وقت پر وظیفہ کرنے کو کہا۔ تھا کہ وقت انہوں نے پڑھائی شروع کر دی۔ میں نے بھی ان کو ذہن میں رکھ کر توجہ شروع کر دی۔ جب مجھے احساس ہوا کہ ان کی کچھ بیداری ہو گئی ہے تو اپنے ذکر اذکار پر لگ گیا۔ صحیح ہی مجھے فون آ گیا کہ پروفیسر صاحب آج مجھے عجیب ال رہا ہے۔ میرے آس پاس جیسے روحانی لوگ آ گئے ہوں۔ میری کمر اور سر میں شدید لہیں اٹھ رہی تھیں۔ روحانی یا اسلام

کے دروازے پر کھڑے تھے۔ میں نے حافظ صاحب سے پوچھا ”جی رات کیسی گزری؟ کچھ نظر آیا ہیں؟“ تھا جناب پروفیسر صاحب، رات تو کمال ہی ہو گیا۔ جیسے ہی میں نے پڑھائی شروع کی، میرے چاروں طرف پٹاخوں کی بہت زیادہ اونچی آوازیں آنا شروع ہو گئیں۔ میں ڈرانگیں۔ میں نے اپنی پڑھائی جاری رکھی۔ میں آواز تو روداشت کرتا رہا لیکن اچانک میرے کمرے کی آدمی بچت زور دار دھماکے کی آواز کے ساتھ ٹوٹ گئی۔ بات یاد تھی، میں اپنی پڑھائی کرتا رہا اور خدا کر کے مکمل کی۔ ساری رات سویا بھی نہیں۔ صح ہونے کا انتظار کر رکھا۔ اب آپ کے پاس آ گیا۔ میں نے حافظ صاحب کو حوصلہ دیا کہ حافظ صاحب آپ خود ہی تو پچھد یکھنا چاہئے۔ بہت رکھا اور نظارہ کرو لیکن حافظ صاحب اور ان کے گھروالے بری طرح ڈر چکے تھے۔ حافظ صاحب عمل چھوڑ کر چکے تھے۔ میں نے ان کو حوصلہ دیا تو وہ عمل پورا کرنے پر تیار ہو گئے، لہذا ڈرتے ڈرتے حافظ صاحب کی پڑھائی کیلئے باتی دنوں میں بھی بہت تماشے ہوئے جو میں یہاں بیان کروں تو قارئین نہیں مانیں گے۔ حافظ صاحب کو اس فائدہ ہوا کہ ان کے بہت سارے جواب اٹھ گئے اور وہ باطنی کی دنیا بھی دیکھنا شروع ہو گئے بلکہ ان کے اندر روحاںی بھی پیدا ہو گئی تھی۔ کیونکہ اہل روحانیت چھل کاف کی طاقت اور افادیت سے بخوبی واقف ہیں۔ میں نے حافظ صاحب نے حوصلہ دیا اور کہا کہ اب آپ لوگوں کا روحانی علاج شروع کریں۔ خصوصاً محترم اور آسمی مریضوں کو دم کریں، اس کا علاج نہیں کیا جسے فون کرتے، میں ان سے کہتا کہ میں نے حافظ صاحب کو طریقہ علاج بتا دیا ہے۔ آپ ان سے رابطہ لہذا حافظ صاحب کے پاس لوگ آنا شروع ہو گئے۔ جب میں نے حافظ صاحب کو روحانی علاج کی اجازت دی تھی اس سے کہا تھا کہ کیونکہ آپ غریب آدمی ہیں، آپ کے چھوٹے چھوٹے بچے ہیں، اس لیے آپ ایک سوروپے لے لے کر وہ بھی ان سے جو دے سکیں۔ اگر کوئی نہیں دے سکتا تو اس سے نہیں لینے۔ ہاں اگر کوئی اپنی خوشی سے زیادہ بھی دے سکتے ہیں۔ اگر زندگی میں کبھی آپ نے زیادہ پیسے ایسے لوگوں سے لیے جو دے نہ سکتے ہوں تو ایک تو اس عمل کی طلاق ہو جائے گی اور دوسرا آپ کو نقصان بھی ہو سکتا ہے۔ حافظ صاحب نے وعدہ کیا کہ میں اس کا خیال رکھوں گا۔ کیونکہ اس حافظ صاحب کی سفارش کر رہا تھا اور حافظ صاحب کا دم پل بھی رہا تھا، حافظ صاحب کی شہرت تیزی سے پھیانا شروع گئی۔ اب حافظ صاحب نے خود کو عامل کامل اور بہت بڑا پیر سمجھنا شروع کر دیا۔ مجھے ایک دن میرے کسی دوست کا لونا میں نے انہیں حافظ صاحب کا پتہ بتایا کہ وہ بہت طاقتور روحانی عامل بن چکے ہیں۔ میرے دوست نے کہا کہ کیس خطرناک ہے۔ بہت سارے بزرگ بابے مارکھا کر بھاگ چکے ہیں۔ آپ اچھی طرح سوچ لیں۔ میں نے انہیں حوصلہ اور کہا کہ آپ حافظ صاحب کو اپنے ساتھ مریضہ کے گھر لے جائیں۔ وہ اس مریضہ کا علاج کر دیں گے اور گھر کو بھی ہناکہ غیرہ سے صاف کر دیں گے۔

اب آگے کیا ہوا، وہ میرے دوست کی زبانی نہیں تاکہ آپ اچھے طریقے سے سمجھ سکیں۔

بھٹی صاحب! میں آپ کے کہنے پر حافظ صاحب کے پاس گیا اور حافظ صاحب کو آپ کا پیغام دیا اور کہا کہ بھٹی  
لے گئے آپ کے پاس بھیجا ہے۔ میری ایک کزن ہے جس کو بہت دورے پڑتے ہیں۔ آپ میرے ساتھ چل کر  
کو علاج کر دیں۔ حافظ صاحب بڑے مغرو رانداز میں بولے، کوئی مستلزم نہیں۔ ایسے کئی کیس آئے جو میں نے حل  
کیا ان اس کام کے لیے کچھ خرچ ہو گا، تب میں جاؤں گا۔ میں نے پوچھا، جناب کتنے پیسے؟ تو حافظ صاحب بولے  
کہ فرچہ ہو گا۔ میں نے کہا حافظ صاحب وہ بہت غریب اور مزدور خاندان ہے۔ آپ پیسے تھوڑے کر دیں لیکن  
حافظ نے کہا، ایک روپیہ بھی کم نہیں ہو گا، لہذا میں گھر جا کر کسی سے ادھار پیسے پکڑ کر لا لیا اور حافظ صاحب کو پیش کیے  
حافظ کو لے کر مریضہ کے گھر کی طرف روانہ ہوا۔ جب ہم اسکی میں پہنچ تو حافظ صاحب نے ڈیماںڈ کی کہ مجھے  
کر دو اور دو ڈبیاں سگریٹ کی۔ میں مجبور تھا، حافظ صاحب کی فرمائش پوری کی اور انہیں لے کر مریضہ کے گھر میں  
ہاتھ ہی تھا۔ ہی حافظ صاحب نے فرمائش کی کہ مجھے دودھ سوڈا پلا یا جائے، لہذا حافظ صاحب کی یہ فرمائش بھی پوری  
ہے۔ اب مریضہ کو حافظ صاحب کے سامنے بھایا گیا۔ حافظ صاحب نے دوسرا پان نکال کر منہ میں ڈالا اور سگریٹ سلاگا کر  
کیا اور مغرو رانداز میں بولے، کیا مسئلہ ہے اس پچی کو؟ تو ان کو بتایا کہ اس پر کسی خوفناک آسمی قوت کا قبضہ ہے جو  
ہے۔ بے شمار بابے، ملنگ زور لگا چکے ہیں، لیکن یہ جانے کا نام نہیں لیتی بلکہ بد تمیزی کرتی ہے۔ حافظ صاحب  
کے اس پہنچے چک دیا گے۔ (یعنی آج ہر چیز ختم کر دوں گا)۔ ابھی حافظ صاحب یہ بول ہی رہے تھے کہ  
اپنے اپنے چیز حاضر ہو گئی اور بولی ”اوہ مولوی تیری یہ اوقات کہ تو مجھے نکالے۔ اب دیکھ میں تیرے ساتھ کیا کرتی  
ہے؟“ اپنے نکال وہ آسمی قوت اڑکی کو چھوڑ کر حافظ صاحب پر قابض ہو گئی۔ حافظ صاحب کی ٹانگیں اوپر کر دیں کیونکہ حافظ  
باب دھوتی پہنچتے تھے، وہ دھوتی ان کے منہ پر آگئی اور وہ ننگے ہو گئے اور ان کے منہ سے پانی نکلا شروع ہو گیا اور وہ  
ہمارے ہمراہ ہے تھے ”پہنچے چک دیں گے۔“ اول فول بول رہے تھے۔ گھروالے پریشان ہو گئے کہ یہ تو علاج کرنے آئے  
کے ان کو اپنی اڑکی کے بجائے حافظ صاحب کی پڑگئی۔ انہوں نے حافظ صاحب کو سیدھا کرنے کی کوشش  
کیا میں حافظ صاحب تو اپنے آپ میں تھے ہی نہیں، بے ربط بولے جا رہے تھے اور اوت پٹا نگ باتیں اور حرکتیں۔ لیکن  
اپنے لگا ”جناب پروفیسر صاحب، آپ نے جو حافظ صاحب بھیجے تھے وہ تو خود قابو آگئے ہیں۔ پورا محلہ اکٹھا ہو گیا  
کہ حافظ صاحب کا تماشا دیکھ رہے ہیں۔ ہم اپنے مریض کو بھول چکے ہیں۔ ہمیں تو آپ کے شاگرد کی پڑگئی ہے۔  
کی ان کی ٹانگیں اوپر ہیں اور وہ پا گلوں کی طرح باتیں کر رہے ہیں۔“ میں نے فوری اپنے دوست سے پوچھا تو انہوں  
کے حافظ صاحب کے لائق اور پوری بات مجھے سنائی۔ مجھے سمجھا آگئی کہ حافظ صاحب نے لائق میں آ کر اپنی روحانی قوت  
کو دی ہے یا ان کا فیض یا کرنٹ ختم ہو گیا ہے۔ میں نے فوری طور پر حافظ صاحب کا حصہ کیا اور گھر پر بھی توجہ دی تو اللہ  
کے حافظ صاحب نارمل ہوئے اور گھروالے اور وہ مریضہ بھی ٹھیک ہو گئی۔ حافظ صاحب اس واقعہ کے کافی عرصہ  
کے دور ہے اور شرمندہ بھی بلکہ وہ علاقہ چھوڑ کر گئیں اور چلے گئے۔ بہت دیر بعد ایک رات اندر میرے میں میرے

پاس آئے اور معافی بھی مانگی۔ میں نے حافظ صاحب کو کہا، حافظ صاحب یہ جو شفاذ و فیض ہے، یہ ہم نہیں دیتے۔ پاک کے پاس ہے۔ وہی مریضوں کو شفاذ دیتا ہے۔ جب بھی کوئی پیر فقیر یا بابا یہ سمجھتا ہے کہ میں ہی سب کچھ ہوں تو اسی ساری روحانی قوتیں ختم ہو جاتی ہیں اور وہ لوگوں کے لیے نشان عبرت بن جاتا ہے۔ میں بے شمار یہے بابوں کو ہاتا ہوں جنہوں نے کسی طریقے سے روحانیت حاصل کر لی یعنی اپنے لائج سے وہ ختم کر لی۔ طاقت کے نئے میں وہ زیادہ اپنے ایسا ہرے جانے کے بعد بھی بہت سارے لوگ آتے رہے بلکہ لوگوں کو یہ نہیں پتہ ہوتا تھا کہ میں صرف تین ماہ کے کے مالک کو بھول جاتے ہیں۔

اپنے بیچارے سارے اسال ہی آتے رہے۔ اب میرے بعد انہوں نے لوگوں کو ملنا شروع کر دیا بلکہ دو کروڑ ہے اور بہت سارے لوگ ان کے پاس آتے۔ کیونکہ ان کی روحانی قوتیں بیدار ہو چکی تھیں، الہذا وہ لوگوں کے

کمال کیا ہے کرتے، دل کی نالیاں بندوں کھول دیتے۔ گردے میں پتھری نکال دیتے کیونکہ مجھے بہت سارے لوگ

کیا ہیں۔ اس لیے وہ بیچارے سارے اسال ہی آتے رہے۔ جب میرے بعد انہوں نے لوگوں کو ملنا شروع کر دیا بلکہ دو

کروڑ ہے۔ میں کہا کہ وہ مولوی صاحب کے روحانی آپریشن سے صحت یا بھوئے ہیں۔ میں بھی بہت خوش ہوتا۔ جب

کیا ہے۔ میں یا شفاذ ملنی شروع ہو گئی تو مولوی صاحب کی شہرت دور درستک پھیل گئی اور وہ کن سم شروع ہو گیا۔ اب چندایے

مولوی صاحب کی مدد کے لیے آپکے تھے جو لوگوں کو کنٹرول کرنے میں مدد کرتے۔ اب یہ ایک گروپ بن گیا۔ مولوی

اصاحب اور ان کے ساتھی اب یہ لوگوں کے گھروں میں بھی جاتے۔ لوگ ان کی دعویٰ کرتے، روپے دیتے،

اصاحب کے ساتھ وائے زیادہ عیاشی کرتے۔ مولوی صاحب خود تو چپ رہتے، ساتھی لوگوں سے بھاری رقمی لیتے

اوی صاحب کی خوشامد کرتے کہ آپ بہت بڑے پیار درویش ہیں۔ مولوی صاحب ان کی باقتوں میں آگئے۔ ان کی

ماراثی بڑھ گئی کہ روزانہ کے ہزاروں روپے اکٹھے ہونے شروع ہو گئے اور جو پیے نہ دیتے ان کو مجبور کیا جاتا کہ پیے

کیا اب یہ دم ہو گا۔ ایک دن میں مری میں صحاحاً تا ایک میاں یوں لان میں میٹھے تھے اور کہا، ہم آپ کے آبائی شہر سے

آئیں اور کہا کہ مولوی صاحب نے ہم سے دم کے پانچ ہزار مانگے ہیں اور مولوی صاحب اور ساتھی ٹوٹے کی لوٹ مارکی

والی داستان سنائی۔ مجھے بھی بہت دکھ ہوا کہ غریبوں کو کیوں لوٹ رہے ہیں۔ خیر کچھ عرصے بعد ہی ایک آسمی میریض کے

دوسرے گاؤں میں کسی کے گھر گئے۔ وہاں پرانہوں نے جیسے ہی علاج شروع کیا تو آسمی قتوں نے ان پر حملہ کر

اے۔ اب لوٹ مارکی وجہ سے مولوی صاحب کی روحانی قوت ختم ہو چکی تھی۔ سارے ہی بے ہوش ہو گئے اور ہوش میں آنے

کے بعد واپس گاؤں آگئے اور مولوی صاحب اور یہ ٹولہ میرے پاس مری آئے کہ آپ نے اچھا چلہ کرایا ہے۔ اب اس

کیلئے انہیں رہاتوں میں نہیں احساں دیا یا کہ کس طرح آپ غریبوں کو لوٹ رہے تھے، الہذا وہ مایوس نا سار دو اپنے چلے

آج اس واقعہ کوئی سال گزر گئے ہیں اور مولوی صاحب دوبارہ وہ روحانی قوت حاصل نہیں کر سکے۔

## مسٹر نے فقیری مانگی

یہ اُن دنوں کی بات ہے جب میں مری میں تھا اور انہی ہے پچے کو اللہ تعالیٰ نے پینائی عطا کی تھی۔ چاروں طرف

پیسوں کا مطالبہ بھی نہیں کروں گا۔ کیونکہ میں دوسرے شہروں میں علاج یادم وغیرہ کرنے نہیں جاتا تھا، الہذا اگر کوئی

## روحانی آپریشن کا خاتمہ

پچھلے واقعے میں جن حافظ صاحب کا ذکر ہوا ہے، جنہوں نے لائج اور غرور کی وجہ سے اپنی روحانی قوت کا خاتمہ کر لیا۔ یہ بھی ویسا ہی ایک واقعہ ہے۔ حافظ صاحب کے ساتھ ہی ایک مولوی صاحب بھی میرے پاس روحانی قوت کے لیے آئے جو بچپن سے ذکرا ذکرا اور چلے کر رہے تھے اور بے شمار بابوں، درویشوں کے پاس اپنا بہت سارا واقعہ کے لیے آپکے تھے۔ جب میری شہرت پھیلی تو وہ بھی مجھے چیک کرنے کے لیے میرے پاس آئے۔ پہلے تو کئی دن وہ چک کر رہے کہ میں کیا کرتا ہوں اور میرا طریقہ واردات کیا ہے۔ وہ تماثلی کے طور پر آئے اور بغور میرا جائزہ لیتے رہے۔ اُن دنوں بعد جب دل مطمئن ہو گیا تو ایک رات جب سب چلے گئے تو میرے پاس آئے اور کہا، پروفیسر صاحب تھا کہ اُن وظیفہ یا چلہ شروع کر دیں تاکہ میں بھی لوگوں کی خدمت کر سکوں۔ اور جو بہت سارے چلے انہوں نے کیے تھے ان کی اسی تفصیل بتائی۔ انہوں نے جو کچھ بتایا اس سے مجھے لگا کہ اس میدان کے پرانے کھلاڑی ہیں، روحانیت کے اعمال اور کر سکتے ہیں اور زیادہ محنت بھی کریں گے، الہذا میں نے ان کو وظائف شروع کر دیئے جو انہوں نے ذوق شوق سے کر دیئے اور روزانہ آکر مجھے بتاتے کہ وہ اپنے طریقے سے وظائف کر رہے تھے اور بہت محبت اور محنت سے کر رہے۔ دو ماہ اسی طرح ہی گزر گئے۔ اس کے بعد میں نے ان کو کچھ اور وظائف کرائے اور آخر میں وہ عمل شروع کر دیا ہوئی میں اس سے کرانا چاہتا تھا۔ انہوں نے وہ بھی بہت اپنے طریقے اور ذوق شوق سے کیا۔ ایک دن میرے پاس آئے، وہ بھلے گئے۔ مجھے کہنے لگے کہ رات کو جب میں آدمی رات کے بعد مسجد میں ذکر کر رہا تھا تو اچانک آسمان سے نور اور روشنی آئی۔ وہ مسجد کے مینار کے اوپر کافی دیر دائرے کی شکل میں گھومتی رہی اور میں ساری رات اسے دیکھتا رہا اور پھر وہ روشنی ہرگز طوف کرتی رہی۔ وہ بہت خوش تھے کہ میری پڑھائی نے اثر دکھانا شروع کر دیا ہے۔ مجھے بھی بہت خوشی ہوئی اور اسے نے انہیں مبارکبادی کر کے آپ کو مبارک ہو کر آپ کا چلہ کامیاب ہو گیا ہے اور اللہ پاک نے آپ پر کرم کر دیا ہے، الہذا آپ لوگوں کا علاج اور خدمت شروع کر دیں لیکن آپ کے لیے بھی یہی شرط ہے کہ زیادہ پیے کسی سے نہیں لینے۔ ہماری دلے دلے، وہ رکھ لیں اور کسی سے تقاضا نہیں کرنا۔ انہوں نے وعدہ کیا کہ میں ایسا ہی کروں گا اور کسی غریب سے پیسوں کا مطالبہ بھی نہیں کروں گا۔ کیونکہ میں دوسرے شہروں میں علاج یادم وغیرہ کرنے نہیں جاتا تھا، الہذا اگر کوئی

میرے پاس آنا شروع ہو گئے تھے۔ انہی وزراء میں سے ایک وزیر یہ بھی تھے جو عرصہ دراز سے ذکر آذ کار میں لے گئے تھے اور پاکستان اور ہندوستان کے ساتھ ساتھ ایران اور عراق کے بے شمار روحانی بزرگوں سے بھی مل چکے تھے۔ سال ۱۹۷۰ء میں زیادہ عمر تھی اور عرصہ دراز سے فقیری اور روحانیت کی تلاش میں تھے۔ کیونکہ بہت بڑے زمیندار تھے اور کی ہادری پر بھی بیرون اور جعلی بزرگ نما عاملوں کو ایسے لوگوں کا بخوبی پتہ ہوتا ہے اس لیے ایسے باائز لوگوں کے دفتروں اور گرسوں میں ہر وقت پیروں، بزرگوں، جو شیوں اور غیر مرمری قوتوں کے حامل حضرات کا جمیع لگا رہتا ہے۔ ہر کوئی ایسے باائز لوگوں کی خلافت عطا کرتے رہتے ہیں اور یہ باائز لوگ بڑے درجے سے کہتے ہیں کہ میرے پاس فلاں فلاں سلسلے کی خلافت ہے۔ لیکن یہ لوگ ایک بات بھول جاتے ہیں کہ پانی کی ٹینکی میں پانی ہو گا تو پانپوں میں آئے گا یا ٹرانسفار مرنیں بلکہ وہ کیا تاروں یا گھروں میں بھی آئے گی۔ اس یہ خوابوں کی دنیا میں رہتے ہیں۔ ایسے نام نہاد بزرگوں کی چاندی ہوتی ہے۔

ایک دن میرے پاس ایک بہت غریب آدمی آیا۔ اُس کو ان وزیر صاحب سے کام تھا۔ میں نے خدمتِ خلق کے تحت وزیر صاحب کو جب فون کیا تو انہوں نے حسپ سابق کہا پر وفیر صاحب کام ایک شرط پر ہو گا کہ آپ کا ایک بار تومیں حیران ہی رہ گیا ایک بہت بڑی دنیا دی ہستی کے دفتر جب میں گیا تو اُس کی کری پا ایک مکار عامل بزرگ بن کر بیٹھا دعا مانگ رہا تھا اور وہ دنیا دی بڑی ہستی اُس فراڈی مکار پر کے سامنے قلاموں کی طرح تھی۔ رونا آتا ہے ایسے جاہلوں پر۔ جب سے اللہ تعالیٰ نے مجھ فقیر اور غریب پر کرم کیا ہے میرے پاس بھی ایسے فقیری کے طلبگار آتے ہیں۔ بہت سارے لوگوں کو پیر بننے کا شوق ہوتا ہے۔ اس شوق میں یہ لوگ نفیقاتی مریض ہوئے ہوتے ہیں۔ بہت سارے لوگ ایسے بھی میرے پاس آتے ہیں جو آتے ہیں کہ میں نے بہت ساری پڑھائی کر لیتے۔ میں نے بہت سارے دھکے کھائیے، اب میں نے کوئی پڑھائی یا وظیفہ نہیں کرنا مجھے بھی فقیری دے دیں۔ ہمزاد، جن، مولک، حب، دُب، تحریر در سب کچھ دے دیں۔ میں کہتا بھی ہوں یا رہیں میرے پاس کچھ نہیں ہے لیکن دیکھتے ہیں تو خود بھی پیر اور بزرگ بننا چاہتے ہیں۔

ایسے لوگ یہ بات بھول جاتے ہیں کہ جب تک اپے جسم اور روح کو تمام گناہوں اور گندگیوں سے پاک کر لیتے اور شریعتِ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا رنگ اور خالقی کائنات کے احکامات کو خود پر لا گوئیں کر لیتے دنیا کا بڑا بزرگ بھی کسی کوفیقی نہیں دے سکتا۔ ان کو کون بتائے یا سمجھائے کہ جب تک تزکیہ نفس نہ ہو، ترجیح اول اللہ تعالیٰ کی ذات نہ ہو، ہمارے سرکار دنیا کی غلامی نہ ہو، کچھ بھی نہیں مل سکتا۔ لیکن کیا کریں فقیری دینے والا اور فقیری لینے والا۔ دنوں کے دل خالی اور کھوکھلے ہوں گے تو دنوں کا اللہ ہی حافظ ہے۔

ایسے لوگ یہ بات بھول جاتے ہیں کہ ان کی باتیں سننا رہتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ ایسے خوابوں میں رہنے والوں کو ہوش کے ناخن دے، آمین۔ میں روانی رواداری کے تحت ان کی باتیں سننا رہتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ ایسے پاس بھی بے شمار آتے ہیں۔ اس یہ روانی رواداری کے تحت ان کی باتیں سننا رہتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ ایسے فقیری کے طلبگاروں میں سے ایک یہ بھی وزیر صاحب تھے۔ انہوں نے میرے پاس آیا کرتا، بہت ادب احترام سے ملتا اور اپنی بے شمار نام نہاد کرامات بتانی کے فلاں پیار ایسا تھا، فلاں پیار ایسا تھا، اُس بزرگ نے یہ کر دیا، اس

مجھے حکم نہیں کریں گے میں آپ کا پرچہ نہیں کاٹوں گا۔ جناب ہم تو بہت غریب ہیں۔ بکری پیچ کر کرائے کے پیشے اس طالم جس نے لڑکی کواغوا کیا تھا، اُس کو فون کیا اور کہا کہ ابھی تک تھا را اس لڑکی سے دل بھرا آپ کے پاس آئے ہیں۔ آپ ہی ہمارے مائی باب ہیں۔ آپ ہی ہمارے مالک ہیں۔ ہم تو آپ کے درے کے پیشے اور اگر دوسرے کوئی لڑکی اغوا کرو تو کسی کو پتہ نہیں چلانا چاہیے، اور جب اس لڑکی سے تھا را دل بھرجائے تو مجھے فون ہم پر حجہ کریں۔ ہماری حالت پر ترس کھائیں۔ بوڑھا بابک بلک کر رورہا تھا اور عورت بے چاری سر جھکائے خادمی تھی۔ وہ نظر اٹھانا بھی گستاخی سمجھدی تھی۔ عقیدت و احترام سے سر جھکائے پیشی تھی اور منشہ صاحب فرعون بنے۔

بوڑھا آدمی شدت غم سے رو رہا تھا اور اپنے اوپر ہونے والے ظلم کی داستان سارہا تھا کہ عالم زمیندار کے پیشے نے اُس کی نوجوان بیٹی کو اغوا کر لیا ہے اور ہماری ساری برادری اُس کے ذیرے پر کئی ہار جاتا ہے۔ اب اس کو ناراض نہیں۔ اب اس زمیندار نے لڑکی اغوا کی ہے، وہ میرا ووڑہ ہے۔ اس کے سیکھوں ووٹ ہیں۔ میں اس کو حسان کا دہ مانتا ہی نہیں جبکہ چشم دیدگو ہوں نے خود ہماری بیٹی کو زور دتی اسے کار میں بٹھاتے دیکھا ہے۔ ہم لوگ ایک بھائی پچھریوں کے بے شمار چکر لگا پھے ہیں۔ کسی نے بھی ہم غربیوں کی بات نہیں سنی۔ اب آخری امید اور سہارا باب آپ کے پاس آئے ہیں۔ سرکار ہم نسل کی پیشتوں سے آپ کے غلام ہیں۔ خدا کے لیے ہماری دل رہے تھے اور اُس طالم سے ہماری بیٹی کو رہائی دلائیں۔ بوڑھا باب اپنی بے بسی، بے کسی اور اپنے اوپر ہوئے ظلم کی کرنا۔ سارہا تھا کہ میری آنکھیں بھی نہ ہو گئیں۔ منشہ صاحب سپاٹ چیرے کے ساتھ اُس کی داستان روزمرہ کا معمول رہے تھے اور میں شدت غم اور غصے سے پیچ و تاب کھارہا تھا کہ میرے سامنے اگر وہ طالم آجائے تو اس کے کلاں دوں۔ مجھے پورا لیقین تھا کہ منشہ صاحب کیونکہ عرصہ دراز سے تلاشی حق اور کئی خلافتوں کے مالک ہیں، یقیناً بھی یا متعلقہ بندے کو فون کریں گے تاکہ اس غریب بوڑھے کو انصاف مل سکے۔

لیکن مجھے شدید کہ اس وقت ہوا جب منشہ صاحب بوڑھے کے "ٹھیک ہے میں حلقت میں آؤں گا تو پہلے" اس کا کہ واقعی اُس نے تمہاری بیٹی کو اغوا کیا ہے یا تم چارپیے لینے کے لیے ایک شریف آدمی پر الзам لگا رہے ہو۔ میں آکر لوگوں سے ملوں گا۔ جب لوگوں نے تمہاری بات کی گواہی دی تو میں کچھ کروں گا۔"

"سرکار اُس طالم زمیندار کے خلاف کسی کی بہت نہیں کہ گواہی دے یا اُس کے ظلم کے خلاف آواز ادا کر کر آپ ہم پر لیقین کریں، آپ کوئی بھی قسم لے لیں، ہم مسجد میں حلف اٹھانے کو تیار ہیں۔ ہم پر بہت بڑا ظلم ہوا تھا۔ مجھے صاف لگ رہا تھا کہ بوڑھا باب بوڑھا باب تھے اور اس غریب میں اتنی بہت کہاں کہ منشہ صاحب سامنے جھوٹ بولے لیکن منشہ صاحب اغوا کرنے والے کاتام سننے کے بعد انسٹھے طور پر اُس طالم کے خلاف کوئی بھی ادا کرنے کو تیار نہیں تھے۔ جب بوڑھا باب مفتیں ترے کر کے تحکم گیا تو مجھ سے نہ رہا گیا۔ میں بولا" جناب! یہ بوڑھا باب کہہ رہا ہے۔ اس کا ساتھ دیں، یہ ظلم ہوا ہے۔ ابھی تھانے دار کو فون کریں۔"

پہلے تو منشہ صاحب نہیں مانے لیکن جب میں نے بہت زور لگایا تو وہ چاروں ناچار میرے کہنے پر ایں اٹھا کر کرنے پر تیار ہو گئے اور ایں ایچ او کو فون بھی کر دیا کہ ان کے ساتھ تھاون کرو۔ بوڑھا باب اور مان تشکر آمیز نظر دیں۔ میری طرف دیکھتے ہوئے سلام اور شکریہ ادا کر کے باہر چلے گئے۔

اس کے بعد جو کچھ ہوا اس کے لیے نہ میں تیار تھا اور نہ ہی قارئین آپ ہوں گے۔ بوڑھے میاں یہی

## کیا ٹیلی پیشی پیچ ہے؟

تجھے، ارتکاز، مراقبہ، جس دم، سانس کی مشق، ترک حیوانات، کم بولنا، کم سوتا، فطرت اور مظاہر فطرت پر غور کرنا، اس پر ریاضت، مجہدہ، ترکیہ نفس، دل پر اللہ کا تصور، تصور شیخ وظیفہ جات، فنا فی شیخ، فنا فی رسول، قرب الہی، مشاہدہ حق، حقیقی اور ٹیلی پیشی، راہ حق کے مسافر درج بالا تمام امور سے بخوبی واقف ہیں۔ درج بالا کے علاوہ بھی تصور، سانسے جھوٹ بولے لیکن منشہ صاحب اغوا کرنے والے کاتام سننے کے بعد انسٹھے طور پر اُس طالم کے خلاف کوئی بھی ادا کرنے کو تیار نہیں تھے۔ جب بوڑھا باب مفتیں ترے کر کے تحکم گیا تو مجھ سے نہ رہا گیا۔ میں بولا" جناب! یہ بوڑھا باب کہہ رہا ہے۔ اس کا ساتھ دیں، یہ ظلم ہوا ہے۔ ابھی تھانے دار کو فون کریں۔"

میاں پر میں ٹیلی پیشی پر روشنی ڈالنے کی کوشش کرتا ہوں کہ کیا ٹیلی پیشی کا حقیقت سے کوئی تعلق ہے یا یہ میاں، میاں کی باتیں ہیں۔ بازار میں بے شمار لڑپچھلی پیشی پر موجود ہے کیونکہ موضوع بہت شاندار اور افسانوی ہے۔ اس لیے بے شمار لوگوں نے اس موضوع پر لکھا ہے وہی گھسی پتی باتیں۔ بے شمار نوجوان شیع میں اور داڑہ میں کرتے بھی ہیں ان پنڈنوں کے بعد ہی بہت ہار کر مشقیں ترک کر دیتے ہیں کیونکہ ٹیلی پیشی ہر در کے روحانی طالب علموں کا پسندیدہ ایسا تھا۔

کوئنکہ میں نے عرصہ دراز تک بیرون، فقیر و اور جعلی عاملوں کے پیچھے دھکے کھائے ہیں اور روحاں پر بھی اپنے دل کا اصل مقصد بھی تھی ہے کہ جس طرح میں نے بے شمار لوگوں کے پیچھے دھکے کھائے ہیں میرے پڑھنے والوں وقت بر باد نہ ہو اور وہ غلط لوگوں کے پیچھے دھکے کھانے کے بجائے اصل راستہ پر چلیں تاکہ ان کا وقت بھی برہاد رہے۔ آسانی سے اپنی روحانی قوتیں بیدار بھی کر سکیں۔

قارئین کی خدمت میں ادب سے گزارش ہے کہ میلی پیغمبھی خواب یا خیال نہیں ہے بلکہ یہ روز اول سے آنے والے تمام الہی روحانیت ایک دوسرے سے رابطہ اور روحانی توجہ دینے کے لیے استعمال کرتے آئے ہیں۔ اس کو سمجھا جائے لیے میں ایک سچا واقعہ بیان کرنے لگا ہوں تاکہ پڑھنے والے آسانی سے سمجھ سکیں۔

قارئین میں ابتداء میں بتاچکا ہوں کہ میرے خاندان میں بہت سارے لوگ روحانیت کو مانے والے ہیں۔ والد صاحب نے صوفی صاحب کو چھیرتے ہوئے کہا کہ تم خود کو کیا سمجھتے ہو۔ کسی اور کو بھی موقع دو، ہر چیز پر قبضہ کر سلوک کی بہت ساری منازل بھی طے کر چکے تھے۔ انہی لوگوں میں میرے ماموں ہارون رشید بھی تھے جن کا ذکر میں اسی میں کرچکا ہوں۔ بہت بڑے ولی اللہ تھے اور لڑکپن سے ہی روحانیت میں پڑے ہوئے تھے۔ طویل ذکر اذکار، حمادا، مراقبہ جات اور ریاضوں کے بعد اپنی روحانی قوتیں بیدار کر چکے تھے۔ میلی پیغمبھی کے لیے کامل یکسوئی اور ارزناک ایک طریقہ ہوتی ہے، وہ یہ مشقیں بھی کر چکے تھے۔ وہ اپنے مرشد کے انتہائی فرمابندردار تھے اور ان سے بہت عشق کرتے ہیں۔ میرے پیچن کی بات ہے کہ ایک دن وہ ہمارے گھر آئے اور میرے والد صاحب سے کہنے لگے کہ ہم نے صوفی عبد الملک سے ملنے جاتا ہے۔ میں ابتداء میں صوفی عبد الملک کے بارے میں بھی تھوڑا بتاچکا ہوں کہ بہت بڑے عامل اور متفقی بزرگ تھے۔ سورۃ یسین کے عرصہ دراز سے عامل تھے۔ سیر الارض پر قادر تھے۔ ان کے بارے میں مشہور تھا کہ وہ اسی پرواز کرتے ہیں اور گھنٹوں کا سفر لمحوں میں کر جاتے ہیں۔ ان کا حلقة ارادت بھی بہت زیادہ وسیع تھا۔ ہمارے خاندان اور ارد گرد کے دیہات میں ایک نیک بزرگ کے طور پر پہچانے جاتے ہیں۔

والد صاحب نے ماموں جان کا رابطہ کث جاتا۔ اس کے بعد ساری رات ماموں جان، والد صاحب اور صوفی صاحب مختلف وظیفہ جات، ان کے اثرات پر کاکر تے رہے۔ اس وقت تو مجھے سمجھ نہیں آئی لیکن جب آج میں غور کرتا ہوں تو احساس ہوتا ہے کہ کتنے بالکمال اور صاحب تسویں لوگ تھے۔ اتنے عروج پر ہونے کے باوجود کتنی سادہ اور عاجزی کے ساتھ زندگی گزار رہے تھے۔ میں اکثر پہنچا ہوں کہ میر اروحانیت کی طرف آنان بزرگوں کی دعاوں کا شمر ہے جو اللہ تعالیٰ نے اگلی نسل میں مجھے اس خدمت کے لیے پڑھتا ہے۔ وگرنہ میں تو خود کو بہت گنگہار سمجھتا ہوں۔

یہ تو تھا میلی پیغمبھی روحانی رابطہ یادل و دماغ کو پڑھنا اور ایک دوسرے سے رابطے میں رہنا اور میلوں دور ہو رہا اور حل پوچھنا لیکن تاریخ ایسے واقعات سے بھری پڑی ہے جب صوفیوں نے گمراہ ہو کر اس روحانی طاقت کا لاملا استعمال کیا۔

## توجه یا میلی پیغمبھی کا غلط استعمال

قارئین یقیناً پریشان یا الجھ گئے ہوں گے کہ غلط استعمال کیسے تو اس کے لیے بھی میں ایک مختصر واقعہ بیان کرتا ہوں جس سے پڑھنے والے آسانی سے سمجھ جائیں گے۔

ساتھ تھا۔ سارے راستے والد صاحب اور ماموں جان تاکہ پر بیٹھ کر صوفی صاحب کے گاؤں گئے۔ میں اسی دور میں سڑکیں بھی کچھی ہوتی تھیں، تقریباً چار گھنٹے کے سفر کے بعد ہم لوگ صوفی صاحب کے گاؤں میں پہنچ گئے۔ میں صاحب کیونکہ والد صاحب اور ماموں جان کے رشتہ دار بھی تھے، اس لیے بہت تپاک سے ملے۔ ان کا ردویہ اور گھر میں کھانے کی تیاری سے لگ رہا تھا کہ صوفی صاحب والد صاحب اور ماموں جان کی آمد سے پہلے ہی آ گاہ تھے۔ اس لیے انہوں نے صحن میں رنگین پائیوں والی چاپریاں بچھائی ہوئی تھیں اور دیسی مرغی کے پکنے کی خوبی سے سارا گھر مہک رہا تھا۔

لہا ہو تھا اور گمراہ صوفی نے کس طرح اپنے مریدوں کو اپنی مرضی کے خواب دکھا کر اپنے چنگل میں پھنسایا ہوا تھا۔ مان کی کہر ہی تھی کہ ہم نے اپنے بیٹے کو کمرے میں بند کر کے تالا لگایا ہوا ہے کیونکہ ہم جیسے ہی کھولیں گے وہ جیل میں بیڑے کوئی بات نہیں، میں سب سے آخر میں مل لوں گی۔ لیکن جب اس بیچاری کو بیٹھے ہوئے بہت دیر ہو گئی تو میں نے اس سمجھایا کہ یہ رش تو ساری رات چلتا ہے، صبح کے 4 بجے تک آپ کیے انتظار کریں گی؟ تو وہ بولیں کہ آپ برائے مہماں میری بات باہرجا کرائیں میں نہیں، لہذا میں ان کو لے کر باہر آ گیا اور ایک کونے میں کرسیوں پر بیٹھ کر کہا کہ جی ماں، قی ماماں کیا مسئلہ ہے؟ تو وہ بولیں، آپ نے اخبار میں فلاں بزرگ کا واقعہ پڑھا ہے تو میں نے کہا، ہاں جنہوں نے امام مہدی کا اعلیٰ کر دیا ہے تو وہ بولی، ہاں وہی ہیں۔ پروفیسر صاحب میں بہت مصیبت میں ہوں، خدا کے لیے میری مدد کریں اور مجھے اس مشکل سے نکالیں۔ یہاں پر میں اپنے پڑھنے والوں کی توجہ چاہوں گا اور ایک اہم نقطے کی وضاحت کرنے کی کوشش کروں گا۔

ہر سال آپ اخبارات میں پڑھتے ہیں کہ فلاں صوفی نے امام مہدی ہونے کا دعویٰ کر دیا ہے اور گمراہ صوفی کے جانش مرید بھی ہوتے ہیں۔ اگر بولیں ایسے گمراہ صوفی کو گرفتار یا الٹھی چارج کرتی ہے تو ایسے مرید جان بھی دینے کو لیا ہو تے ہیں بلکہ بعض گمراہ صوفیوں نے تو یہ بھی کہا کہ شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ، دامتا علی، ہجویری رحمۃ اللہ علیہ اور خواجہ میمن الدین چشتی اجمیری سلطان ہند کے تمام مقامات اور بزرگی آج سے ختم، اب ماضی کے تمام بزرگوں اور مولیٰ بزرگوں کی گردنوں پر میرا پاؤں ہے۔ میں تمام سے افضل ہوں اور حیرت والی بات یہ ہوتی ہے کہ ایسے تمام گمراہ صوفیوں کے مریدین ایسے صوفیوں کے دعوؤں کی تائید کرتے ہیں کہ ہاں ہمارے مرشد ایسے ہی باکمال مقام و مرتبے والے ہیں۔ یہاں پر میں یہ بھی بتاتا چلوں کہ ایسے تمام بزرگ تقریباً تو چہ اور ارٹکاز میں کمال حاصل کر چکے ہوتے ہیں اور ان کا مرزاں آن ہو چکا ہوتا ہے۔ کیونکہ ایسے گمراہ صوفی توجہ میں مہارت رکھتے ہیں، اس لیے اپنی اس مہارت یا صلاحیت کو استعمال میں لا کر اپنے مریدوں کے دماغوں کو بھی اپنے کنٹرول میں کر لیتے ہیں۔

ایسے گمراہ کن صوفیوں کا مرافقہ جب آن ہو جاتا ہے، ان کے باطن کا اندر ہیرا دور ہو جاتا ہے اور یہ زندگی اور آسمانی سیر کے قابل ہو جاتے ہیں تو ایلیس شیطان پھر ایک مضبوط جال اور پلانگ کے ساتھ ان کو گمراہ کرتا ہے۔ کیوال شیطان ایک انہائی طاقتور قوت رکھتا ہے اور لا ہوت اور جبروت کے مقامات کی سیر کے دوران صوفی صاحب شیطان کے حریوں کا شکار ہو جاتے ہیں اور شیطان کی باتوں کے بہکاوے میں آ کر کوئی نہ کوئی دعویٰ کر دیتے ہیں۔ اب ایسے صوفی ارٹکاز اور توجہ میں مہارت رکھتے ہیں، اس لیے یہ اپنے روحاںی تصرف کو بروئے کار لاتے ہوئے اپنے مریدوں کے ذہنوں اور خوابوں میں اپنی مرضی کے مناظر چلاتے ہیں۔ اگر تم تاریخ کے اوراق کا مطالعہ کریں تو تقریباً ہر سال کوئی نہ کوئی صوفی کوئی بڑے سے بڑا دعویٰ کرتا ہے اور اس دعویٰ سے پیچھے نہیں ہتا بلکہ اس پرختی سے قائم رہتا ہے۔ میری زندگی میں ایسے بے شمار صوفی اور مرید آچکے ہیں۔ یہاں میں زیادہ ذکر نہیں کروں گا۔ اس طرح میری کتاب طوالت کا شکار ہو کر اصل موضوع سے ہٹ جائے گی لیکن ان گمراہ صوفیوں پر، اللہ تعالیٰ نے زندگی دی تو ضرور لکھوں گا۔

درجن بالاتر مبحث سے آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ جو ماں میرے سامنے بیٹھی تھی، اس کا بیٹا کس طرح جھوٹے سے معمول جمعہ کے دن میں آستانہ عالیہ پر لوگوں سے مل رہا تھا۔ آستانہ حسب معمول لوگوں بھرا ہوا تھا۔ ایک بودھی عورت کافی دریے پیٹھی ہوئی تھی۔ میں نے اسے کئی بار کہا کہ آپ آ کر مل لیں تو وہ ہر بار بھی کہاں کوئی بات نہیں، میں سب سے آخر میں مل لوں گی۔ لیکن جب اس بیچاری کو بیٹھے ہوئے بہت دیر ہو گئی تو میں نے اس سمجھایا کہ یہ رش تو ساری رات چلتا ہے، صبح کے 4 بجے تک آپ کیے انتظار کریں گی؟ تو وہ بولیں کہ آپ برائے مہماں میری بات باہرجا کرائیں میں نہیں، لہذا میں ان کو لے کر باہر آ گیا اور ایک کونے میں کرسیوں پر بیٹھ کر کہا کہ جی ماں، قی ماماں کیا مسئلہ ہے؟ تو وہ بولیں، آپ نے اخبار میں فلاں بزرگ کا واقعہ پڑھا ہے تو میں نے کہا، ہاں جنہوں نے امام مہدی کا اعلیٰ کر دیا ہے تو وہ بولی، ہاں وہی ہیں۔ پروفیسر صاحب میں بہت مصیبت میں ہوں، خدا کے لیے میری مدد کریں اور مجھے اس مشکل سے نکالیں۔ یہاں پر میں اپنے پڑھنے والوں کی توجہ چاہوں گا اور ایک اہم نقطے کی وضاحت کرنے کی کوشش کروں گا۔

ہوئے۔ اس کے بعد وہ چلا گیا اور کبھی کبھی اپنے کسی پرانے ساتھی کو لے کر آتا ہے اور کہتا ہے ”پروفیسر صاحب اس گروہ بھی سمجھائیں، یہ بھی تک اسی غلط فہمی کا شکار ہے۔“ یہاں میں تمام روحانی طالب علموں سے ہاتھ جوڑ کر درخواست ہے ہوں کہ خدا کے لیے مراقبہ کھل جانے کے بعد منزل ملتی نہیں بلکہ سفر شروع ہوتا ہے اور اس وقت ہر قدم پر اللہ تعالیٰ کی راہنمائی کی ضرورت ہوتی ہے۔ خدا کے لیے عاجزی اپنا کیس، تکبر یا غروری نہیں۔

جسمانی پرواز کرتے تھے بلکہ جب بھی انہوں نے کہیں چانا ہوتا تھا تو وہ سائیکل پر یا پیڈل جاتے تھے۔ سائیکل اپنی پرواز کی بھی سمجھائیں، یہ بھی تک اسی غلط فہمی کا شکار ہے۔ چسمانی پرواز کے لیے استعمال کرتے تھے ورنہ انہیں سائیکل کی ضرورت نہ تھی۔ چسمانی پرواز کے علاوہ ان کی اور بھی بہت ساری کرامتیں مشہور تھیں۔ بے شمار لوگ ان سے فیض یا ب ہوتے رہا ان کی شہرت ایک ولی اللہ کے طور پر اردو گرد کے دیہات اور شہروں تک تھی۔

اس وقت میری عمر آٹھ یا دس سال کی ہو گئی جب ان کے بیٹے کی شادی تھی اور ہم سب ان کے گھر شادی پر ہوتے تھے۔ میں ابھی بچہ ہی تھا لیکن ان کی پراسرار قتوں کا چرچا ہر سو پھیلا ہوا تھا۔ اس لیے میری فطرت میں بچپن اس اور کھون ہے، اس کے ہاتھوں مجرور ہو کر میں ان کی ذات میں بہت دلچسپی لیتا تھا۔ میرا ایک کزن جو مجھے اتنا اور شعوری طور پر پختہ بھی تھا، میں نے اس سے کہا کہ بابا جی کے پاس جنات ہیں اور یہ ہوا میں اڑتے ہیں تو بحث بھی ہر دور میں ہوتی رہی ہے۔ اگر Discovery چینل یا نیشنل جیوگرافک پر کوئی غیر مسلم روحانی کمال دکھانے کا قول ہے اور اگر کوئی مسلم صوفی عبادت، ریاضت اور حجہ پرے کے بعد اپنی روحانی قوتیں بیدار کر لے تو انکار اور شدید ممانعت کی جاتی ہے۔ بہر حال یہ تعریف تقدیم ہر دور میں ہوتی رہی ہے اور ہوتی رہے گی۔ یہاں میں روحانی بیداری اور ترقی کے عروج بلکہ نقطہ کمال پر جو صوفی ہوتے ہیں، وہ بیان کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔

دنیا بھر میں جتنے بھی روحانی طالب علم ہوتے ہیں، وہ عبادت، ریاضت اور حجہ پرے کے بعد اور مراقبہ ادا کار میں یکسوئی اور کمال حاصل کرنے کے بعد روحانی پرواز کرتے ہیں۔ پہلے تو وہ روحانی یعنی خیالی اور روح کی پرواز کرتے ہیں لیکن جیسے جیسے وہ روحانی ترقی کرتے جاتے ہیں تو ایک لمحہ بھی آتا ہے جب الہی روحانیت اپنی روح یا خیال کے ساتھ جسمانی پرواز بھی کر جاتے ہیں یعنی ایک ملک سے دوسرے ملک بھی چند لوگوں میں جا سکتے ہیں۔ یہ روحانیت کی مراحل ہوتی ہے جب سالک زمان و مکان سے آزاد ہو جاتا ہے۔

مری میں جب میں جذب کے دور سے گزر رہا تھا تو شاید مجھ پر بھی ایسی حالت طاری ہو جاتی تھی۔ جب ہیں پہاڑوں پر اس تیزی پلکہ بر ق رفتاری کے ساتھ چلتا کہ میرے لوكل دوست اکثر آپس میں باقی کرتے کہ بھی صاحب کے جنات اُن کو اڑا کر لے جا رہے ہیں۔ جن لوگوں کو اس کا یقین نہیں ہے وہ مری میں زندہ موجود لوگوں سے تعلق رکھتے ہیں کہ واقعی ایسا ہوتا تھا۔

میری زندگی میں بھی کچھ ایسے بزرگ آئے جو جسمانی پرواز یعنی سیر الارض پر عبور کہتے تھے۔ ان کے ساتھ چلتے ہوئے اکثر میلیوں کا سفر چند منٹوں میں طے ہو جاتا تھا۔

یہاں پر جو چاوا قلع میں بیان کرنے جا رہوں، وہ بھی جسمانی پرواز کے متعلق ہی ہے جو جنوب میں ایک چکر دوسری جگہ پہنچ جاتے تھے۔ ہمارے خاندان میں میرے بچپن میں ایک صاحب کرامت صوفی تھے جو اہل کرامت اور کمال کے مقام پر فائز تھے۔ نیکی اور تقویٰ میں کوئی ان کا ثانی نہ تھا۔

ان کے پارے میں یہ بات مشہور تھی کہ وہ سیر الارض یعنی جسمانی پرواز بھی کر لیتے ہیں کیونکہ وہ بکھی بھی اس ا

پھولہ ہوا تھا۔ بہر حال ہم جب اس جگہ پر پہنچے جہاں پر بابا جی اپنی سائیکل چھپا کر گئے تھے تو سمجھ آگئی کہ بابا جی ساں لے کر کافی دیر پہلے جا چکے تھے۔ اب ہم بابا جی کے گاؤں کی طرف دوڑے۔ جب شادی والے گھر میں داخل ہو کھانا کھل چکا تھا اور بابا جی دیگوں پر پیشے ہوئے کھانا بانت رہے تھے۔ پتہ نہیں دیگوں میں چاول وغیرہ تھے کہاں وہ پر اتنی بھر بھر کر زردہ بانت رہے تھے۔ میں اور میرا کزن بھی اپنی پلیٹ اٹھا کر بابا جی سے چاول لئے گی نے میرے کزن کو اس کے کان سے پکڑ لیا اور پیار سے مارتے ہوئے کہا "تم بہت شیطانیاں کرتے ہو، دوسرا بھی جاسوی یا پچھا کرنا چھی بات نہیں۔" جب میں نے زردہ، چاولوں کے لیے اپنی پلیٹ بابا جی کے سامنے کی توہماں پر چاولوں کے ساتھ چھوڑا رے اور بادام ڈالتے ہوئے میری طرف غور سے دیکھا اور کہا "دنیا دی کھانے کے ساتھ سماں تھیں رو حانی لنگر بھی دے دیا ہے۔ ابھی تو تم پچے ہو لیکن جب بڑے ہو گے تو میری بات کو سمجھ جاؤ گے۔" کہاں پر ابھی بچھتا، مجھے بابا جی کی لنگر اور باداموں والی بات اس وقت تو سمجھ نہیں آئی لیکن آج میں اکثر سوچتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اپنا عشق اور مخلوق کی خدمت کا جذبہ دے دیا ہے تو یقیناً بابا جی کے رو حانی لنگر کا بھی کوئی دکوئی ان کی دعاؤں کا شمر ہے۔

جب میں تلاشِ حق کے سفر میں بے شمار نام نہاد جھوٹے اور خالی بزرگوں سے ملتا تو مجھے شدت۔ بھی کی محسوس ہوتی کہ کاش اگر وہ ہوتے تو میری مشکل آسان ہو جاتی لیکن اس میں بھی یقیناً میرے اللہ کی کوئی مشیت ہوگی۔ مجھے آج بھی بابا جی کے زردہ اور بادام چھواروں کا ذائقہ یاد ہے اور ان کا رو حان کرنے کے لیے کافی تھا کیونکہ بابا جی زیادہ تر جذب میں رہتے تھے اور اپنا خیال بھی نہیں رکھتے تھے لیکن آج وہ خود

لیکن ہند پپ کو چلا کر نہار ہے تھے جبکہ اس سے پہلے میں نے کبھی بابا جی کو نہانتے نہیں دیکھا تھا۔ میں جران تھا کہ آدھی رات کے بعد بابا جی کیوں نہار ہے ہیں۔ بابا جی تو اپنے آپ میں مست رہتے ہیں، یہ کون آرہا ہے کہ بابا جی جیسا مجدوب اداہ گی نہار ہا ہے۔ میں بہت زیادہ حریت و تجسس سے یہ سب دیکھ رہا تھا۔ میری نیند اڑ چکی تھی اور میں چاک و چوبند ہو کر پاٹری کے لیے کیا کیا کر رہا تھا کہ آج یقیناً کچھ خاص ہونے والا ہے۔ کیونکہ بابا یوسف زیادہ تر جذب اور مستی میں رہتے تھے لیکن آج ان کی ہرا دا اور حرکت سے ہوش مندی نظر آ رہی تھی۔ بات نہانے پر ختم نہیں ہوئی بلکہ شدید حیرت مجھے اس وقت ہوئی جب رہے ہوتے ہیں۔ یہ مختلف حلیوں اور روپ میں مختلف جگہوں پر اپنی ڈیوبٹی دے رہے ہوتے ہیں۔ میں بھی ساری گمراہ تلاش میں رہا اور کیسے شکر ادا کروں اپنے سونہنے رب کا کہ مجھے کئی ایسے الہی ڈیوبٹی بزرگوں کا دیدار اور خدمت کا موقع اسی ملا۔ ایسے بزرگوں کی ڈیوبٹی یا محبت میں ایک لمحہ ساری عمر کی ریاضت سے قیمتی ہے۔ ان کے ہاتھ کا ایک نوالا یا ایک اللہ سمندر پینے کے برابر ہے۔ یہ پراسرار اور اس کا ناتھ کے سب سے قیمتی بندے اپنی مستی اور سرور میں عشق الہی کے سڑاں روں دواں اور رتبا کعبہ کی دی ہوئی ذمہ دار یاں احسن طریقے سے نہار ہے ہوتے ہیں۔ ایسے ہی گوہر نایاب بزرگوں میں سے ایک سے ملاقات اور دیدار کا ذکر میں کرنے جا رہا ہوں۔

ان دونوں میں مری میں جاپ کر رہا تھا کہ ایک دن مشیتِ الہی کے تحت مجھے شدت سے بابا یوسف کی یاد آئی۔ اولیائے کرام سے محبت کرنے والے اور تلاشِ حق کے مسافر ساری عمر اس تلاش میں رہتے ہیں کہ دلکشی دلی، قطب، ابدال سے ملاقات یاد دیدار ہو جائے لیعنی الہی ڈیوبٹی جو اللہ کے دیے ہوئے اختیارات سے زین کا اللام۔ اسی لیے میں اسی نے نہار کر اپنے تھیلے سے نیا صاف سوت نکالا اور پکن لیا۔ واہ کیا بات ہے، یہ مجھے جیان کر دینے والی بات تھی۔ پہلے پہننے کے بعد بابا جی نے اپنے بال ٹھیک کیے، عطر یا کوئی خوشبوگاں اور جائے نماز بچھا کر اس پر ادب و احترام سے پڑھنے کے لیے وہ تیار ہو کر بیٹھ گئے اور اب لگ رہا تھا کہ وہ کسی کا انتظار کر رہے ہیں اور میں بھی شدت سے اگلے سین کا انتظار کر رہا تھا کہ اب کیا ہو گا۔ یہ کون خاص مہمان آ رہا ہے جس کے انتظار میں بابا جی مکمل نہاد ہو کر تیار ہو کر بیٹھ گئے ہیں۔ بابا جی کو کھوڑی دی ریاضی طرح انتظار کرتے تھے۔ اچاک کوئی مجدوب صحن میں داخل ہوا۔ بابا جی نے جیسے ہی آنے والے مجدوب کو دیکھا، وہ انتہائی ادب اور احترام سے کھڑے ہو گئے۔ جو مجدوب آئے انہوں نے پھٹے پرانے کپڑے پہنے ہوئے تھے۔

بابا جی اور سرکے بال بہت زیادہ بڑھے ہوئے تھے جو بتار ہے تھے کہ عرصہ دراز سے جامت نہیں کرائی۔ مجدوب آ کر بابا

یوسف سے گلے ملا اور دونوں بزرگوں نے آپس میں بات چیت شروع کر دی۔ بابا یوسف اپنائی ادب اور احترام کی بھی کوئی راستہ دکھانے گایا میری ساری عمر تلاش میں ہی گزر جائے آئے واملے مجدوب کی باتیں بلکہ ہدایات سن رہے تھے جیسے کوئی استاد اپنے شاگرد یا مدرسہ پنے مرید کو نیا سبق ادا کر دے رہا ہو اور بابا یوسف ہمہ تن گوش ان کی باتیں سن رہے تھے۔ میرے اندر شدید تحسیں اور شوق تھا کہ بابا یوسف کو کسی کا اس طرح عقیدت یا احترام کرتے ہوں، باہر بلیں اور مجدوب بابا سے ملائیں کیونکہ میں نے کبھی بھی بابا یوسف کو کسی کا اس طرح عقیدت یا احترام کرتے ہوں، تھا۔ بابا جی یوسف کا احترام سے کھڑے ہو ناتارہا تھا کہ آئے والے مجدوب ببابا ربیعی میں ان سے بڑے بزرگ اسے مرضد ہیں۔ آئے والے مجدوب ببابا جی کی وضع سے لگ رہا تھا کہ وہ ہوش میں نہیں لیکن وہ باتیں ہوش مندوں والی تھے۔ دلوں بزرگ کافی دیر تک ایک دوسرے سے راز و نیاز کی باتیں کرتے رہے اور میں دل میں دل میں بارہار کا خواہش اور دعا مانگ رہا تھا کہ کاش ببابا یوسف مجھے بھی باہر بلیں تاکہ میں بھی مجدوب ببابا سے مل سکوں اور ان کا اسکوں۔ آخر کافی دیر کے بعد اللہ تعالیٰ اور بابا یوسف کو میرے اوپر ترس آئی گیا۔ بابا یوسف نے مجھے آواز دی "او ما ہمارے پاس آؤ۔" میرا دل تیزی سے دھڑکنا شروع ہو گیا۔ میں تیزی سے باہر کی طرف لپکا۔ جدھر ببابا یوسف اور بابا کھڑے تھے۔ میری چھٹی حس مجھے بار بار یہ احساس دلارہی تھی کہ آئے والے مجدوب ببابا جی کوئی بہت بڑے ہیں جن کے سامنے ببابا یوسف اپنائی احترام کے ساتھ کھڑے ہیں، لہذا میں بھی پاس جا کر سلام کہہ کر احترام سے کھڑے گیا۔ میں خوف، تحسیں، بہیت اور خوشی کی جلی کیفیت کے زپراڑ تھا۔ میں اپنے آپ میں نہیں تھا۔ میری قوں جواب دے چکی تھی۔ میں خاموش کھڑا تھا۔ آخر ببابا یوسف نے میرے کندھے پر ہاتھ رکھا اور بولے "سر کارا یہ مانگتا ہے۔ عرصہ دراز سے میرے پاس آتا ہے۔ میں اس کوئی بار بھجا کا ہوں کہ فقیری، درویشی تھا رے بس کی ہاتھ لیکن یہ باز نہیں آتا۔ جب بھی میرے پاس آتا ہے، فقیری کا تقاضا کرتا ہے۔ پڑھائیاں بہت کرتا ہے۔ سر کاراں کریں اور اس کو بھی کچھ لکھ دے دیں۔" ببابا یوسف کے چپ ہونے پر مجدوب ببابا جی بولے، وہ مکمل ہوش میں تھے۔

جسے مخاطب ہوئے اور کہا "جی بیٹا کیا چاہتے ہو۔ فقیری، درویشی لے کر کیا کرو گے؟" اسی دوران میرے حواس بھی ناول چکے تھے۔ ببابا جی میں خود نہیں جانتا، میں کیا چاہتا ہوں۔ کس تلاش میں ہوں۔ کیوں ہوں، میرا مقصد کیا ہے۔ بزرگوں، مزاروں پر کس کی تلاش میں جاتا ہوں۔ فقیری، درویشی کیا ہے۔ میرا اس سے کیا تعلق ہے۔ میں لے کر کیا کریں گا۔ مجھے خود اس کی سمجھنہیں آتی۔ بس مجھے لگتا ہے، جیسے میں کسی کی تلاش میں ہوں۔ میری روح صدیوں سے کسی کی آنکھیں تو شاید آج مجدوب ببابا جی مجھے کرنٹ لگا گئے تھے۔ مجدوب ببابا جی کے جانے کے بعد میں اور بابا میں ہے۔ کوئی ایسی پراسرار پیاس ہے، تلاش ہے کہ میں بھی نہیں جانتا۔ بے چینی اور بے قراری بے پناہ ہے۔ خدا کے پیاس ہے۔ کوئی ایسی پیاس بجھادیں۔ میرے اندر کے اندر ہر دو کر دیں۔ میں خالی ہوں، میری روح کی گمراہیوں میں پیاس ہے۔ خدا کے لیے اس کو بھر دیں۔ ببابا جی میں نے سارے زمانے کی کتابیں پڑھ لی ہیں۔ پتھریں، میں کتنے سمندر پیچکا ہوں لیکن پیاس اور بے سکونی جاری ہے۔ سارا دن ذکر اذکار، مراثقہ کرتا ہوں۔ عرصہ دراز سے لذک حیوانات کر رہا ہوں لیکن ابھی تک اندر ہے کاندھا ہوں۔ میرے من کی پیاس اور اندر ہیرا ویسے کا ویسا ہی ہے۔ میری آنکھیں کر تے رہے۔ انہی باتوں کے دوران ایسی پتھریں کب میری آنکھ لگ گئی۔ میں ساری رات خواب دیکھتا رہا کہ

یوسف سے گلے ملا اور دونوں بزرگوں نے آپس میں بات چیت شروع کر دی۔ ببابا یوسف اپنائی ادب اور احترام کی بھی کوئی راستہ دکھانے گایا میری ساری عمر تلاش میں ہی گزر جائے آئے والے مجدوب کی باتیں بلکہ ہدایات سن رہے تھے جیسے کوئی استاد اپنے شاگرد یا مدرسہ پنے مرید کو نیا سبق ادا کر دے رہا ہو اور ببابا یوسف ہمہ تن گوش ان کی باتیں سن رہے تھے۔ میرے اندر شدید تحسیں اور شوق تھا کہ ببابا یوسف کو کسی کا اس طرح عقیدت یا احترام کرتے ہوں، باہر بلیں اور مجدوب ببابا سے ملائیں کیونکہ میں نے کبھی بھی ببابا یوسف کو کسی کا اس طرح عقیدت یا احترام کرتے ہوں، تھا۔ بابا جی یوسف کا احترام سے کھڑے ہو ناتارہا تھا کہ آئے والے مجدوب ببابا ربیعی میں ان سے بڑے بزرگ اسے مرضد ہیں۔ آئے والے مجدوب ببابا جی کی وضع سے لگ رہا تھا کہ وہ ہوش میں نہیں لیکن وہ باتیں ہوش مندوں والی تھے۔ دلوں بزرگ کافی دیر تک ایک دوسرے سے راز و نیاز کی باتیں کرتے رہے اور میں دل میں دل میں بارہار کا خواہش اور دعا مانگ رہا تھا کہ کاش ببابا یوسف مجھے بھی باہر بلیں تاکہ میں بھی مجدوب ببابا سے مل سکوں اور ان کا اسکوں۔ آخر کافی دیر کے بعد اللہ تعالیٰ اور ببابا یوسف کو میرے اوپر ترس آئی گیا۔ ببابا یوسف نے مجھے آواز دی "او ما ہمارے پاس آؤ۔" میرا دل تیزی سے دھڑکنا شروع ہو گیا۔ میں تیزی سے باہر کی طرف لپکا۔ جدھر ببابا یوسف اور بابا کھڑے تھے۔ میری چھٹی حس مجھے بار بار یہ احساس دلارہی تھی کہ آئے والے مجدوب ببابا جی کوئی بہت بڑے ہیں جن کے سامنے ببابا یوسف اپنائی احترام کے ساتھ کھڑے ہیں، لہذا میں بھی پاس جا کر سلام کہہ کر احترام سے کھڑے گیا۔ میں خوف، تحسیں، بہیت اور خوشی کی جلی کیفیت کے زپراڑ تھا۔ میں اپنے آپ میں نہیں تھا۔ میری قوں جواب دے چکی تھی۔ میں خاموش کھڑا تھا۔ آخر ببابا یوسف نے میرے کندھے پر ہاتھ رکھا اور بولے "سر کارا یہ مانگتا ہے۔ عرصہ دراز سے میرے پاس آتا ہے۔ میں اس کوئی بار بھجا کا ہوں کہ فقیری، درویشی تھا رے بس کی ہاتھ لیکن یہ باز نہیں آتا۔ جب بھی میرے پاس آتا ہے، فقیری کا تقاضا کرتا ہے۔ پڑھائیاں بہت کرتا ہے۔ سر کاراں کریں اور اس کو بھی کچھ لکھ دے دیں۔" ببابا یوسف کے چپ ہونے پر مجدوب ببابا جی بولے، وہ مکمل ہوش میں تھے۔

جسے مخاطب ہوئے اور کہا "جی بیٹا کیا چاہتے ہو۔ فقیری، درویشی لے کر کیا کرو گے؟" اسی دوران میرے حواس بھی ناول چکے تھے۔ ببابا جی میں خود نہیں جانتا، میں کیا چاہتا ہوں۔ کس تلاش میں ہوں۔ کیوں ہوں، میرا مقصد کیا ہے۔ بزرگوں، مزاروں پر کس کی تلاش میں جاتا ہوں۔ فقیری، درویشی کیا ہے۔ میرا اس سے کیا تعلق ہے۔ میں لے کر کیا کریں گا۔ مجھے خود اس کی سمجھنہیں آتی۔ بس مجھے لگتا ہے، جیسے میں کسی کی تلاش میں ہوں۔ میری روح صدیوں سے کسی کی آنکھیں تو شاید آج مجدوب ببابا جی مجھے کرنٹ لگا گئے تھے۔ مجدوب ببابا جی کے جانے کے بعد میں اور بابا میں ہے۔ کوئی ایسی پراسرار پیاس ہے، تلاش ہے کہ میں بھی نہیں جانتا۔ بے چینی اور بے قراری بے پناہ ہے۔ خدا کے پیاس ہے۔ کوئی ایسی پیاس بجھادیں۔ میرے اندر کے اندر ہر دو کر دیں۔ میں خالی ہوں، میری روح کی گمراہیوں میں پیاس ہے۔ خدا کے لیے اس کو بھر دیں۔ ببابا جی میں نے سارے زمانے کی کتابیں پڑھ لی ہیں۔ پتھریں، میں کتنے سمندر پیچکا ہوں لیکن پیاس اور بے سکونی جاری ہے۔ سارا دن ذکر اذکار، مراثقہ کرتا ہوں۔ عرصہ دراز سے لذک حیوانات کر رہا ہوں لیکن ابھی تک اندر ہے کاندھا ہوں۔ میرے من کی پیاس اور اندر ہیرا ویسے کا ویسا ہی ہے۔ میری آنکھیں کر تے رہے۔ انہی باتوں کے دوران ایسی پتھریں کب میری آنکھ لگ گئی۔ میں ساری رات خواب دیکھتا رہا کہ

میں زمین اور آسمان پر اُڑ رہا ہوں اور پتہ نہیں کتنی دور تک میں ہوا میں اڑتا رہا۔ بے شمار نئے علاقوں کی سیر بھی کی جسے جلدی اٹھادیا کیونکہ بابا جی نے بھی کہیں اور جانا تھا، لہذا ناشتہ کرنے کے بعد میں نے مری کی طرف ملڑھا میں منزل کے قریب آگیا تھا۔

ایسے اُوگ تو میرے پاس بے شمار آچکے ہیں جو کہتے ہیں کہ وہ رات کو خواب میں آسمانوں میں اڑتے ہیں یا

الامات مقدسہ کی زیارت یا مختلف شہروں اور بزرگوں کے مزارات پر سیر کرتے ہیں۔

صلاحیت میرے اندر بھی پچپن سے تھی کہ سیڑوں بار میں خواب میں اُڑ کا ہوں اور ہر بار میں خواب میں یہی

باب کی پار خواب نہیں ہے بلکہ اب کی بار میں سچ میں اُڑ رہا ہوں۔ اصل میں جن لوگوں میں روحانی قوت زیادہ یا

بڑا ہوتی ہے اکثر رات کو ہوا میں اڑتے ہیں۔ میرے پاس کچھ لوگ تو ایسے آئے کہ وہ اپنے سچے خوابوں سے

تو سچے خوابوں اور فکر میں خوابوں کا نہ ختم ہونے والا سلسہ شروع ہو جاتا ہے۔ اکثر جورات کو خواب میں نظر آتا ہے اور اگر کسی کو زخمی حالت میں

ثابت ہو جانا۔

خالق کائنات نے حضرت انسان کو جسمانی اور روحانی بہت ساری خوبیوں سے فواز ہے۔ ہم اس خوبیوں کی ایسا

رہتے ہیں لہذا یہاں پر زندگی کو بھر پور طریقے سے گزارنے کے لیے اور چیزوں کے درک کے لیے اللہ تعالیٰ انسان

خسمی یعنی دیکھنا، سوچننا، سنسنا، چکھنا اور چھونا سے فواز تھا۔ حس کے ذریعے انسان ایک بھرپور اور کامیاب زندگی کا رہا

کیونکہ انسان جسم اور روح دو چیزوں کا مرکب ہے۔ جس طرح ہمارا مادی وجود اس دنیا میں رہتا ہے اسی طرح

باطن کے اندر بھی ایک پوری کائنات آباد ہے اور باطن کے بھی محوسات ہیں لیکن باطن تک رسائی کے لیے ہم اسی طرح

باطنی خواص بیدار کرنے پڑتے ہیں۔ کچھ لوگوں میں کیونکہ فطری طور پر لطافت زیادہ ہوتی ہے لہذا ان کے اندر ہم اسی طرح

خواص بیدار ہوتے ہیں۔ ہمارے شعور دل و دماغ کو معلومات مختلف ذراائع سے ملتی ہیں مثلاً انبیاء اور عجیبہوں کی کوئی

فرشتہ جرأتیں لے کے آتا تھا۔ اب کیونکہ سرکار دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

## سچے اور پروازی خواب

دورانِ مرافقہ جب فرد ترکیہ نفس سے گزرتا ہے اور دل کا آئینہ تمام روحانی بیاریوں سے صاف ہے۔

تو سچے خوابوں اور فکر میں خوابوں کا نہ ختم ہونے والا سلسہ شروع ہو جاتا ہے۔ اکثر جورات کو خواب میں نظر آتا ہے اور اسے ثابت ہو جاتا۔

خالق کائنات نے حضرت انسان کو جسمانی اور روحانی بہت ساری خوبیوں سے فواز ہے۔ ہم اس خوبیوں کی ایسا

رہتے ہیں لہذا یہاں پر زندگی کو بھر پور طریقے سے گزارنے کے لیے اور چیزوں کے درک کے لیے اللہ تعالیٰ انسان

خسمی یعنی دیکھنا، سوچننا، سنسنا، چکھنا اور چھونا سے فواز تھا۔ حس کے ذریعے انسان ایک بھرپور اور کامیاب زندگی کا رہا

کیونکہ انسان جسم اور روح دو چیزوں کا مرکب ہے۔ جس طرح ہمارا مادی وجود اس دنیا میں رہتا ہے اسی طرح

باطن کے اندر بھی ایک پوری کائنات آباد ہے اور باطن کے بھی محوسات ہیں لیکن باطن تک رسائی کے لیے ہم اسی طرح

باطنی خواص بیدار کرنے پڑتے ہیں۔ کچھ لوگوں میں کیونکہ فطری طور پر لطافت زیادہ ہوتی ہے لہذا ان کے اندر ہم اسی طرح

خواص بیدار ہوتے ہیں۔ ہمارے شعور دل و دماغ کو معلومات مختلف ذراائع سے ملتی ہیں مثلاً انبیاء اور عجیبہوں کی کوئی

فرشتہ جرأتیں لے کے آتا تھا۔ اب کیونکہ سرکار دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

بڑا جاتا۔ سرکار مدینہ سرود دو عالم نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور شیر خدا مولا علی کرم اللہ و جہس کی خواب میں زیارت ہوئی

ایک رات میں آسمان کی سیر کرتے کرتے ایک ایسی پراسرار جگہ پر چلا جاتا اور چھپا جاتا۔

ایک رات میں کچھ کا یہے چھپے بھی تھے جو غوفت ہو چکے تھے۔ میں بڑی دریک آن چھروں میں اپنے والد صاحب اور

واضح معلومات دیتی ہے وہ ہے خواب، جب بھی ہم خوابوں کی بات کرتے ہیں تو حضرت یوسف علیہ السلام کے ذراائع

ذراائع کی تعلق ہے۔ میں نیند کے عالم میں جب اللہ تعالیٰ کی ذات سمجھتی ہے تو خواب میں دکھادیتی ہے۔

بھی روحانی ترقی اور لطافت کے ساتھ بہت ہی گہر تعلق ہوتا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہر شخص کو چھٹی حس اور کسی دل کی

ستک متفہی کی صلاحیت دے رکھی ہے۔ وہ الگ بات ہے کہ کسی میں کم اور کسی میں زیادہ۔ مثال کے طور پر آ

کرنے کی کوشش کی ہے۔

ملاقات ہوتی۔ اکثر خوابوں میں پہاڑوں، صحراؤں، کھیتوں، باغوں اور سمندروں کے اوپر پرواز کا عمل جاری رہتا ہے جسیں باغ میں چلا جاتا ہے۔ بہت ہی عالی شان قسم کے محلات ہوتے۔ ویسے محلات روئے رہتے۔ جسیں جو میں خوابوں میں دیکھتا ہے پر ورنہ اور دل کش نظارے ہوتے کہ میں ان میں حقیقت مجھ کے لئے جگہ کو جاتا اور دل کے ساری عمر یہیں گزار دوں۔ عجیب و غریب مناظر ہوتے۔ بعض اوقات بہت نورانی لوگوں سے ملتا اور اگر کبھی میں اس سوال پوچھتا تو وہ خاموشی سے میری طرف دیکھتے تھے۔ ایک رات میں خواب میں مجھ پرواز کا درجہ ایک ایسی چیز تھا۔ پر ہر طرف نور ہی نور تھا۔ اور میں جا کر اس نور میں غوطہ زن ہو گیا۔ میں کافی دیر اس نور میں نہتا رہا۔ چاروں طرف دو شفی کا سیلا ب آیا ہوا تھا۔ میں اس نور کے سیلا ب میں اتنا نہایا کہ مجھے لگا میرا جو جو بھی روشنی کا بن گیا ہے۔ میری اور نس سے روشنیاں اُبُل رہی تھیں۔ یہ ایسا جہاں تھا جہاں پر چاروں طرف سے روشنیوں کی برسات تھی۔ میں اس روشنی کے دریا یا سیلا ب میں غرق ہا۔ کبھی کبھی جب میں ایسے دلکش نظارے دیکھتا تو مجھے لگتا کہ کوئی نادی نہیں ہے۔ اسے روح ہے جو مجھے ایسے مقامات پر لے کر جاتی ہے کیونکہ اکثر مجھے محسوس ہوتا کہ دورانِ خواب کوئی اور بھی ہے۔ مجھ پرواز ہے لیکن مجھے نظر نہ آتا۔ بہر حال ایک حیرت کدھ تھا، میں جس میں مجھ پرواز یا سفر کر رہا تھا۔

حصہ دراز سے میرے ذہن میں بلیک ہوں تھا۔ ایک رات میں اڑتے اڑتے اُس جگہ پر پہنچا تو میں نے اندر دل کی لاش کی لیکن مجھ کی نادیدہ ہاتھ نے پکڑ کر پیچھے کھینچ لیا اور روک دیا کہ اندر نہیں جانا۔ اور نس سے روشنیاں اُبُل رہی تھیں۔ یہ ایسا جہاں تھا جہاں پر چاروں طرف سے روشنیوں کی برسات تھی۔ میں اس روشنی کے دریا یا سیلا ب میں غرق ہا۔ کبھی کبھی جب میں ایسے دلکش نظارے دیکھتا تو مجھے لگتا کہ کوئی نادی نہیں ہے۔ اسے روح ہے جو مجھے ایسے مقامات پر لے کر جاتی ہے کیونکہ اکثر مجھے محسوس ہوتا کہ دورانِ خواب کوئی اور بھی ہے۔

اللہا میں کبھی نہ دیکھے۔ ایک حیرت کی دنیا آباد تھی میرے خوابوں میں۔

## پاگل پن یا مجد و بیت

ڈکرا ذکار، مر اقبہ، جسی دم، ترک حیوات اور اڑکاڑ کی مشقتوں کے بعد میں کافی عرصہ خالی پن یا اپنے من میں خلا  
کر رہا۔ شروع میں جب میں No Mind یا خالی پن کا شکار ہوا تو مجھے اکثر لگتا کہ شاید میں پاگل پن کی طرف بڑھ رہا  
ہوں۔ پاگل ہو گیا ہوں۔ میرے من میں تاریکی کا سمندر بہت گرا تھا۔ اس گمراہی میں پتہ نہیں کیا تلاش کر رہا تھا، روح اور  
پھیلی ہو، اُن کے چیزوں پر ملکوتی حسن اور نور پھیلا ہوا تھا۔ اُن کے جسموں سے نورانی شعاعیں نکل رہی تھیں اور ان  
شعاعوں سے پورا کمرہ سفید اور دھیارہ روشنی سے بھر گیا تھا۔ پھر ان بزرگوں نے آپ میں باقی شروع کر دیں۔ ہم اپنے  
وہ چلے گئے لیکن صبح کو جب میں جا گا تو میرے کمرے میں وہی رات والی مسحور کن خوبصورت رہی تھی۔ اب پتہ نہیں۔  
تھا کہ حقیقت تھی۔ بعض اوقات دورانِ خواب جب میں خلا میں مجھ پرواز ہوتا تھا تو ایک بہت ہی خوفناک شکل کا آدمی  
طرف تیزی سے اڑتا ہوا آتا۔ اُس کے تیور بہت خطرناک ہوتے تھے جیسے وہ مجھے نقصان پہنچانا چاہتا ہے۔ مجھے لگتا  
ہے مجھ پر حملہ کر کے مجھے زخمی کر دے گا یادہ مجھے ڈراتا تھا کہ میں اُس علاقے میں سیر یا کیوں اڑ رہا ہوں۔ لیکن  
میرے بہت قریب آ جاتا تو اچانک غائب ہو جاتا یا دوسری طرف چلا جاتا۔ جیسے ہی اُس کی خوفناک شکل میری اندر میں  
اوچل ہوتی تو میں اکثر اٹھ جاتا یا میرے خواب کا سلسلہ ٹوٹ جاتا۔ ایک دن تو بہت ہی عجیب خواب دیکھا کر اڑتے  
میں ایک سمندر پر آ گیا اور میں نے سوچا کہ آج سمندر کے اندر نیچے گہرائی میں سیر کرنی چاہیے لیکن پھر مجھے لگتا کہ اسرا پانور  
اللہا پھوٹ رہی ہیں۔ جب میں دل پر اللہ کا تصور یعنی اسم ذات کرتا تو میرے دل کے اندر روشنی پھیل جاتی جیسے کوئی  
سمندر کے پانی کے اندر نہیں جاستا۔ لیکن مجھے شدید حیرت اُس وقت ہوئی جب میں پانی کے قریب آیا اور پانی کے اندر

بہت سارے نورانی چہروں والے بزرگ آگئے ہیں اور ان کے آنے سے میرا کمرہ خوبصوروں سے مہک گیا۔  
ہستیاں آتی جارہی تھیں اور اتی آرہی تھیں کہ میرا کمرہ اُن نورانی بزرگوں سے بھر گیا۔ اتنے سارے نورانی بزرگوں  
میرے دل و دماغ پر وجودی کیفیت اور نشر و سرور چھاتا جا رہا تھا۔ اتنا سرور اور نشر کہ میرے اعصاب پر مد ہوئی چھال  
تھی۔ سرور اور نشر کا غلبہ اتنا زیادہ تھا کہ نئے سے میری آنکھیں بوجھل ہوئی جارہی تھیں۔ نشر، سرور، متی، کام  
و جدانی کیفیت بروحتی جارہی تھی۔ اُن بزرگوں کے چہرے اتنے زیادہ روشن اور نورانی تھے جیسے اُن کے چہرے  
چھلی ہو، اُن کے چیزوں پر ملکوتی حسن اور نور پھیلا ہوا تھا۔ اُن کے جسموں سے نورانی شعاعیں نکل رہی تھیں اور ان  
شعاعوں سے پورا کمرہ سفید اور دھیارہ روشنی سے بھر گیا تھا۔ پھر ان بزرگوں نے آپ میں باقی شروع کر دیں۔ ہم اپنے  
وہ چلے گئے لیکن صبح کو جب میں جا گا تو میرے کمرے میں وہی رات والی مسحور کن خوبصورت رہی تھی۔ اب پتہ نہیں۔  
تھا کہ حقیقت تھی۔ بعض اوقات دورانِ خواب جب میں خلا میں مجھ پرواز ہوتا تھا تو ایک بہت ہی خوفناک شکل کا آدمی  
طرف تیزی سے اڑتا ہوا آتا۔ اُس کے تیور بہت خطرناک ہوتے تھے جیسے وہ مجھے نقصان پہنچانا چاہتا ہے۔ مجھے لگتا  
ہے مجھ پر حملہ کر کے مجھے زخمی کر دے گا یادہ مجھے ڈراتا تھا کہ میں اُس علاقے میں سیر یا کیوں اڑ رہا ہوں۔ لیکن  
میرے بہت قریب آ جاتا تو اچانک غائب ہو جاتا یا دوسری طرف چلا جاتا۔ جیسے ہی اُس کی خوفناک شکل میری اندر میں  
اوچل ہوتی تو میں اکثر اٹھ جاتا یا میرے خواب کا سلسلہ ٹوٹ جاتا۔ ایک دن تو بہت ہی عجیب خواب دیکھا کر اڑتے  
میں ایک سمندر پر آ گیا اور میں نے سوچا کہ آج سمندر کے اندر نیچے گہرائی میں سیر کرنی چاہیے لیکن پھر مجھے لگتا کہ اسرا پانور  
اللہا پھوٹ رہی ہیں۔ جب میں دل پر اللہ کا تصور یعنی اسم ذات کرتا تو میرے دل کے اندر روشنی پھیل جاتی جیسے کوئی  
سمندر کے پانی کے اندر نہیں جاستا۔ لیکن مجھے شدید حیرت اُس وقت ہوئی جب میں پانی کے قریب آیا اور پانی کے اندر

بلب یا چار غرہش ہو گیا ہے۔ اس کی تابانی سے دل و دماغ منور ہو گئے ہیں اور جسم روشنی سے جگ گئے کرنے لگا ہے۔ ان دل پر ارتکاز کرتے ہوئے بایاں پبلوگرم ہو جاتا۔ اکثر ریڑھ کی ہڈی میں درد ہوتا۔ ایک لہری دماغ کی طرف ہالی میرے اوپر ایک نشر ساطاری ہو جاتا اور کسی چیز کا احساس نہ رہتا۔ اکثر دل سے روشنی خارج ہونا شروع ہو جاتی۔ ان دل میرے دماغ میں روشنیاں پھیل جاتیں۔ کبھی سیٹیاں بجھنے لگتیں۔ بعض اوقات سیٹی کی آواز بہت تیز ہو جاتی اور اکٹرولی جھما کا ہو جاتا اور میرا جسم نش سرور میں ڈوب جاتا۔

مراقبہ کے دوران جب کامل استغراق حاصل ہوتا تو میرا جسم اکثر اکثر جاتا بلکہ بے حس یا فاحص جسم معلوم نہیں۔ ایسی حالت میں جسم گرمی، سردی کے احساس سے عاری ہوتا۔ میں اکثر خود کو حرکت بھی نہ دے پاتا بلکہ اسی حالت میں اکثر مجھے پتک بھرتیاں نجکشناں بھی لگاتا تو شاید احساس نہ ہوتا۔

اکثر مجھے احساس ہوتا کہ اب شاید میری سانس بھی رک چکی ہے۔ میں شاید موت کے قریب ہو جاتا تھا۔ دماغ فتح زدہ یا پاگل کہ تمام حیات ختم ہو جاتیں اور میں لکڑی کے تنخت کی طرح جام اور اکٹر جاتا۔ اس دوران اکٹر کی شدید سردی میں پسینے میں شرابور ہوتا۔ کبھی محسوس ہوتا کہ میرا وزن ختم اور جسم بہت ہلاک ہو گیا ہے۔ ایسی ہی حالت میں کبھی لگتا کہ میرے علاوہ بھی میرے جیسا کوئی میرے سامنے بیٹھا ہے۔

جب میں اندر ہرے میں نیچ جانے کی کوش کرتا تو کبھی لگتا کہ میں تاریک گڑھے میں گراہوں اور خوف میرے ہوش و حواس گم ہو جاتے کہ پتہ نہیں کس تاریک گڑھے میں گراہوں شاید موت کے قریب جارہا ہوں یا مرہوں۔ ایک رات میں مراقبہ کر کے سویا تو اچانک رات کے آخری پہر میری آنکھ کھل گئی تو یہ دیکھ کر میں شدید خوف کا ٹھکارا اور میں چپ چاپ اپنے ہی جسم کو دیکھ رہا تھا۔ میں پنگ کے پاس کھڑا تھا۔ میں شدید خوفزدہ تھا، میرا جسم اکٹر کا ٹھکارا اور میں پاؤں سے کوئی لہر یا چیز میرے دل و دماغ کی طرف آ رہی ہے۔ مجھے لگا شاید خوف اور دہشت سے میری رہائی میرے جسم سے نکل جائے گی اور میں مر جاؤں گا یا پھر میری روح اگر میرے جسم سے نکل گئی تو کبھی واپس نہیں آئے گی، لہلہ میں نے یار قیب کا ورث شروع کر دیتے ہیں۔ میرے جسم سے کچھ نہیں آ رہی تھی کہ میں خالی ہوں کہ لبریز، زندہ ہوں یا مارہے عجیب حالت میں۔ پتہ نہیں میں ایسا لگ رہا تھا کہ زندگی سے پتہ نہیں جو میرے ساتھ ہوا تھا، یہ سب روحاںی طالب علموں کے ساتھ ہوتا۔

پتہ نہیں کتنے گھنٹے میں اسی حالت میں بیٹھا رہا۔ آخر جب فجر کی اذان آئی تو میں نے نیچے اترنا شروع کیا اور آ کر نماز ہوئی۔ پتہ نہیں کیا ہوا تھا۔ پتہ نہیں میں نے جسم کے کس اندر وہی بٹھا رہا۔ کائی نامم پر میں کائی چلا گیا۔ اس دن پتہ نہیں کیا جس کے ساتھ کیا ہوا تھا۔ پتہ نہیں میں نے جسم کے کس اندر وہی بٹھا رہا۔ کوئی تھا کیا کس چیز کو چھیڑ دیا تھا۔ میری تمام طرف رسانی پانچاہتہ تھا۔ پتہ نہیں میں نے جسم کے کس اندر وہی بٹھا رہا۔ کوئی تھا کیا کس چیز کو چھیڑ دیا تھا۔ ایسا لگ رہا تھا کہ جیسے میرے جسم میں بھلی کی رزو میرے جسم کے نکلے نکلے کرنا چاہتی ہے۔ مجھے لگ رہا تھا کہ نادیدہ بھل لہم کی دوڑ رہی ہیں۔ مجھے لگ رہا تھا کوئی طاقت، نش، کرنٹ میرے جسم میں داخل ہو گیا ہے یا اندر سے الی خود ادارہ ہو رہا ہے۔ اس کی شدت میں اضافہ ہوتا جارہا تھا۔ طاقت اتنی زیادہ تھی کہ گویا میں پھٹ جاؤں گا۔ یہ بیان کرنا مکمل تھا کہ میرے ساتھ کیا ہوئے والا ہے، کیا رونما ہو گا۔ خوف، سرشواری یا پاگل بن یا مجذوبیت اپنے عروج پر تھی۔ ایک انوکھی کیفیت یاد نہیں تھا۔ مجھے لگ رہا تھا کہ اس از جی سے میرا جو دپاٹ پاش پاٹھے ہو جائے گا اور میں ہزاروں نکلوں میں تھیں اور کائنات میں بکھر جاؤں گا۔ ریت کے ذریعوں میں تبدیل ہو جاؤں گا یا ہوا میں تبدیل ہو کر تخلیل ہو جاؤں گا۔ میرا اس

اُس دم، ترک حیوانات اور مسلسل ریاضت اور جاہدوں کے بعد سالک مختلف روحاںی تبدیلیوں یا کیفیات میں سے ہے۔ ان ہی تبدیلیوں یا کیفیات میں سے ایک کیفیت من کی اداسی یامن کی گھونج بھی ہوتی ہے۔ جب ارتکاز اور No body کی کیفیت مل گئی یا لاشوری مراجحت ختم ہو گئی تو ایک عجیب سی کیفیت اکثر میرے اوپر طاری ہو جاتی ہے۔ جو پاگل پن یا موت سے ڈرتے ہوں کبھی بھی منزل نہیں پاسکتے۔ میری یہ حالت کئی مہینوں تک ہے۔ درمیان میں ایک وقت ایسا بھی آیا کہ خود کو زندہ رکھنا بھی مشکل محسوس ہونے لگا کیونکہ میری بھوک پیاس اڑکلی تھی۔ مجھے احساس ہوتا کہ میرا وجود ختم ہو گیا ہے۔ میں ایک مشین کی طرح زندگی گزار رہا تھا۔ اکثر بات کرتے کرتے بھول جاتا کہ کیا بات کر رہا تھا۔ یہ بھول جاتا، اگر کوئی کتاب پڑھنے کی کوشش کرتا تو پچھلا صفحہ بھول جاتا کہ کیا پڑھا۔ اگر کہیں جا رہا ہوتا تو اکثر بھول جاتا کہ کدھر جا رہا ہوں۔ اکثر واپس آ جاتا یا وہیں بیٹھ جاتا۔ یہ عجیب حالت تھی اور آپسی جب ان دونوں کو گزرے کئی سال ہو چکے ہیں، اکثر میرے اوپر یہ جذب و سکر یا پاگل پن کی حالت طاری ہوتی ہے۔ جہاں بھی ہوتا ہوں دنیا سے کٹ جاتا ہوں یا گھر کی چھت پر یا کسی گراونڈ میں یا رات کو آستانہ عالیہ یا اپنے ڈرائیور میں اکیلا بیٹھ جاتا ہوں اور اس کیفیت سے نکلنے کو بالکل دل نہیں کرتا یا اگر کوئی میرے ساتھ بات کر رہا ہوتا ہے لہیں اس جگہ اور فرد سے کٹ جاتا ہوں اور کتنی دیر بعد واپس اس جگہ آتا ہوں۔ اس حالت میں عجیب نشہ اور سرور ہے جو دنماں بھی نہیں ہے۔ کبھی کبھی میں سوچتا ہوں کہ میرے باطن سے کوئی قوت بیدار ہوئی تھی یا کوئی قوت میرے ہم احلول کر گئی تھی جس کے رو عمل میں میرا جسم پاگل پن کا شکار ہو گیا تھا اور کتنے مہینوں تک میرا جسم اُس قوت کو جذب کر رہا ہے۔ ان دونوں میرے ملنے والے اکثر مجھ سے مل کر پریشان ہو جاتے تھے، کچھ نہ تو یہ بھی کہا کہ یہ بندہ چند دونوں یا اس ایسا مہمان ہے۔ یہ بھی تک اتنی کوشش، جدوجہد کے باوجود اس سے دور کیوں ہوں۔ اس اداسی کو دور کرنے کے لیے میں ادھر واپسی ناممکن ہے، یہ بھی نہیں پائے گا۔

اس حالت میں کئی بار دروان ورد مجھے حال پڑ جاتا اور میں جگل میں بھاگ جاتا۔ کئی بار خود کو چیک کر لے کتنی دیر اس روم میں نہ ٹھنڈے پانی سے نہاتا رہتا لیکن مجھے کچھ بھی احساس نہ ہوتا۔ جو لوگ استغراق سے نہیں گزرے، یقین مانیے وہ بہت بڑے نشہ اور سرور سے محروم ہیں۔ دروان مرادی ارتکاز کے جب بھی سالک پر استغراقی حالت طاری ہوتی ہے تو ایے محسوس ہوتا ہے جیسے سارے زمانے کے نئے آپ پی لیے ہیں۔ آپ سرور مستی کے سمندر میں غوطہ زن ہوتے ہیں۔ بہر حال کئی مہینوں کے بعد میں آہستہ آہستہ اس حالت سے نکلا جیسے میرا نیا جنم ہوا ہو یا میرے جسم کے اندر کئی پراسرار قوں میں بیدار ہو گئی ہوں۔

## من کی اداسی

ادا اسی بہت ہی جان لیواتی، کسی پل کوئی سکون یا قرار نہیں تھا۔ اداسی کی شدت اور ادھر ادھر بھاگ دوڑ سے بعض اوقات تھک جاتا تو بیٹھ کر آ سماں، چاند تاروں کو گھنٹوں تکتا رہتا، پنہیں کیوں کمرے کے اندر کتنی دیر گلزاری کی چھت کے ڈبے گفتار ہوتا تھا۔ اداسی تھی کہ گہری سے گہری ہوتی جا ری تلاش حق یا قرب الہی کے لیے سالکین جب اس راستے پر چلتے ہیں اور قرب الہی کے لیے ذکر اذکار، مرادی

طرف رواں دوال تھا۔

میری تمام خواہشیں، آرزوئیں دم توڑ چھی تھیں۔ میں اسی پاگل پن میں بیٹھا رہتا، چلتا رہتا، سویا رہتا۔ اسی پاگل پن سے میں گزر رہا تھا، شاخوں پر دور بلندیوں پر دیوانوں کی طرح چڑھتا رہتا۔ موسوں کی تبدیلیوں سے آزاد جس پاگل پن سے میں گزر رہا تھا، شاخوں پر دور بلندیوں پر دیوانوں کی طرح چڑھتا رہتا، چلتا رہتا، سویا رہتا۔ اسی پاگل پن سے میں گزر رہا تھا، شاخوں پر دور بلندیوں پر دیوانوں کی طرح چڑھتا رہتا۔ موسوں کی تبدیلیوں سے آزاد جس پاگل پن سے میں گزر رہا تھا، شاخوں پر دور بلندیوں پر دیوانوں کی طرح چڑھتا رہتا۔ میں ایک مشین کی طرح زندگی گزار رہا تھا۔ اکثر بات کرتے کرتے بھول جاتا کہ کیا بات کر رہا تھا۔ یہ بھول جاتا، اگر کوئی کتاب پڑھنے کی کوشش کرتا تو پچھلا صفحہ بھول جاتا کہ کیا پڑھا۔ اگر کہیں جا رہا ہوتا تو اکثر بھول جاتا کہ کدھر جا رہا ہوں۔ اکثر واپس آ جاتا یا وہیں بیٹھ جاتا۔ یہ عجیب حالت تھی اور آپسی جہاں بھی ہوتا ہوں دنیا سے کٹ جاتا ہوں یا گھر کی چھت پر یا کسی گراونڈ میں یا رات کو آستانہ عالیہ یا اپنے ڈرائیور میں اکیلا بیٹھ جاتا ہوں اور اس کیفیت سے نکلنے کو بالکل دل نہیں کرتا یا اگر کوئی میرے ساتھ بات کر رہا ہوتا ہے لہیں اس جگہ اور فرد سے کٹ جاتا ہوں اور کتنی دیر بعد واپس اس جگہ آتا ہوں۔ اس حالت میں عجیب نشہ اور سرور ہے جو دنماں بھی نہیں ہے۔ کبھی کبھی میں سوچتا ہوں کہ میرے باطن سے کوئی قوت بیدار ہوئی تھی یا کوئی قوت میرے ہم احلول کر گئی تھی جس کے رو عمل میں میرا جسم پاگل پن کا شکار ہو گیا تھا اور کتنے مہینوں تک میرا جسم اُس قوت کو جذب کر رہا ہے۔ ان دونوں میرے ملنے والے اکثر مجھ سے مل کر پریشان ہو جاتے تھے، کچھ نہ تو یہ بھی کہا کہ یہ بندہ چند دونوں یا اس ایسا مہمان ہے۔ یہ بھی نہیں پائے گا۔ آج جب وہ مجھ سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم یہی سوچتے تھے کہ اس کی نارمل حالت اس واپسی ناممکن ہے، یہ بھی نہیں پائے گا۔

اکل کارے پر گابی سورج میری نظر دوں کے سامنے ہزاروں کے پیچے اوبیل ہو جاتا، اکثر اوقات میں اس کو دیکھتے تھی۔ جیسے میں ہر لمحہ اداسی کے سمندر میں گرتا جا رہا تھا۔ یہ کیفیت روز بروز بڑھتی ہی جا رہی تھی۔ جب اداسی کی شدت بڑھی برداشت سے باہر ہو جاتی تو میری آنکھوں سے آنسوؤں کی برسات بر سار شروع ہو جاتی اور میں بلاوجہ روتا رہتا کیوں کہ انسان روتا اس وقت ہے جب دردیا غم برداشت سے باہر ہو جائے کیونکہ میں عرصہ دراز سے مختلف کوششیں کیے ہیں اور مجھے جو بھی کوئی بتاتا تو میں بلاسوچے سمجھے شروع کر دیتا اور جب کامیابی نہ ہوتی تو اداسی میں اور بھی اضافہ ہو جاتا۔ مغلی جدائی کا روگ کیا ہے، یہ وہی جانتے ہیں جو اس سے گزرے ہوں۔ جو اس درد اور تلاش کو نہیں جانتے وہ تو پاکل کہ کر گا جاتے ہیں۔

اداسی میں آپ دنیا و مافیہا سے اور اپنی ذات سے بھی بے خبر ہو جاتے ہیں۔ آپ اپنی کیسر کرنا بھی کہاں سے جب میں نے اپنی یہ کیفیت شیرکی تودہ کہنے لگے، تم نے بے شمار و ظیفے، چلے کیے ہیں تم رجعت کا شکار ہو گئے دیتے ہیں۔ میرے اوپر جب اس اداسی کا شدت سے حملہ ہوتا تو میرا اکثر دل کرتا کہ دور جنگل میں جا کر چھپ ۲۰۱۱ کی لے کہا تمہارے اندر بہت ساری ارواح حلول کر گئی ہیں اور وہ تمہیں تکلیف دیتی ہیں۔ لیکن نہیں ایسی بات نہیں دریا کے کنارے کوئی جھوپڑی بنا کر ساری عمر وہیں گزار دوں یا سمندر کے پیچوں پیچ کوئی ریت کا نیلہ ہو یا کوئی جگہ ۲۰۱۰ جس پر کوئی نہ رہتا ہو، میں وہاں چلا جاؤں۔ دل کرتا ہر چیز چھوڑ چھاڑ کر کہیں دور جا کر چھپ جاؤں۔ کبھی دل کر ۲۰۱۰ میں چلا جاؤں اور بند کو گھری میں بند ہو جاؤں۔ اکثر بیٹھنے بیٹھنے میرے اوپر استغراقی حالت طاری ہوتی تو میں اٹھا رہا ہیں جاتا، نہیں وہ آنکھوں سے انتظار ہوتا کہ کب درشن ہوں گے، کب ملاقات ہوں گے، کب حجابات اٹھ جائیں گے، اکب قدرہ سمندر میں ملے گا؟

عجیب ساختی پن تھا۔ نہ کوئی آرزو نہ خواہش نہ جینے کی تمنا۔ ایک بہت بڑا خلا میرے من کے اندر پیدا ۲۰۱۰ کی تھا۔ پتہ نہیں یہ خلا کس طرح بھرنا تھا۔ یہ اوہوراپن پتہ نہیں کب تک رہنا تھا۔ انتظار انتظار اور اس انتظار کی شدت میں ہر لمحہ اضافہ ہی ہو رہا تھا۔ یہ اداسی جب حد سے بڑھی تو مجھے کھانے پینے کا بھی ہوش نہ رہا۔ صبح شام دوسرا ۲۰۱۰ بڑی کے سلاسل کھالیے۔ وہ بھی جر کرنا پڑتا، زبردستی کھانا پڑتا کہ دل ہی نہ کرتا۔ بعض اوقات یہ اداسی اس قدر بڑھ جاتی کہ دل کرتا کہ اب جو ہونا ہے، وہ ہو جائے۔ اب انتظار برداشت نہیں ہوتا، اب جدائی بس سے باہر ہو چکی ہے۔ اگر یہ اداسی

میرے جسم کے فنا ہونے سے ختم ہونی ہے تو میرا جسم فنا ہو جائے۔ اگر موت کے بعد یہ اداسی ختم ہونی ہے تو موت آ جائے۔ ایسی حالت تھی کہ پتہ نہیں مجھے موت کا انتظار تھا کہ زندگی کا بہر حال یہ اداسی اور تلاش اب اپنے نقطہ عروج پر پہنچ چکی تھی۔

جسم اتنا کمزور ہو چکا تھا کہ جیسے میری روح اور جسم کا تعلق ایک باریک دھاگے سے ہی رہ گیا ہے جو کسی بھی وقت نوٹ کرنا تھا۔ میں گھڑی کے پنڈوں کی طرح زندگی اور موت کے درمیان جھوول رہا تھا۔ پتہ نہیں زندگی قریب آ رہی تھی کہ موت؟ اس اداسی میں، میں ہر قسم کے خوف سے آزاد ہو چکا تھا۔

اس اداسی نے میری روح اور جسم کو گھائل کر کے رکھ دیا تھا۔ کیا کروں کدھر جاؤں، کون مجھے راست دکھائے۔ میں دوڑ دوڑ کر تھک گیا تھا۔ مجھے کسی نے بھی دروازے کا راستہ نہیں بتایا تھا۔ کسی نے بھی میری انگلی نہیں پکڑی تھی لیکن کوئی نادیدہ ہاتھ مجھے پکڑ کر چلا بھی رہا تھا۔ میں اداسی سے نکلتا چاہتا تھا کہ اس میں اور گھنٹا چاہتا تھا۔ کیونکہ میں رات بھر آئیا مراقبہ کرتا، اس لیے بعض اوقات مجھے لگتا کہ میرا نہ اس بریک ڈاؤن ہو جائے گا۔ میں اعصابی اور عضلانی طور پر

اس اداسی نے میری روح اور جسم کو گھائل کر کے رکھ دیا تھا۔ کیا کروں کدھر جاؤں، کون مجھے راست دکھائے۔ میں دوڑ دوڑ کر تھک گیا تھا۔ مجھے کسی نے بھی دروازے کا راستہ نہیں بتایا تھا۔ کسی نے بھی میری انگلی نہیں پکڑی تھی لیکن کوئی نادیدہ ہاتھ مجھے پکڑ کر چلا بھی رہا تھا۔ میں اداسی سے نگاہ آ گیا تھا۔ اس اداسی کی وجہ سے یا اس اضطراب کی وجہ سے مجھے ایک پل بھی سکون نہیں تھا۔ اپنے مکان کے اوپر پہاڑی پر بیٹھ کر میں اکثر ڈوبتے ہوئے سورج کا ناظراہ کرتا، دورافتہ کرتا۔

اس اداسی کے سکون نہیں تھا۔ اپنے مکان کے اوپر پہاڑی پر بیٹھ کر میں اکثر ڈوبتے ہوئے سورج کا ناظراہ کرتا، دورافتہ کرتا۔

شدید لٹوٹ پھوٹ کا شکار ہو چکا تھا۔ کوئی اپنے جسم کے ساتھ حد سے زیادہ ظلم کر سکتا تھا تو وہ میں بھی کر چکا تھا۔ میں ہوئے بھی یہ کیے جا رہا تھا۔ اداسی، جدائی یا مدد ہوشی عجیب کیفیت تھی۔ ایسی حالت میں میں نے ایک توپاً اچھی طرح کیا کہ اس سارے سفر کے دوران میں نے کیا کیا پنگے لیے، کہاں غلطی ہوئی یا کون سا ایسا کام ہے جو میں نے ابھی کیا۔ اگر میں اپنی منزل سے دور ہوں تو اس میں میری کیا غلطی ہے۔ میں کئی دنوں تک ایسی سوچوں میں گم رہا یعنی بھی سمجھنہیں آ رہا تھا۔ پچھلے کئی مہینوں سے میں تصوف کے تمام اجزا پر اپنی سوچ کے مطابق عمل پر اتھا کیوں کیوں پچھلے لیے میں بے شمار صوفیوں، درویشوں کے حالاتِ زندگی پڑھ رہا تھا اور اس نئی کی تلاش میں تھا جس پر عمل پیرا ہے۔ میں اپنی منزل پاسکوں۔ اس کیفیت یا اندھے کنوں سے نکل سکوں۔ پچھلے کئی مہینوں سے میں جس کیفیت سے دوچار اس نہیں باقی تلاشِ حق کے مسافروں پر بھی پہنچتی ہو گی۔ شاید وہ بھی انہی جان لیوا حالات سے گزرتے ہوں۔ پھر میں ابھیں میں میری جان پھنسی ہوئی تھی، تلاشِ حق کے باقی مسافروں کو بھی جدائی کے زہر کے پیالے اسی طرح پڑتے ہوں۔ میں اسی آنکھ پھوٹی میں بھی ڈوبتا۔ بھی تیرتا کیوں کی عرصہ سے میں حیوات اور میتحا نہیں استعمال کر رہا تھا۔ کے باوجود ابھی میرے جسم کو کسی بڑی تبدیلی سے گزرنما تھا جس کے بعد میرے من کا اندر ہیرا دور ہو جائے گا۔ اضطراری اور بے قراری سرشاری میں ڈھلن جائے گی۔

بابا جمال دین سرکار کی ذاتی بیاض پڑھتے پڑھتے میں ایک بار پھر اسی مضمون پر آ کر رکھ لیا جس کو پڑھا بعد میں راہ سلوک کا مسافر بنا تھا۔ بابا جی نے اس چلے کی تمام ترقیات لکھی ہوئی تھیں۔ سب سے اہم بات جو انہوں بیان کی تھی وہ یہ تھا کہ دورانِ وظیفہ وہ روزانہ صرف ایک پاؤ دودھ استعمال کرتے تھے اور آخری گیارہ دن انہوں دودھ بھی آدھا کر دیا تھا۔ یہ سارا وظیفہ انہوں نے دریا کے کنارے ایک جھونپڑے میں کیا تھا۔ روزانہ ان کا ایک مردوں ایک پیالہ دودھ رکھ دیتا جس کو وہ استعمال کرتے تھے۔ اس کے علاوہ انہوں نے کچھ بھی نہیں کھایا۔ اب پھر میرے دماس سوئی اس وظیفے پر آ کر انکا گئی تھی۔ بہت عرصہ پہلے اسی وظیفے نے میری زندگی کو بدلت کر رکھ دیا تھا۔ بابا جی بتا رہے تھے انہوں نے سوا کروڑ کا وظیفہ کیا تھا جو وہ کافی عرصہ سے کر رہے تھے لیکن آخری اکتالیس دن انہوں نے دریا کا جھونپڑے میں یہ وظیفہ کیا تھا۔ یہ ایک بہت ہی مشکل وظیفہ یا چلہ تھا لیکن کیوں کیوں میں در بدر کی ٹھوکریں کھا کر اب تک گمراہ اب میں کوئی نتیجہ چاہتا تھا۔ بہت اچھی طرح طریقہ وغیرہ پڑھنے کے بعد میں بھی اس انتہائی مشکل اور جملائی وظیفے کے تیار ہو گیا کیونکہ میں پڑھائی اور مرا انبیہ کو بہت اچھی طرح سے کر رہا تھا لیکن اس طریقے سے نہیں کیا تھا۔

## مرشد کے درشن

محترم قارئین! میں تقریباً پچھے دو سال سے روحانیت کی اس وادی میں در بدر ٹھوکریں کھا رہا تھا اور کہاں کہاں پہل پیل چکا تھا لیکن میرے باطن کا تالا ابھی تک بند تھا۔ میں ابھی بھی اندر ہیرے کے تاریک سمندر یا صحرائیں نا مکن لو ہے۔

روحانیت کی اس پراسرار وادی یا صحرائیں ایک ملویل سفر کے بعد بھی میں منزل سے کوسوں دور تھا۔ کنفیوژن زون ختم کا نام ہی نہیں لے رہا تھا۔ فطرت نے مجھے ایسا جنوں اور اضطراب عطا کیا تھا کہ میں دوزے چلا جا رہا تھا۔ بغیر کسی ایک فطرت میرے ساتھ جو کچھ کر رہی تھی، میں ہونے دے رہا تھا۔ میں خود کو فطرت کے ہاتھوں دے چکا تھا۔ اداسی اور جدائی کی شدت جب حد سے بڑھ گئی تو میں ایک بار پھر بابا جمال دین کی ذاتی بیاض پڑھ رہا تھا اور کے بعد ان کا وہ خاص وظیفہ کرنے کو تیار ہو گیا تھا جس کے بعد بابا جی زمان و مکان سے آزاد ہو گئے تھے، سیف اور گن ٹیکوں کے مقام تک رسائی پا گئے تھے۔ بقول بابا جی کے وہ قطرہ تھے اور سمندر میں مل کر مد ہوشی کی وہ قوت اور کروٹے کہ ان کی صدیوں کی پیاس اور تلاش کو منزل مل گئی تھی۔ یہ وظیفہ یاچلہ میں پہلے بھی کر سکتا تھا لیکن شاید اس جسم اس عظیم حادثے کی تبدیلی کے لیے تیار نہیں تھا۔ اس لیے جب اللہ تعالیٰ نے سمجھا کہ اب میں کسی بڑی روحانی پاکر بُث کو برداشت کر سکتا ہوں تو اب میرے دل و دماغ میں شدت سے یہ بات آ رہی تھی کہ مجھے یہ وظیفہ اسی طرح اپنے جس طرح بابا جی نے کیا تھا۔

اب میں نے سب سے پہلے اس مرید کا پتہ کیا جو بابا جی کو دودھ دیتا تھا اور دن رات بابا جی کے دریا کنارے پہنچے یا بھلکی کے باہر ایک مستعد مرید اور خادم کی طرح کھڑا رہتا تھا۔ پھر میں ان دو بندوں سے بھی ملا جو آخری دن کو اٹھا کر گھر لائے تھے۔ ان دونوں کے بقول بابا جی نے آخری دنوں میں کچھ بھی نہیں کھایا پیا تھا۔ اس لیے جب بابا کے ہتھے ہوئے دن یہ لوگ جھوپڑے میں داخل ہوئے تھے تو بابا جی پرشدید کمزوری اور رفتاقت طاری تھی۔ نور اور عالمیت بابا جی کے چہرے سے برس رہی تھی۔ بابا جی سراپا نور تھے، الہذا بابا جی جو پہلے سے ہی بتا گئے تھے کہ بہت ساری ایسے بھم کے گرد پلیٹ کر آ رام سے مجھے گھر پہنچا دیا جائے، اسے کہتے ہیں مرجاد مر منے سے پہلے۔ بہت سارے ان اور مریدوں کی موجودگی میں مقررہ دن بابا جی کو جھوپڑے سے نکالا گیا اور ان کی ہدایات کے مطابق ان کے گھر ادا پا گیا۔ کیونکہ بابا جی کمزوری اور رفتاقت کی آخری حدود کو بھی کراس کر گئے تھے، اس لیے ان کو نارمل ہونے میں تقریباً ہر سے پہلے دن لگ گئے۔ بقول بابا جی کے آخری دنوں میں انوار اور تجیبات کی جو بارش ان پر ہوئی یا روحانیت کے جو اور اور موز ان دونوں میں ان پر وارد ہوئے وہ ساری زندگی پر بھاری تھے۔ سرورِ موتی، نشد و سرشاری کی جو کیفیتیں ان اول بابا جی کے حصے میں آئیں ان کے اثرات ساری زندگی بابا جی انجوانے کرتے رہے۔

جب میں بابا جی کے پرانے مریدوں سے ملا تو یہ حقیقت بھی سامنے آئی کہ پیشتر بزرگ روحانی ترقی اور بالیدگی ایلات اٹھانے کے لیے ایسے وظیفہ یا چلے عرصہ دراز سے کرتے آ رہے ہیں۔ جو کی روٹی یا ایک پیالہ دلیہ کے ساتھ یہ اگل مخصوص ذکر ادا کار کے ساتھ آ کتا یہیں دن یا ایک سو ہیں دن کا چلہ کرتے ہیں۔ جس سے جسمانی اور روحانی اطاافت کے لفظ عروج پر پہنچ جاتے ہیں لیکن ایسے تمام بزرگ اس چلہ اعظم یا عمل اکبر کو اپنے مرشد کی زیر گرفتی کرتے ہیں اور میں اور میں یہی عظیم نعمت اور سعادت سے ابھی تک محروم تھا۔ میں اس جگہ بھی گیا جہاں پر بابا جی نے قرب الہی کے لیے اپنی جان مکونوں میں ڈالی تھی یا بقول میاں محمد بخش۔

اولادہ تر لوگ چھیلوں سے پہلے ہی پنجاب کے کالجوں میں انتخابی ڈپٹیاں لگو اکر پلے جاتے۔ سردیوں کے دنوں میں اس خالی بلکہ ویران ہوجاتا۔ وظیفہ شروع کرنے سے پہلے میں اپنی طرح پلان بننا چاہتا کہ کیا کرنا ہے۔ بابا جی کے طرح میں نہیں کر سکتا تھا لیکن کوشش ضرور کروں گا کہ ان کے قریب قریب کرسکوں۔ کالج میں اپنے خاص دوستوں میں نے ذکر کر دیا تھا کہ میں ایک خاص عمل کرنے جا رہا ہوں جس میں زیادہ مجھے اپنے گھر میں ہی رہنا ہو گا۔ پوری تیاری کے ساتھ میں نے اپنا مخصوص سفید رنگ کا سوٹ نکالا۔ خوبصورگ کر دوغل برائے حاجات پڑھ کر تک اللہ تعالیٰ سے دعاء مانگتا رہا۔ اپنی بے بسی کا اظہار کیا اور مدد مانگی کہ ”امیرے پور دگار! اس مشکل گھڑی میں پلی طرح اس بار بھی میرا ساتھ دینا۔“

ان دنوں میں باکیس ہزار بار یا جی یا قیوم پڑھتا تھا۔ اب میں نے یہ کیا کہ دس ہزار دن میں کر لیتا، بارہ ہزار بار کوکر لیتا۔ اس کے علاوہ چار گھنٹے کا مخصوص وظیفہ کرتا۔ خوارک بہت کم لیتا۔ درس صحیح، درس رات کو لے لیتا صبح شام کا پر کرم دودھ پی لیتا۔ نیند میں چار گھنٹے نظر لے آیا۔ جب میں نے یہ وظیفہ شروع کیا تو میرے کالج کے دوستوں میں تھا۔ اصل میں بارشوں یا سیالبوں کے آنے سے دریا ادھر کا بھی رخ کر لیتا تھا وہ اپنے پرانے راستے پر ہی روایا۔ جن لوگوں کی نظرت میں روحانیت اور قرب الہی کی حکون ہوتی ہے وہ اس بات سے بخوبی واقف ہیں کہ دریا کا پالی اسی مٹی اور مٹی کی خوبی اور دریا کے پانی کا شور روحانی لوگوں پر ایک سحر طاری کر دیتا ہے۔ جہاں میں کھڑا تھا وہاں پر جہاں میں کھڑا تھا وہاں طرف ریت ہی ریت نظر آ رہی تھی۔ ایک پراسار سا سکوت اور سناٹا چاروں اطراف پھیلا ہوا تھا۔ ریت کے ذرا بڑے اور کہیں کہیں ریت اور مٹی کے ٹیلوں سے خدا کی موجودگی کا شدت سے اظہار ہو رہا تھا۔ میں تو جب کہیں اسی پہاڑوں، صحراؤں، دریاؤں اور سمندر پر جاتا ہوں تو ایک عجیب سی کیفیت اور سحر میرے اوپر طاری ہو جاتا ہے بلکہ مناں نظرت مجھے اپنی گرفت میں لے لیتے ہیں اور میرا دل بھی کرتا ہے کہ شہروں کے شور شرابے اور منافقت والی زندگی پر جو اس بندہ یہاں آجائے اور ساری زندگی اللہ تعالیٰ کے قرب میں ہی گزار دے۔ مجھے جب کبھی بھی موقع ملتا ہے تو میں دریا کے کر بہت سارا وقت خاموشی میں گزارتا ہوں۔ اس خاموشی اور سکوت کی بھی اپنی ہی زبان ہوتی ہے۔ آپ کو شدت رہتے کہ عجب کی قربت کا احساس ہوتا ہے۔ یہ میری آج بھی شدید ترین اور اولین خواہش ہے کہ زندگی کے کسی موڑ پر بندہ یہاں آ کر ایک جھگی میں شب و روز قرب الہی اور مراقبہ الہی میں گزارو۔ میں، میرا اللہ اور اس کا فطری ماحول، باقی کچھ نہ ہے۔ میں دوسرے تین گھنٹے اسی سحر میں کھویا، پھر واپسی کا سفر شروع کیا اور مری و اپس آ گیا۔

مری آ کر میں نے بہت سارے رس اور جو کا دلیہ، خشک دودھ اپنے گھر میں اکٹھا کر لیا۔ یہ وہ وقت تھا جب مری میں سردیوں کی تین ماہ کی چھیساں ہوتی ہیں۔ میرا را دھنا تھا کہ چھیلوں سے تقریباً میں دن پہلے اپنا عمل شروع کروں گا۔ میری میں اپنے ایک مرید نمائودست سے ساری بات شیرکی اور اسے کہا کہ روزانہ مقررہ وقت پر آ کر وہ مجھ سے بات کیے بغیر چلا جایا کرے گا۔ دوسرا اس کے پاس میرا پیٹی کی ایل نمبر بھی تھا۔ جو لوگ مری میں رہتے ہیں، وہ بخوبی جانتے ہیں کہ ایل مری سردیوں میں راولپنڈی شفت ہو جاتے ہیں اور واپسی سردی کے اختتام پر آتے ہیں۔ یہی حال ہمارے کالج کے اساتذہ کا

جب میری تمام خواہشیں ختم ہو گئیں تو اسی دن یا اگلے دن کچھ ہونا شروع ہو گیا تھا جس کی تلاش میں کتنے عرصے میں کوشاں تھا۔ جب تک آپ اپنی خواہشوں کے غلام ہوتے ہو، روحانی ترقی نہیں ہوتی۔ جب مجھے محسوس ہوا کہ اب اکی خواہش، تمنا نہیں رہی تو اسی وقت جب آپ مر جاتے ہو، مر نے سے پہلے اسی لمحے آپ کا نیا جنم ہونے لگتا ہے۔ ایک بعد میں ایک انوکھی دنیا میں داخل ہو گیا تھا۔ شیم خوابیدگی ہر وقت میرے اوپر طاری رہتی۔ مجھے اکثر لگتا کہ میرا گوشت کا جسم تخلیل ہوتا جا رہا ہے اور میں روشنی کے جسم میں ڈھلتا جا رہوں۔ مجھے اکثر احساس ہوتا کہ میرے اندر کوئی اور بھی

پھس گئی جان تکنے اندر جیویں دلیں دے وچ گنا اتنا بڑا سک صرف جنونی یا پاگل یا مجنوب ہی لے سکتا ہے یا جو دنیا سے کٹ گیا ہو یا بقول دنیاداروں کے اس کا ذہنی توازن بگڑ چکا ہو۔ جہاں پر بابا جی نے یہ وظیفہ کیا تھا وہ جگد اور پورا گاؤں دریا بروہو چکا تھا۔ کافی سال پہلے یہاں پر بابا جی نہیں موجیں گاؤں کو بہا کر لے گئیں اور آج ایک بھی نشان باقی نہ تھا جس سے پتہ چلتا کہ یہاں پر بکھی بہت سارے انسان زندہ تھے۔ ایک اندازے کے مطابق کہ یہاں پر بابا جی نے وہ خاص وظیفہ کیا تھا۔ میں ریت کے ایک میلے کا کافی عرصہ بابا جی کی باتیں اور سارا پایا کر تارہ۔ مجھے شدت سے بابا جی کی اور ضرورت محسوس ہو رہی تھی۔ میں کافی فراموشی کے عالم میں دنیا سے کٹ کر بچپن کی یادیں تازہ کرتا رہا۔ مجھے والد صاحب کی بھی بہت یاد آئی۔ ان کا کافی دل دل یہاں گزرنا تھا اور وہ، ان کے چاہنے والوں، عزیزوں نے یہاں پر ایک بھرپور زندگی گزاری تھی۔ اگر سیالب نہ آتا تو پاگا کا پورا گاؤں آج بھی یہاں ہونا تھا اور شاید میں بھی ادھر ہی کہیں ہوتا۔ میرے والد صاحب، ان کے بہن بھائی میری والدہ محترمہ ناتھی، تایا جی اور ماموں جی سب لوگوں نے یہاں پر اپنا بچپن اور جوانی گزاری۔ آج کل یہاں پر دریا یا پالی ہاں تھا۔ اصل میں بارشوں یا سیالبوں کے آنے سے دریا ادھر کا بھی رخ کر لیتا تھا وہ اپنے پرانے راستے پر ہی روایا۔ جن لوگوں کی نظرت میں روحانیت اور قرب الہی کی حکون ہوتی ہے وہ اس بات سے بخوبی واقف ہیں کہ دریا کا پالی کی مٹی اور مٹی کی خوبی اور دریا کے پانی کا شور روحانی لوگوں پر ایک سحر طاری کر دیتا ہے۔ جہاں میں کھڑا تھا وہاں پر جہاں میں کھڑا تھا وہاں طرف ریت ہی ریت نظر آ رہی تھی۔ ایک پراسار سا سکوت اور سناٹا چاروں اطراف پھیلا ہوا تھا۔ ریت کے ذرا بڑے اور کہیں کہیں ریت اور مٹی کے ٹیلوں سے خدا کی موجودگی کا شدت سے اظہار ہو رہا تھا۔ میں تو جب کہیں اسی پہاڑوں، صحراؤں، دریاؤں اور سمندر پر جاتا ہوں تو ایک عجیب سی کیفیت اور سحر میرے اوپر طاری ہو جاتا ہے بلکہ مناں نظرت مجھے اپنی گرفت میں لے لیتے ہیں اور میرا دل بھی کرتا ہے کہ شہروں کے شور شرابے اور منافقت والی زندگی پر جو اس بندہ یہاں آجائے اور ساری زندگی اللہ تعالیٰ کے قرب میں ہی گزار دے۔ مجھے جب کبھی بھی موقع ملتا ہے تو میں دریا کے کر بہت سارا وقت خاموشی میں گزارتا ہوں۔ اس خاموشی اور سکوت کی بھی اپنی ہی زبان ہوتی ہے۔ آپ کو شدت رہتے کہ عجب کی قربت کا احساس ہوتا ہے۔ یہ میری آج بھی شدید ترین اور اولین خواہش ہے کہ زندگی کے کسی موڑ پر بندہ یہاں آ کر ایک جھگی میں شب و روز قرب الہی اور مراقبہ الہی میں گزارو۔ میں، میرا اللہ اور اس کا فطری ماحول، باقی کچھ نہ ہے۔ میں دوسرے تین گھنٹے اسی سحر میں کھویا، پھر واپسی کا سفر شروع کیا اور مری و اپس آ گیا۔

ہے جو سورہ ہے، کبھی وہ جاگ جاتا ہے کبھی وہ سوچتا ہے۔ خواب یا بیداری میں بے شمار موجودہ اور مستقبل کے اشارے شروع ہو گئے۔ مجھے اپنے اندر پر اسرار قوتیں، خارق العادات صلاحیتوں کا احساس بھی ہوتا۔ مدھوشی اور شیم خواہی مجھے گھیرا ہوا تھا۔ کامل استغراق جلدی حاصل ہو جاتا۔ ایک دن میں مراقبہ کر رہا تھا تو مجھے احساس ہوا کہ میرے سر پر بجائے روشنی کا گولا ہے اور میرا جسم شکستہ کیا نور کا بن چکا تھا۔ میرے جسم کے اعضاء سے روشنی نکل رہی تھی۔ میں کامل حالت کو انبوحائے کرتا رہا۔ کبھی یہ روشنی بہت تیز ہو جاتی، کبھی دودھیار روشنی پورے کمرے میں پھیل جاتی۔ کبھی میرے روشنی پورے جسم میں پھیلی نظر آتی۔ مجھے لگتا میری رُگ سے روشنی کی کریں پھوٹ رہی ہیں۔ اکثر اسی نظر سے تیز پیش نکلنے کا احساس ہوتا۔ میرے باطن میں کوئی مخفی خزانہ تھا اور اس کا دروازہ کھل گیا تھا۔ باطنی جسم کی مخفی قدر آہستہ بیدار ہو رہی تھی۔ ایسے خواب نظر آتے کہ میں کسی اور دنیا میں ہوں اور وہاں پر بہت زیادہ بزرگ سفید اور پھیل جاتا۔ اکثر ان مناظر کو دیکھتے ہوئے کیف و سرور کی ناقابل بیان کیفیت میرے اوپر طاری ہو جاتی اور میں درد ہوں۔ ایک دن میں نماز کے بعد درود شریف پڑھ رہا تھا کہ میرے دل سے نور کا سیلا ب چاروں طرف بینے لگا اور میں جسم کے طاری تھی۔ کافی آتا، کبھی چلا جاتا یہ سایہ تھا میرا وہم۔ میرے اوپر عجیب خوف اور اکتم ہو گئی تھی اور لطافت بہت زیادہ بڑھ گئی تھی۔ میرے جسم کی کمکشی شاید ایک بڑی تبدیلی کے عمل سے گزر سب کچھ دیکھ رہا تھا۔ ایسی حالت طاری ہوئی کہ اندر باہر ہر طرف نور ہوتا تھا۔ ریڑھ کی ہڈی میں درد ہوتا، میرے مختلف حصوں سے شاید انر جی خارج ہونا شروع ہو گئی تھی۔ جب بھی کریں درد ہوتا تو کیف و سرور کی ایسی لیلیت اٹھتیں کہ بیان کرنا مشکل ہے۔ میرے اندر مختلف جگہوں سے از جی نکلنے کا جواہ اس ہوتا یہ شاید لطائف تھے یا درحال اسی حوصلہ کا واثق سے چور ہو کر نیند کی وادی میں اترتا جا رہا ہے۔

پتھریں میں کتنی دیر سویا اور پتھریں رات کا کونسا پہر تھا کہ میں نیند سے جاگ گیا۔ مجھے احساس ہوا کہ میرے بڑھ رہا تھا۔ ان دنوں میں کیف و سرور کی جن کیفیتیں اور مشاہدات میں سے گزر رہا تھا ان کو بیان کرنا بہت مشکل ہے۔ بعض اوقات چاروں طرف مسحور کن خوبیوں میں پھیل جاتیں کہ مدھوشی کی کیفیت طاری ہو جاتی اور میں وجود اور دنیا و مافیہا سے بے خبر ہو کر شیم بے ہوشی یا کمزوری کے عالم میں گرجاتا اور کئی کئی گھنے آسی حالت میں ہی پارے۔ ایک بات کی سمجھ مجھے آج تک نہیں آئی کہ اکثر میرے ہونٹ شدید یا کسی پھل کے ذائقے سے یتھے ہو جاتے۔ بعض اوقات لذت اور ذائقت آپس میں چپک جاتے اور مجھے لگاتا میں نے شدید یا پھل کو اصل میں کھایا ہے۔ خوابوں میں یا تک بزرگوں کی بار بار زیارت ہو رہی تھی۔ میں اکثر مراقبہ میں جب اسی ذات لینی دل پر سہر اللہ کا تصور کرتا تو اکثر یوں محسوس ہوا کہ روشنی کا دودھیا بلب دل میں آن ہو گیا ہے جس کی تیز روشنی سے دل و دماغ اور پوا جسم جگ مگ جگ مگ کر لگتا۔ کبھی بیالیں پبلو پیش کا شکار ہو جاتا اور جسم سے بلکی بلکی پیش نکلنے کا احساس ہوتا۔ پتھریں یہ کوئی دنیا نے نادیدہ تھی، اسے سحر میں جلانے پتھری تھی۔ میں ایک ایسے عالم فراموشی میں تھا کہ لفظوں میں بیان کرنا مشکل۔ میرے جسم کی بہت ساری کشافتیں ختم ہو گئی تھیں۔ اکثر میرے جسم سے خوبیوں میں نکلنے کا احساس ہوتا۔ پورا کمرہ اور میرا جسم مسحور کن خوبیوں میں مہک جاتا۔ ایک دن ایسی مدھوشی چڑھی کہ میں سو گیا یا شیم بے ہوش ہو گیا۔ اب میرا دوست آیا کیونکہ میں سورہ رہا تھا، اما درمیان یہ طے تھا کہ میں مقررہ وقت پڑھ رائنگ روم کی کھڑکی کے پاس آؤں گا اور وہ مجھے دیکھ کر چلا جائے گا۔ اگر میں

اور انہیں شروع کرنا کہ شاید میرا وہ پاٹھ کرنے کے بعد کوئی غیر مانوس ہوئی تھیں۔ کبھی بہت واضح اور کبھی مددھم آواز میں اگری دنوں میں اکثر یہ بھی محسوس ہوتا کہ کچھ ہیولے میرے پاس بیٹھے ہیں یا ادھر ادھر گھوم رہے ہیں اور وہ مجھے سے مخاطب اجاہتی ہیں۔ کیونکہ میں بہت ناتوان اور کمزور ہو چکا تھا اس لیے شدید خوف میں گھر جاتا۔ ایک دن تو مجھے محسوس ہوا کہ

مجھے گھیرا ہوا تھا۔ کامل استغراق جلدی حاصل ہو جاتا۔ ایک دن میں مراقبہ کر رہا تھا تو مجھے احساس ہوا کہ میرے سر پر بجائے روشنی کا گولا ہے اور میرا جسم شکستہ کیا نور کا بن چکا تھا۔ میرے جسم کے اعضاء سے روشنی نکل رہی تھی۔ میں کامل حالت کو انبوحائے کرتا رہا۔ کبھی یہ روشنی بہت تیز ہو جاتی، کبھی دودھیار روشنی پورے کمرے میں پھیل جاتی۔ کبھی میرے روشنی پورے جسم میں پھیلی نظر آتی۔ مجھے لگتا میری رُگ سے روشنی کی کریں پھوٹ رہی ہیں۔ اکثر آہستہ بیدار ہو رہی تھی۔ ایسے خواب نظر آتے کہ میں کسی اور دنیا میں ہوں اور وہاں پر بہت زیادہ بزرگ سفید اور پھیل جاتا۔ ایسے خواب نظر آتے کہ جنت تھا۔ ایسے خواب نظر آتے کہ جنت تھی۔ ایسے خواب نظر آتے کہ مناظر کہ بتانا مشکل، ایک جیر کی طرح۔ اکثر ان مناظر کو دیکھتے ہوئے کیف و سرور کی ناقابل بیان کیفیت میرے اوپر طاری ہو جاتی اور میں درد ہوں۔ ایک دن میں نماز کے بعد درود شریف پڑھ رہا تھا کہ میرے دل سے نور کا سیلا ب چاروں طرف بینے لگا اور میں جسم کے طاری تھی۔ کافی آتے، کبھی چلا جاتا یہ سایہ تھا میرا وہم۔ میرے اوپر عجیب خوف اور اکتم ہو گئی تھی اور لطافت بہت زیادہ بڑھ گئی تھی۔ میرے جسم کی کمکشی شاید ایک بڑی تبدیلی کے عمل سے گزر سب کچھ دیکھ رہا تھا۔ ایسی حالت طاری ہوئی کہ اندر باہر ہر طرف نور ہوتا تھا۔ ریڑھ کی ہڈی میں درد ہوتا، میرے مختلف حصوں سے شاید انر جی خارج ہونا شروع ہو گئی تھی۔ جب بھی کریں درد ہوتا تو کیف و سرور کی ایسی لیلیت اٹھتیں کہ بیان کرنا مشکل ہے۔ میرے اندر مختلف جگہوں سے از جی نکلنے کا جواہ اس ہوتا یہ شاید لطائف تھے یا درحال اسی حوصلہ کے درجہ بندی سے بیدار کرتے ہیں۔ میں آہستہ آہستہ عارضی استغراق سے دائیٰ استغراق کی طرف بڑھ رہا تھا۔

بعض اوقات چاروں طرف مسحور کن خوبیوں میں پھیل جاتیں کہ مدھوشی کی کیفیت طاری ہو جاتی اور میں وجود اور دنیا و مافیہا سے بے خبر ہو کر شیم بے ہوشی یا کمزوری کے عالم میں گرجاتا اور کئی کئی گھنے آسی حالت میں ہی پارے۔ ایک بات کی سمجھ مجھے آج تک نہیں آئی کہ اکثر میرے ہونٹ شدید یا کسی پھل کے ذائقے سے یتھے ہو جاتے۔ بعض اوقات لذت اور ذائقت آپس میں چپک جاتے اور مجھے لگاتا میں نے شدید یا پھل کو اصل میں کھایا ہے۔ خوابوں میں یا تک بزرگوں کی بار بار زیارت ہو رہی تھی۔ میں اکثر مراقبہ میں جب اسی ذات لینی دل پر سہر اللہ کا تصور کرتا تو اکثر یوں محسوس ہوا کہ روشنی کا دودھیا بلب دل میں آن ہو گیا ہے جس کی تیز روشنی سے دل و دماغ اور پوا جسم جگ مگ جگ مگ کر لگتا۔ اسی کبھی بیالیں پبلو پیش کا شکار ہو جاتا اور جسم سے بلکی بلکی پیش نکلنے کا احساس ہوتا۔ پتھریں یہ کوئی دنیا نے نادیدہ تھی، اسے سحر میں جلانے پتھری تھی۔ میں ایک ایسے عالم فراموشی میں تھا کہ لفظوں میں بیان کرنا مشکل۔ میرے جسم کی بہت ساری کشافتیں ختم ہو گئی تھیں۔ اکثر میرے جسم سے خوبیوں میں نکلنے کا احساس ہوتا۔ پورا کمرہ اور میرا جسم مسحور کن خوبیوں میں مہک جاتا۔ ایک دن ایسی مدھوشی چڑھی کہ میں سو گیا یا شیم بے ہوش ہو گیا۔ اب میرا دوست آیا کیونکہ میں سورہ رہا تھا، اما درمیان یہ طے تھا کہ میں مقررہ وقت پڑھ رائنگ روم کی کھڑکی کے پاس آؤں گا اور وہ مجھے دیکھ کر چلا جائے گا۔ اگر میں

میراٹھوں وجود تخلیل ہونا شروع ہو گیا ہے اور شاید آج غائب ہو جائے گا۔ دورانِ مراقبہ مجھے گہری کھائی میں یاد رکھوں چار ہا ہوں۔ اچانک یہ کیفیت ختم ہو جاتی اور میں بے سده ہو کر گپڑتا اور اسی نیم خوابیدگی کے عالم میں کتنی مد ہوشی اتنی ہوتی کہ مجھے لگتا میرا جسم اکڑ گیا ہے یا فانچ کا شکار ہو گیا ہے۔ کبھی کبھی تو یہ سکتہ تناشدید ہوتا کہ میں ایک بن جاتا اور پھر اپنی آنکھوں سے بے حس و حرکت پڑا رہتا اور پھر میری تو انماں بیجان ہونا شروع ہو جاتی تو میں نارمل ان آخری دنوں میں اکثر مجھے محسوس ہوتا کہ میرے مادی جسم کے احساسات ختم ہوتے جا رہے ہیں اور روشنی یا نور میں ڈھلتا جا رہا ہے یا یہ Feel ہوتا کہ میں خالی وجود سے نوری وجود میں ڈھل رہا ہوں بلکہ ایک بار مراقبہ یا استغراق میں اچانک مجھے لگا کہ میرا مادی وجود غائب ہو گیا۔ میں نے نوری مراقبہ بند کر کے آنکھیں کھول لیکن آنکھیں کھولنے کے بعد بھی میرا مادی جسم نظر نہیں آ رہا تھا۔ میں بار بار دیکھنے اور محسوس کرنے کی کوشش کر رہا تھا میرا مادی وجود بدستور غائب تھا۔ نہ چھو نے کا احساس اور نہ ہی وزن کا احساس ہو رہا تھا۔ اب کیا کروں میرا مادی گیا۔ میں کیا کروں وہ کدھر ہے۔ میں نے چھکے سے کھڑا ہونے کی کوشش کی تو اچانک میں نے خود کو اپنے مادی پہنچنیں یہ خواب تھا کہ حقیقت تھی۔ اکثر مجھے اپنے مادی جسم کے ارد گرد روشنی کا ہالہ نظر آتا۔ ایک بار مراقبہ کرتے ہو گہر اس تندری طاری ہو گیا۔ میں اس استقراتی حالت میں ڈوبتا جا رہا تھا۔ خود فراموشی کی اُس انہصار پر پہنچ گیا کہ سانس رک گیا ہے۔ کیونکہ میں عرصہ سے جس دم بھی کر رہا تھا اس لیے سانس روکنے کے بعد مجھے پہنچ تھا کہ کس طرح سانس لینا ہے۔ لیکن میرے اوپر ایک ایسی قابوی کیفیت اور کامل استغراق طاری تھا کہ مجھے سانس کی آمد و رفت نہیں ہو رہی تھی۔ اور پھر یہ حالت ختم ہو گئی اور مجھے سانس کی آمد و رفت محسوس ہونے لگی۔ اُن آخری دنوں میں بعض اداسی ختم ہو جاتی اور ایسی سرشاری اور نہ نصیب ہو جاتا کہ دنیا کے تمام دکھ اور پریش نیاں بھول جاتا۔ میں اس سرشاری ایسا کھوتا کہ دنیا سے بے نیاز ہو جاتا۔ اکثر مجھے باطنی نظر کے کھلنے کا احساس ہوتا۔ مجھے لگتا میرے ظاہری اور ہاطلی ایک ہو رہے ہیں، پہنچنیں عجیب احساسات تھے۔ کیونکہ میں یا اپنی زندگی کا مشکل ترین وظیفہ یا چکہ کر رہا تھا اور اس دوران جو مشاہدات، کیفیات، روحانی اور جسمانی طور پر میں محسوس کر رہا تھا وہ میرے لیے بالکل نئی تھیں، کیونکہ اس ریاضت اور عبادت کے بعد بھی میں اُس موڑ یا مقام پر قہا کہ میرے سامنے واضح راستہ یا لاحچہ عمل نہیں تھا۔ کیونکہ اب زندگی اور موت کے درمیان کھڑا تھا اور مجھے فیصلہ نہیں ہو رہا تھا اس لیے آخر کار پر ورگار کو میرے اوپر ترس اور طرح پیار آ گیا کہ مجھے میرے مرشد کے درشن کر ادیئے جائیں یا اب میرا جسم اس قابل ہو گیا تھا لہذا وظیفہ پورا ہوا۔ اب بھی دو دن باقی تھے جب مجھے اپنے مرشد کا دیدار ہو گیا اور مرشد کے درشن ہو گئے۔

## حضرت بری امام سرکار کے روحانی فیضان کا آغاز

اس روحانی سفر میں مرشد کی تلاش میں کئی مزارات پر جا چکا تھا، بے شمار نام نہاد پیروں بزرگوں سے مل پا

فہی کہ اتنا قریب ہونے کے باوجود میں بری امام شہنشاہ سرکار کے مزار پر کبھی بھی نہیں گیا تھا اور نہ ہی کبھی سرکار کا  
مال۔ میرے ساتھ اتنا کچھ ہو چکا تھا اور ہورہا تھا۔ میں ابھی بھی حیرت اور تجسس میں تھا کہ یہ کیا ہو رہا ہے؟ مرشد کی کمی  
احساس دلاتی کہ کاش میرے مرشد ہوتے۔

میں جن سے راہنمائی لیتا ان سے ہربات Share کرتا وہ میرے سر پر ہوتے لیکن سرکار تو پہلے دن سے  
پڑھتے، میں سرکار کی سلطنت میں تھا، وہ میرا تماثا اور سفرد کیکر ہے تھے، لیں وقت کا انتظار تھا۔ اب وہ وقت آگیا  
اللہ تعالیٰ نے فیصلہ کیا کہ اب مرشد سے رابط ضروری ہے۔

میں استغراق، خواب یا مرافقی حالت کے عروج پر تھا۔ میرے جسم کی تمام کشافتیں تخلیل ہو چکی تھیں۔ میری  
اور موت ایک کچھ دھاگے سے بندھی تھی۔ مجھے لگ رہا تھا کہ میں اس فانی دنیا سے دوسرا دنیا یا موت کی وادی میں  
اوہ اور مادی اور ٹھوں جسم میرا ساتھ چھوڑ چکا ہے یا میں کشافت کے بجائے لاطافت میں ڈھلن گیوں۔

پچھلے کئی دن سے میں نے دودھ اور رس یاد لیے کے علاوہ کچھ نہیں لیا تھا۔ میں روحانی لاطافت کے اس مقام پر تھا  
کہ قسم کی ضرورت اور بھوک سے نجات پا چکا تھا۔ پچھلے ایک ماہ سے زیادہ عمر صد سے تر کب حیوانات اور طویل مراقبہ  
لے میرے اندر روشی کے کئی سمندر بھر دیتے تھے۔ آج جب میں اُس کمزوری اور نقاہت کے بارے میں سوچتا ہوں  
ٹھیک بار بار میرے ذہن میں آتا ہے کہ فطرت اپنی مرضی سے میرے ساتھ یہ سب کچھ کر رہی تھی۔ ورنہ اتنا جنوں

کہ بھی میرے اندر پیدا نہ ہوتی کیونکہ اُس عظیم دن صح سے ہی میرے اوپر بغیر سانس کے مشقون یا مراقبہ کے  
اللہ طاری تھا۔ استغراق اور مدد ہو شی کا غلبہ اتنا زیادہ تھا کہ میری آنکھیں بوجھل تھیں۔ اس نے، سر و اور استغراق کی  
اوارہا میری پلکیں بند ہو جاتیں اور میں بہت زور لگا کر اُس حالت سے نکلتا۔ شاید میرے حواس اور شعور بکھر چکا تھا۔

اپنے جسم اور دماغ پر کسی قسم کا کوئی کشرون لیتیں تھیں۔ میرے ظاہری حواس پر میرے باطنی حواس غالب آچکے تھے۔  
میرے جسم اور لاشعور کی مزاحمت دم توڑ چکی تھی۔ نفس تو کئی دن کا مغلوب تھا یا نظر نہیں آ رہا تھا کہ وہ ہے بھی کہ

آج صح سے میں نے کچھ بھی نہیں کھایا تھا۔ مجھے لگ رہا تھا کہ میرا معدہ اپنا کام کرنا بھول گیا ہے یا جسم ٹھوں غذا کا اب  
اللہ رہا۔ میں بے وزن تھا۔ کشش لُقل ختم ہو چکی تھی اور مجھے لگ رہا تھا کہ آج کچھ ہونے والا ہے۔ زندگی یا موت۔

لیا یا اور تلاش ختم ہونے والی ہے۔ میں اپنی زندگی کے سب سے کھٹکی اور نازک موڑ پر تھا۔ یہ میری زندگی کی عظیم ترین  
اللہ میں سے ایک تھی کیونکہ بار بار میرے اوپر استغراق اور مدد ہو شی طاری ہو رہی تھی اور اب رات آدھی سے زیادہ گزر چکی  
میں نے اپنا وظیفہ پورا کر لیا تھا لہذا اب سانس کی مشقون کے بعد جب میں نے مراقبہ شروع کیا تو جلد ہی کیفیت بننا

اللہ اونگی محسوس ہوا کہ وزن نہیں ہے، میں اپنے اندر ارتاجا جارہا تھا جیسے کسی غار میں انتہائی گہرائی میں گرتا جا رہا تھا، شاید میں  
اوارہا تھا، ذہن معدوم ہو رہا تھا، کیفیت سر و انگیز بھی تھی، عجیب حالت تھی، بیدار بھی، خوابیدہ بھی، سر و بھی، اذیت بھی،  
اللہ اس بھی، سکون بھی تھا اور بے سکون بھی لگ رہا تھا۔ آج کچھ ہونے والا ہے۔ کبھی کھراہٹ ہوتی کہ سب کچھ چھوڑ کر

سے بھاگ جاؤں، کبھی دل کرتا اپنے اندر اتر جاؤں، آگے کیا ہے؟ سینہ پر دباؤ تھا مجھے را گا میرا دم گھٹ رہا ہے، پھر

ایسے لگ رہا تھا کہ کوئی تو انکی مجھ پر قابض ہو رہی ہے یا کوئی تو انکی باطن سے ابھر رہی ہے جیسے کسی تو انکی کے انہیں ہوں۔ ایک دم مجھے احساس ہوا جاڑوں طرف دودھیار وشنی پھیل گئی ہے۔ میں نے ڈر کر آنکھیں کھول دیں۔ میں چکا تھا پورے کرنے میں روشی پھیل ہوئی تھی بلکہ مجھے گا جیسے میں پورے کے پورے کرنے میں پھیل گیا ہوں۔

حیرت اُس وقت ہوئی جب مجھے لگا میرے جسم سے روشنی کا ایک اور جسم نکل کر سامنے کھڑا ہے۔ تجسس اُس کے بعد روحاں سیر کا وہ سفر شروع ہوا جو آج بھی جاری و ساری ہے اور موت تک جاری رہے گا۔

اس کے بعد روحاں سیر کا وہ سفر شروع ہوا جو آج بھی جاری و ساری ہے اور موت تک جاری رہے گا۔

روشنی ختم ہو گئی اور میں بھی واپس اپنے ہوش میں آگیا۔ پتہ نہیں یہ خواب تھا یا حقیقت؟ ساری رات حیرت اور آگیا، ادھر ادھر میرا روشنی کا جسم میری مرضی سے پرواز کر رہا تھا، میں انکھیں پھیل ہوئے اور فضا میں بھی، میں اپنی مرضی ادھر ادھر میرا روشنی کا جسم میرا ساخن پانے عروج پر تھا، پھر میں اپنے جسم میں واپس آگیا۔ روشنی وہ میں بھرا ہوا تھا، میں شدید حیرت میں تھا۔ اچانک مجھے لگا پردہ غیب سے کوئی بہت ہی نورانی بزرگ نمودار ہو گئے ہیں۔ ان خادم بھی ساتھ تھے۔ میں حیرت اور تجسس کی انتہا پر یہ سب دیکھ رہا تھا مجھے لگا کوئی جنم مولک وغیرہ آگئے ہیں۔ اُن پوچھا کہ آپ کون ہیں تو خادم نے بتایا شہنشاہ کو ہماری امام سرکار ہیں۔ میں حیرت اور خوف میں تھا مجھے یقین نہ لیکن میں نے ادب سے شہنشاہ کو ہمارا کوسلام کیا۔ بری سرکار کے چہرے پر ایسا نور تھا، آپ کے چاندنی جیسا نور اور ملکوتی مسکراہٹ بھی تھی۔ آپ پیار بھری نظروں سے میری طرف دیکھ رہے تھے۔ سرکار کے نور تھا کہ مجھے یقین ہو گیا کہ یہ کوئی بہت بڑی روحاں ہستی ہیں۔ کیونکہ میں بہت کمزور ہو چکا تھا تناکہ تقہت نہیں سکتا تھا۔ میں بے جان بہت بن اس کار کو دیکھ رہا تھا۔

سرکار کافی دیر بھندی کھتے رہے۔ سرکار کی نظروں میں وجدانی سحر تھا اور میں اُن کے دفتریب اور درج پورے کھو گیا تھا بلکہ دنیا نہیں ہے بے خبر ہو چکا تھا۔ میں اپنے جسم اور روح سے بھی بے خبر ہو چکا تھا۔ میں محرزدہ نظروں آپ کو دیکھتا رہا۔ مجھے لگا آپ مجھے اشارے سے اپنے پاس بارہے ہیں لیکن میرے وجود میں تو اتنی جان اور ہمت نہیں میں اٹھ سکتا۔ سرکار نے پھر اپنے پاس آنے کا اشارہ کیا تو مجھے لگا اچانک میرے جسم میں تو انکی آگئی ہے اور میں کی تو کھڑا ہو گیا۔ میں اڑکھڑا تے قدموں سے سرکار کی طرف بڑھا۔ مجھے لگ رہا تھا کہ یہ میں نہیں جارب بالکہ کوئی قوت روحانی تصرف ہے جس کی وجہ سے میں آپ کی طرف گیا ہوں۔ میں جیسے ہی قریب پہنچا سرکار نے مجھے پکڑا اور اپنے سارے قریب کر لیا۔ میں مدھوی کی انتہا پر تھا۔ سرکار نے میرا کرتا تھا کہ میرا سینہ نگا کر دیا اور پھر اپنا کرتا مبارک اٹھا کر اپنا فرمادیا اور مجھے پکڑ کر اپنے سینے سے لگالیا اور فرمایا لو بچے اپنا لنگر لے لو۔ تمہارا فیض اور حصہ میرے پاس تھا آج جی۔

حصہ لے لو۔ میں اپنے ہوش و حواس میں نہیں تھا۔ مجھے لگا کہ لا عداد انوارِ معرفت اور روشنیاں آپ کے نورانی سیدھے مارے سے میرے سینہ میں آ رہی ہیں۔ اُوارات اور نور کی بارش اتنی تیز تھی کہ مجھے لگا میرا سینہ اس نور اور انوارات کو برداشت کر پائے گا اور پھٹ جائے گا۔ میرے اوپر جذب و سرور، مستی چھا چکی تھی۔ مجھے لگ رہا تھا کہ میرا سینہ اور جسم نور میں اُنہیں

## روحانی مسافر متوجہ ہوں

پچھلے صفحات میں میں نے اختصار کے ساتھ اپناروحانی سفر نامہ بیان کیا ہے۔ تفصیل بچپن سے لے کر آج تک روحانی واقعات، مختلف بزرگوں سے ملاقاتیں، مزارات پر حاضری، مختلف بزرگوں سے رابطے یا کشف القبور یا صاحب مزار سے روحانی رابطہ اور روحانی فیض یہ تمام چیزیں میں اپنی کسی اور کتاب میں تفصیل بیان کروں گا جس میں تفصیل کے ساتھ پاکستان کے مختلف بزرگوں سے رابطہ، ملاقاتیں، وظائف اور فیض کے علاوہ ہندوستان، متعدد عرب امارات اور وحدی عرب کے درویشوں سے ملاقاتیں غار حراء، غار ثور اور مدینہ و کہ کے بزرگوں سے ملاقاتیں سب کچھ انشاء اللہ بیان

کروں گا جبکہ میرے روحانی معمولات و ذکر واذکار، روحانی وظائف، برہابرس سے میرے مجربات جو میرے معمول ہیں، قرآن پاک کی سورتوں اور اللہ کے ناموں کے خواص پر مشتمل کتاب "سرمایہ درویش" میں بیان کیا گا تاکہ عالمین اور روحانی مسافر اس سے بھی استفادہ حاصل کر سکیں۔

اس کے علاوہ کیونکہ روحانیت میں مراقبہ کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ لہذا مراقبہ کیسے کیا جائے؟ جوابات انھجائیں اور باطنی حواس بیدار ہو جائیں انسان کی مشقیں، جسیں دم اور دوسرا تمام ضروری معلومات کو الیعنوان "مراقبہ" میں تفصیلاً درج کروں گا۔

موجودہ دور کا سب سے بڑا الیہ جادو، نظر پر، جنات اور شیطانی قوتوں کے پیدا کردہ مسائل ہیں اور عالم اور جنات حقیقت اور علاج میں تفصیلی بیان کیا جائے گا۔

مندرجہ بالا کتب کے علاوہ تصوف اور روحانیت پر باقی بہت ساری کتب بھی لکھنے کا ارادہ ہے تاکہ مسافروں کی مشکلات کو آسان کیا جاسکے۔

آخر میں چند باتوں کی وضاحت کرتا ہوں۔

میں ایک گناہ گار اور عاجز بندہ ہوں میر ارب ہی سب کچھ ہے یہ میرے رب کا خاص کرم ہے وہی اس لاجچار انسان کی لاج رکھتا جا رہا ہے۔

میں نے روحانی سفرنامہ مشاہدات اور کیفیات اس لیے بیان کی ہیں کہ روحانی مسافر ترغیب حاصل کرے گا۔ ہمت نہ ہاریں آخر اللہ کی ذات منزل دے دیتی ہے۔ نہ میں عالم دین ہوں نہ ہی ادیب، اس لیے آپ سے التماش اگلاط کی تشنید ہی کر دی جائے تاکہ آئندہ اشاعت میں اصلاح کی جاسکے۔

نوٹ: محترم قارئین پچھلے صفحات میں میر اعلاش حق کا سفر آپ نے پڑھا اب کتاب کے دوسرے ٹکڑے میں مختلف روحانی حوالیں میں میرے ہونے والے روحانی یکجھز ہیں جن میں روحانیت، تصوف، شریعت، طریقت، سلوک و معرفت، مرشد مرید کے تعلقات کی باریکیاں، روحانیت کے تمام اسرار و موز آسان زبان میں بیان کیے گئے ہیں تاکہ متلاشیاں حق اور روحانیت کے طالب علم ان سے اپنی پیاس بجھا سکیں۔ جو روحانی طالب علم آنے والے مناسک اس بیان کیے گئے اسرار و موز پر عمل پیرا ہوں گے وہ یقیناً اپنی منزل کو پہنچیں گے، إنشاء اللہ۔



## حصہ دوم

## اپ اول

## روحانیت کیا ہے؟

علم روحانیت وہ علم ہے جو انسان کے اندر کی دنیا یا دوسرا لفظوں میں "من کی دنیا" کو دریافت کرنے کے اور شابطوں پر بات کرتا ہے۔ انسان اپنے من کی دنیا کو پاتا اسی وقت ہے جب اس کی روح بیدار ہو جائے، اسی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے تاجدار ولایت سیدنا علی المرتضی کرم اللہ و جہا رشاد فرماتے ہیں:

أَتَرْعُمُ أَنَّكَ جِرْمٌ صَغِيرٌ وَ فِيهِ انْطُوَى الْعَالَمُ الْكَبِيرُ

ترجمہ: کیا تو یہ گمان کرتا ہے کہ تو کائنات کا ایک چھوٹا سا ذرہ ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تیرے اندر ایک بہت بڑا جاہد کیا ہوا ہے۔

جب انسان کی روح بیدار ہو جائے تو نہ صرف یہ کہ وہ اپنے اندر کی کائنات کی وسعتوں سے آشنا ہو جاتا ہے بلکہ انسان کے سامنے خارجی کائنات کی حقیقتیں کھلی کتاب کی طرح ہوتی ہیں۔ یہی وہ مقام ہے جہاں کائنات کی ماورائی میں اس کے ہمراکاب اور ہمتو ہوتی ہیں اسی حقیقت کو علام اقبال نے یوں بیان کیا ہے۔

أَنْتَ هِيَ مَنْ مِنْ ذُوبَ كَرْ پَا جَارِيَ زَنْدَگِي

اس علم کو عربی میں علم الاشراق، لاطینی میں میکنیزم اور یورپ میں سپرچوکل ازم کہتے ہیں، علم روحانیت تمام ادب میں کسی نہ کسی رنگ میں پایا جاتا ہے۔ ہندو، بدھ، عیسائی، یہودی، حتیٰ کے لامد ہب بھی اس سے استفادہ کر سکتا ہے اور اسی قوتوں کو حاصل کر سکتا ہے۔ تاریخ کے اوراق میں ایسے ہزاروں واقعات پہلے ہوئے ہیں کہ غیر مذاہب کے اسی نے بھی علم روحانیت کے ضابطوں اور اصولوں پر عمل کر کے غیر مرئی قوتوں کو تفسیر کرنے کے عملی کارناموں کا مظاہرہ کیا۔ اس طرح کے واقعات کو شہرہ آفاق مصنف ڈاکٹر غلام جیلانی بر ق صاحب مرحوم نے اپنی کتابوں میں بیان کیا ہے، ہم یہاں انہوں میں کچھ کو بیان کر رہے ہیں۔

ایک شخص نے لندن میں اعلان کیا کہ وہ لوہا پکھلانے والی بھٹی میں داخل ہو سکتا ہے۔ مدعا جنت کا نام مسلم تھا۔ اس نے مظاہرہ کیا۔ بھٹی روشن ہوئی۔ جب درجہ حرارت 500 ڈگری سینٹی گریڈ تک پہنچا تو وہ شخص بغیر کپڑے اتارے اسی میں داخل ہو گیا تقریباً آدھے گھنٹے بھٹی میں رہا اس کے کپڑوں کا ایک تار بھی نہ جلا جکہ بکرے کی ایک ناگ اسی اثنا میں

جب بھٹی میں ڈالی گئی تو فوراً ہی وہ کوکلہ بن گئی۔ اب یہ وہ طاقت ہے جس کو بھٹنے سے عقل اپنی تمام تر جواہیوں کے لئے واقعی انگلینڈ سے منگوایا ہوا کھانا رکھا ہوا ہے۔

ای ہوں کا نام دی جھا جواہا۔ س، بوس سے سارے یہ افراد گیر گورنر نے تاریخ اور وقت نوٹ کر لیا۔ کھانے سے فارغ ہو کر اسی پہاڑی پر وہ سیر کرتے ہوئے ذرا پہنچا سلے پرانیں اسی طرح کا ایک اور ہندو آلتی پالتی مارے بیٹھا نظر آیا۔ یہ دونوں اس کے پاس پہنچا اور ان داری چاہی۔ ہندو سادھو نے کوتی پیش کرنے کے بجائے بیزاری سے معدود طلب کی اور کہا کہ وہ اس میں کوششیں ہے اور کچھ پیش نہیں کر سکتا اس جواب پر ان دونوں نے کہا کہ پہلے ہندو سادھو نے تو ان کی دارت کی ہے یہ سن کر ہندو سادھو چونکا اور ”پوچھا“ کہ کس نے دعوت کی ہے؟ انہوں نے پہلے والے سادھو کا دعویٰ نہ برہم ہوا اور پہلے والے کی طرف یہ کہتا ہوا لپکا کہ ”وہ کون ہوتا ہے ہمارے راز افشا کرنے والا“ وہ لپکتا ہوا اس کے پاس پہنچا۔ یہ دونوں بھی اس کے پیچے بھاگ لیکن وہ سادھو ان دونوں سے پہلے راستے کی پرواکیے کا تھا۔ جب وہ دونوں پہنچتے کیا دیکھتے ہیں کہ دوسرا سادھو پہلے والے سادھو کو قتل کر چکا تھا دوسرا سادھو کے پاس کا تھا۔

دوں افسران پم پونی ہر سے ہے اس سے تھا کہ پچھلے دوں  
ہس دن عدالت میں سادھوکی پیشی ہوتی ہے اس کو تھکڑی لگا کر کچھری میں لاتے ہیں۔ سادھو کے دونوں  
لیے تھکڑی لگی ہوتی ہے اور زنجیر کا دوسرا سراپولیس کا نشیبل کی بیٹ میں ہوتا ہے۔ کچھری کے احاطہ میں بیٹھ جاتے  
ہیں پھر دیر ہوئی تو سادھو نے کاشیبل سے کہا کہ مجھے سردی لگ رہی ہے کمبل دو۔ اسے کمبل فراہم کیا گیا، وہ کمبل  
لیپ کیا۔ کچھری بعد جب سماعت کیلئے آواز پڑتی ہے پولیس کا نشیبل سادھو کو اٹھانے کیلئے تھکڑی کی زنجیر ہلاتا ہے۔  
کمبل کے ہاتھوں میں آ جاتی ہے۔ کمبل ہٹاتا ہے تو یہ دیکھ کر حیران رہ جاتا ہے کہ سادھو غائب ہے۔  
بعد میں انگریز گورنر نے انگلینڈ کے اس ہوش سے بذریعہ میں فون تصدیق کی اس تاریخ کو اس وقت میں  
کوئی کھانا لے گیا تھا تو ہوش کی انتظامیہ نے تصدیق کی کہ واقعی ایک سادھو مذکورہ وقت پر دو آدمیوں کا کھا

اب آپ خود سوچیں یہ کارنامہ کس کا ہے؟ ایسا کام علمِ روحانیت کے ساتھ حاصل کی گئی غیر مرکی قوتوں کو بروئے

اگر اسی کیا جاسکتا ہے۔  
ہم اس سے بھی پچھے چلے جائیں تو ہمیں دور آئمہ اہل بیت میں بھی ایسے واقعات ملتے ہیں کہ غیر مسلموں نے اپنی علم روحانیت کے ضابطوں پر عمل کر کے ماورائی قوتوں کو تغیر کرنے کے عملی مظاہرے کیے۔  
حد اک اک مشہور واقعہ ہے کہ بنو عباس کے دریافت میں ایک شخص نے دربار میں آ کر اپنے عالم الغیب

جیسا کہ ایک مشہور واقعہ ہے کہ بنو عباس کے دو یونیورسٹی میں ایک سے درباریں آپ کے مطابق اولے کا دعویٰ کیا ہزاروں لوگوں نے امتحان لیا تو درست پایا کہ واقعی وہ غیب کی خبریں دیتا تھا اور ہر خبر عنیں واقعہ کے مطابق میں وہ شخص ہندو تھا اس کے زیر اثر بہت سے لوگ ہندو دھرم کو اپنانے لگے۔ نام نہاد خلیفہ وقت کا دمامغ چکرا گیا۔ محفوظان اسلام کے حصے تا جدار، سیدنا امام موسیٰ کاظمؑ کو دربار میں بلایا گیا آپ کے سامنے جب اس ہندو کو بھٹکایا

جب بھٹی میں ڈالی گئی تو فوراً ہی وہ کوکلہ بن گئی۔ اب یہ وہ طاقت ہے جس کو سمجھنے سے عقل اپنی تمام تر جواہر  
عاجز ہے۔

اسی طرح ایک شخص نے یورپی ممالک کے مختلف شہروں میں چار افراد سے ما کو جرمنی میں، ایک کو برطانیہ میں، ایک کو سویٹزر لینڈ اور ایک کو سپین میں ملا۔ سبھی کا وقت با وقت چار مقامات پر کیسے ملاقات کر سکتا ہے؟ اس پر خود یورپی سائنسدان بھی حیران ہیں۔

اسی طرح کا ایک واقع جعفر زمان صاحب "جو کو ضلع لیے کے ایک بہت بڑے مرد درودیں گز کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ہمارے بزرگوں کے زمانے میں ایک ہندو "کنول نین" تھا جو تحصیل کا اس محضریت تھا۔ یہ کنول نین رائے بہادر تلوک چندڑی سی کا بیٹا تھا۔ لیے شہر میں اس کی ایک کوئی بھی تھی جواب گرلز ہائی سکول میں تبدیل کر دی گئی ہے۔ وہ یہاں کارپنے والا تھا اسے اُنہیں ہو گئی۔ ڈاکٹر ون نے مشورہ صحت افزای پہاڑی مقام پر چلے جاؤ جہاں ہوا کادا باڈا کم ہو۔ وہ فوراً کا گذگڑہ تحصیل کلو چلا گیا جو مری ہلکے جگہ ہے، وہاں اس نے سرکاری ریسٹ ہاؤس میں قیام رکھا۔ گرمیوں کی وجہ سے اس وقت کا گورنر زپنچا وہ بھی وہاں قیام پذیر تھا۔

اگر یہ گورنر اور ہندو محسٹریٹ کے درمیان دوران قیام نہ ہب کی بحث چل نکلی۔ گورنر عیسائیت کو گنجائی دیتا تھا جبکہ محسٹریٹ ہندو ازام کے حق میں دلائل دیتا تھا۔ ایک دن ہندو محسٹریٹ سیر کرتے ہوئے ریسٹ بالاس دور نکل گیا آسمان پر بادل چھا گئے اور بارش ہونے لگی ریسٹ ہاؤس دور تھا قریب ہی اسے ایک جھونپڑہ نظر آئی۔ کی خاطر اس جھونپڑے کے قریب گیاد یکھا کہ ایک سادھو آسن جائے آتی پاتی مارے مصروف ریاضت کے پناہ طلب کرنے پر اس ہندو سادھو نے پوچھا:

چائے کی ضرورت ہے مگر وہ آپ کی جھونپڑی میں کہاں مل سکتی ہے؟

اگر یہ گورنر نے فرمائش کی کہ میں کرامت تب تسلیم کروں گا اگر ہندو سادھو انگلینڈ کے قلاں ہوں گے۔ نام نہاد خلیفہ وقت کا داماغ چکرا گیا۔  
لیے اسی وقت کھاتا ملکوادے۔ ہندو سادھو نے دونوں کو جھوپنپڑی کے اندر جانے کا اشارہ کیا۔ مجسٹر بیٹ اور گورنر صاحب  
فی وہ شخص ہندو تھا اس کے زیر اثر بہت سے لوگ ہندو دھرم کو پانتا نے لگے۔ نام نہاد خلیفہ وقت کا داماغ چکرا گیا۔

گیا تو آپ نے فرمایا کہ میں ہاتھ دراز کر رہا ہوں جب ہاتھ واپس آئے تو بتانا کہ اس میں کیا ہے۔ اس نے قول کیا اور نے دستِ مبارک دراز فرمایا، مٹھی بند ہوئی اور وہ بند مٹھی اس کے سامنے لا کر فرمایا بتاؤ اس میں کیا ہے؟

اس نے عرض کی حضور یہاں سے سیکڑوں میل دور ایک پہاڑ ہے، اس کی ایک کھوہ میں ایک ہاں پرندے نے دوائٹے دیے ہیں، ان میں سے ایک آپ کے دستِ مبارک میں ہے۔ امام پاک نے ہاتھ کھوڑا، ایک چھوٹا سا اندھہ آپ کے ہاتھ میں تھا تو ثابت ہوا اس کا علم درست تھا۔ امام نے فرمایا اچھا تم یہ انڈہ لو اور رکھ دو جہاں سے ہم نے اٹھایا ہے یہ سن کر اس نے سر جھکا کر اقرار عجز کیا کہ یہ کام میرے بس کا نہیں ہے۔ دیکھو جہاں تک تھا را علم کام کر سکتا ہے وہاں تک ہمارا ہاتھ جا سکتا ہے۔ وہ فوراً قدموں میں گر گیا اور کلمہ بھی پڑا۔ اس کے بعد سرکار نے فرمایا ذرا یہ تو بتاؤ تمہیں یہ وقت کس طرح ملی؟ اس نے کہا کہ حضور علم روحانیت کے اصول خالی بلوں پر عمل کر کے مجھے یہ وقت ملی۔

عارفان حق نے کس طرح بھکی ہوئی انسانیت کی تقدیر میں بد لیں اس کا اندازہ ان بے شمار واقعات کے ساتھ کے اور اس میں محفوظ ہیں۔ ہم یہاں چند ایک کو بطور تمثیل ذکر کریں گے۔

والی سماں و غزنی کی طرف سے رائے راجو کو پنجاب کا حاکم مقرر کیا گیا تھا۔ بعض روایتوں کے مطابق فضل اعلیٰ میں بھی بڑی مہارت رکھتا تھا۔ اسی وجہ سے پنجاب کے لوگ اسے راجو جوگی کہہ کر پکارتے تھے۔ ایک دن پرانی بھوپالی اپنی درس گاہ کے دروازے پر تشریف فرماتھے کہ ایک ہندو عورت سر پر دودھ کا مٹکا اٹھائے ہوئے ساتھ میں گزری۔ آپ نے اسے مخاطب کر کے فرمایا۔

”خاتون! اگر تم یہ دودھ ہمارے ہاتھ فروخت کر دو گی تو اللہ تعالیٰ کے فضل سے تمہاری گائیں بہت ساری دیں گی اور ان کی صحت پر بھی خراب اثر نہیں پڑے گا۔“

”بابا! ہم یہ دودھ رائے راجو کو دینے پر مجبور ہیں۔“ ہندو عورت نے معدرت کرتے ہوئے کہا۔

”اگر ہم رائے راجو کو دودھ نہ دیں تو ہمارے جانوروں کے قہنوں سے دودھ کے بجائے خون نکلنے لگتا ہے۔“

”انشاء اللہ! اب ایسا نہیں ہو گا۔“ حضرت سید علی بھوپالی نے فرمایا۔ ”تم تجوہ کر کے دیکھلو۔“

ہندو عورت حضرت داتا صاحب کی روحاںی شخصیت سے کچھ اس قدر متاثر ہوئی کہ اس نے دودھ کا ڈال دیا۔ آپ نے دودھ کی قیمت ادا کی، پھر تھوڑا سا دودھ پیا اور باقی دریا میں ڈال دیا۔

عورت نے شام کے وقت اپنے جانوروں کو دوہا تو حیرت انگیز طور پر گھر کے سارے بتن بھر گئے اور گایوں کے قہنوں میں دودھ پھر بھی ختم نہیں ہوا۔ پھر یہ خبر آنا فانا قرب و جوار کے دیہاتوں میں پھیل گئی۔ غریب لوگ دوڑاں کے علاقوں سے دودھ لے کر حضرت داتا گنج بخش کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ آپ تھوڑا سا دودھ پی لیتے اور ہالی میں ڈال دیتے، جب وہ دیہاتی دوبارہ اپنے جانوروں کو دوہتے تو ایسا لگتا کہ بھینوں اور گایوں کے قہنوں سے دودھ کی آنکھیں بدل رہی ہیں۔ یعنی لاہور کے تمام گولوں نے رائے راجو کو دودھ دینا بند کر دیا۔ آخر کار پنجاب کا حاکم حضرت علی بھوپالی

### گنج بخش فیضِ عالم مظہرِ نورِ خدا

ناقصاں را پیرِ کامل، کاملاں را راہمنا

لاہور سے روانہ ہو کر آپ دہلی سے ہوتے ہوئے اجیر شریف پہنچے۔ اجیر شریف میں جس جگہ آپ نے قیام

اٹھا، جگہ پر تھوڑی راج کے اونٹوں کے باندھنے کی تھی۔ شام کو جب سارے بان اونٹوں کو اس جگہ پر باندھنے کے لیے آئے تو

اونٹوں نے حضرت خواجہ صاحب سے کہا کہ آپ یہاں سے کسی دوسرا جگہ چلے جائیں یہاں پر تھوڑی راج کے اونٹ

اونٹوں کے۔ آپ بہاں سے ”انساگر“ تشریف لے گئے اور چلتے ہوئے فرمایا ”کہ ہم تو یہاں سے چلتے ہیں اب تمہارے

اونٹ کے اونٹ ہی پیشیں گے۔“

صحن کے وقت جب شتر بان اونٹوں کو چراگاہ کی طرف لے جانے کیلئے اٹھانے لگے تو ہزار کوشش کے باوجود کوئی

اونٹ کھڑا نہ ہوا کیا معلوم ہوتا تھا کہ اونٹوں کو زمین نے جکڑ لیا ہے۔ عاجز آ کر وہ اپنے راجہ پر تھوڑی راج کے پاس پہنچے

اور اونٹ نہ سایا۔ اس نے کہا کہ یہ اس فقیر کی بد دعا ہے جاؤ اس کو تلاش کرو اور اس سے معافی مان گو۔ سارے بان حضرت خواجہ

صاحب کی خدمت میں پہنچے اور معافی مان گی۔ حضرت خواجہ صاحب نے فرمایا ”اللہ مہربان ہے۔“

بھی جرتوں کے پہاڑوں پر ہے تھے۔ ”انا ساگر“ کا پانی ایک چھوٹے سے کوزے میں سست آیا تھا۔ کچھ دیر پہلے اپنے طاقت کے ذریعے پابندیاں لگائی جا رہی تھیں، اس کی حقیقت ظاہر ہو چکی تھی۔ راجپوت سپاہی پھر انہی ہوئی اس تالاب کو دیکھ رہے تھے جس سے کل تک پورا علاقہ سیراب ہوا تھا اور اب اس میں پانی کا ایک قطرہ بھی نہیں تھا۔ راجپوتوں کے بقول یہ جادوگری کا ایک عظیم الشان مظاہرہ تھا۔ اگر چہرا جھستان کی پوری سر زمین ساحروں کے تالاب سے پانی بھرنا چاہا، لیکن پرتوہی راج کے بقول مسلمان فقیر کا جادو اون سب پر حاوی تھا۔ یہ ناقابلِ یقین منظر دیکھ رہی ہوئی تھی، لیکن پھر بھی ہندو ساحروں کے بقول مسلمان فقیر کا جادو اون سب پر حاوی تھا۔ خود حضرت خواجہ معین الدین چشتی کا خادم بھی لرزتے قدموں سے واپس آیا اور کام پتے لجھ میں واقع نہ انہیں لگا۔ آج اسے پہلی بار اپنے پیر مرشد پانی تو جانوروں پر بھی بند نہیں کیا جاتا حضرت خواجہ معین الدین چشتی“ کے خادم نے نہایت شائقی کہا۔

”وہ کیسی ناپائیدار چیز پر جھگڑا کر رہے تھے۔“ حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے انتہائی پرجمالِ لجھ میں خدا کی اس منحصری جماعت کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا۔ ”جس تالاب کا پانی قدرتِ خداوندی سے اس فقیر کے کوزے میں سست آیا ہے وہ خشک بھی ہو سکتا تھا۔ اگر اس کا نبات کا خالقِ سمندر کو بھی سوکھ جانے کا حکم دے تو اسے اس کے ارادے کوں باز رکھ سکتا ہے؟“

حضرت خواجہ بھی ایمان افرزوں گفتگوں کر مسلمان راجپتوں کے افسر دہ پر چہرے شاداب ہو گئے تھے۔ ہنٹوں کی گم شدہ مسکراہٹ لوٹ آئی تھی اور ایسا محسوس ہو رہا تھا جیسے انہوں نے پرتوہی راج چوبان کی طاقتِ رفوجوں سے اپنی نکستِ الالمان لے لیا ہو۔

پورے اجیر میں ہنگامہ برپا تھا جس نے بھی ”انا ساگر“ کے خشک ہونے کی خبر سنی جیران رہ گیا۔ کوئی بھی اس محیر اعلموں پر قدر یقین کرنے کیلئے آمادہ نہیں تھا لیکن جب شہر کے باشندے تالاب کے کنارے جمع ہوئے تو انہیں اس خبر پر ناطقی اور بے سروسامانی پر بیج و تاب کا کر رہ گئے۔ جن سپاہیوں نے اپنی آنکھوں سے ”انا ساگر“ کو حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے کوزے میں سستے دیکھا تھا، وہ وحشت زدہ سے پرتوہی راج کے سامنے کھڑے تھے اور گریہ وزاری کے انداز میں اپنے حکمران سے کھرد رہے تھے۔

”مہاراج! ہم شرمندہ ہیں کہ آپ کے حکم کی قبیل نہ کر سکے، لیکن اس کو تباہی میں ہمارے ارادوں کو کوئی خل نہیں ہوئے دیکھا تو وہیوں کی مانند قبیلے کا نہ گئے۔ خادم نے قریب پہنچ کر حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے الامان دہرا دیئے۔ خادم کا لجھا ایک درخواست گزار کا لجھ تھا اس لئے راجپوت کچھ دیر تک مسلمان کی بے چارگی اور اپنی بولی کے احساس سے لطف اندوڑ ہوتے رہے۔ پھر ایک سپاہی نے بڑی حقارت سے کہا۔

”جا.....! آج تو تجھے ہم نے پانی کے چند قطرے مجھ دیئے، مگر کل ادھر کا رخ نہ کرنا۔“ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کا خادم بڑے سکون سے تالاب کے کنارے پہنچا اور اس نے اپنے دوسرا سے بھر لیا۔ چند لمحوں کی بات تھی۔ راجپوت سپاہیوں کے ساتھ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے بڑھتے ہوئے کے استعمال کا برتن دیتے ہوئے کہا کہ یہ برتن لے کر پانی لینے جاؤ۔

جب اس واقعہ کی شہرت ہوئی تو بے شمار ہندو آپ کی طرف متوجہ ہوئے اور آپ کی شفقت آمیز اور راہیں باتیں سن کر مشرف بہ اسلام ہو گئے۔

اس طرح سر زمین ہند پر آپ کا تمیلیغاتی نظام قائم ہو گیا۔ ابھیر آپ کے اس نظام کا مرکز قرار رکھا۔ تو وہاں خلاف معمول راجپوت سپاہیوں کی بھیر نظر آرہی تھی۔ حضرت خواجہ کے خدمت گارنے ان لوگوں کو بکسر لکھا۔ کے تالاب سے پانی بھرنا چاہا، لیکن پرتوہی راج کے سپاہیوں نے اسے یہ کہہ کر روک دیا کہ ”تم لوگ اگر وہاں سے پانی تو جانوروں پر بھی بند نہیں کیا جاتا حضرت خواجہ معین الدین چشتی“ کے خادم نے نہایت شائقی کہا۔

ہاں!..... ہم لوگ جانوروں پر پانی بند نہیں کرتے، مگر تم جیوانوں سے بھی بدتر ہو۔ پرتوہی راج کے خدمت گار کو جواب دیا۔

اتمامِ جلت کے طور پر آپ کے خادم نے راجپوت سپاہیوں کو سمجھانے کی بہت کوشش کی، مگر وہ طاقت اکثریت کے نشے سے سرشار تھے اس لئے انسانیت اور تہذیب کی زبان سے نکلنے والا کوئی لفظ بھی ان کے داموں میں انداز نہیں ہو رہا تھا۔ خادم مجبوراً اپس چلا گیا اور اپنے پیر مرشد سے تمام واقعہ بیان کیا۔

حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے اپنے خادم کی گفتگو کو غور سے سن اور کچھ دیر تک سوچتے رہے۔ مسلمانوں میں منحصری جماعت اپنے شیخ کی خاموشی پر درم بخود تھی، انہیں بھی اس بات سے شدید اذیت پہنچ گئی کہ پرتوہی راج کے حرکتوں پر اتر آیا تھا اور جس کے نتیجے میں ان کے پیر مرشد وضو کے پانی سے بھی محروم ہو گئے تھے۔ راجپوت مسلمانوں کی افہار کرنا پڑا کہ صدیوں پر انداز خیرہ آب ختم ہو چکا ہے۔ جن سپاہیوں نے اپنی آنکھوں سے ”انا ساگر“ کو حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے کوزے میں سستے دیکھا تھا، وہ وحشت زدہ سے پرتوہی راج کے سامنے کھڑے تھے اور گریہ وزاری کے انداز اپنے استعمال کا برتن دیتے ہوئے کہا کہ یہ برتن لے کر پانی لینے جاؤ۔

خادم حکم پاتے ہی دوبارہ ”انا ساگر“ کی طرف روانہ ہو گیا۔ جب راجپوت سپاہیوں نے اسے اپنی جانب ہوئے دیکھا تو وہیوں کی مانند قبیلے کا نہ گئے۔ خادم نے قریب پہنچ کر حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے الامان دہرا دیئے۔ خادم کا لجھا ایک درخواست گزار کا لجھ تھا اس لئے راجپوت کچھ دیر تک مسلمان کی بے چارگی اور اپنی بولی کے احساس سے لطف اندوڑ ہوتے رہے۔ پھر ایک سپاہی نے بڑی حقارت سے کہا۔

”جا.....! آج تو تجھے ہم نے پانی کے چند قطرے مجھ دیئے، مگر کل ادھر کا رخ نہ کرنا۔“ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کا خادم بڑے سکون سے تالاب کے کنارے پہنچا اور اس نے اپنے دوسرا سے بھر لیا۔ چند لمحوں کی بات تھی۔ راجپوت سپاہیوں کے ساتھ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے بڑھتے ہوئے کے استعمال کا برتن دیتے ہوئے کہا کہ یہ برتن لے کر پانی لینے جاؤ۔

اُن کے بعد وہ اس نتیجے پر پہنچا کہ مسلمان فقیر کو آسمانی سے نکلت نہیں دی جا سکتی۔ شادی دیو نے اپنے تابع طلب کیا۔ ایک شیطان نے اس سے سرگوشی کی۔ شادی دیو کے پھرے پرسرت و شادمانی کے گھرے سائے رقصے پر چشم پوشی کرنی چاہیے تھی تاکہ مسلمان فقیر اپنی روحانی طاقت کے سلسلے میں حد سے زیادہ خود اعتمادی کا لٹکا جائے۔ اس نے پرتوحی راج کو خوشخبری سنائی کہ بالآخر وہ مسلمان درویش پر قابو پانے میں کامیاب ہو جائے گا۔ پھر عالم بے خبری میں ساحروں کے ذریعے اس کا کام تمام کر دیا جائے۔ پرتوحی راج کو اپنے مشیروں کی یہ تجویز کیا تھی۔ اس نے فوری طور پر حضرت خواجہ کی خدمت میں معززین شہر کا ایک وفادار وہانہ کر دیا۔

اجمیر کے چند سر برآورده افراد نے حضرت خواجہ معین الدین چشتی سے سپاہیوں کے گستاخانہ مانگی اور اس کے ساتھ درخواست کی کہ ”انا ساگر“ کی سابقہ حالت بحال کر دی جائے۔ درنہ بہت سے انسان جائیں گے۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کا فروں کی اس شرارت سے باخبر تھے، مگر آپ نے اسلام کی رواداری اور رحمی کا شاندار مظاہرہ کرتے ہوئے فرمایا۔

”وہ پہلے بھی آئے تھے اور ناکام ہو کر چلے گئے تھے۔ اب ان کی دوبارہ آمد سے ہمارے کاموں میں کیا خلل دیکھتا،“ یہ کہہ کر آپ نے خادم کو حکم دیا۔ ترن کا پانی تالاب میں واپس ڈال دیا جائے۔

حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے اطمینان سے فرمایا اور نماز میں مشغول ہو گئے۔

شادی دیو نے اپنا جنگلی منصوبہ اس طرح ترتیب دیا تھا کہ وہ اور اس کے ساتھ بہت سے چیلے طلس پڑھتے ہوئے اسکے طرف بڑھ رہے تھے یہاں تک کہ ایک خاص فاصلے پر تمام جادوگر ٹھہر گئے۔ شادی دیو نے ان سے آگے سے دوبارہ فرمایا۔ ”قدرت بار بار سرکشوں کو مہلت نہیں دیتی، اس سے پہلے کہ تمہارے آباء و اجداد کی زمین میں جائے بت پرستی کو چھوڑ کر خداۓ واحد پر ایمان لے آؤ۔“

راجپتوں کی گردیں جھکی ہوئی تھیں۔ یہ کوئی احساس نہامت نہیں تھا دارا صل و حضرت خواجہ چشتی سے لے لے ہوئے ڈرتے تھے کہ کہیں وہ بھی اپنے دسرے ہم ندیوں کی طرح مسلمان فقیر کے جادو کا شکار نہ ہو جائیں۔ حضرت امام اپنا فرض پورا کر چکے تھے۔ اللہ تعالیٰ کی زمین پر فساد برپا کرنے والوں نے محبت کا یہ پیغام سناء، مگر ان کی نفرتیں پکو اور ہو گئیں۔ وہ اپنے سینوں میں سازش و انقام کی آگ روشن کیے ہوئے چل گئے۔

من در چہ خیلیم و فلک در چہ خیال

ترجمہ: میں کس خیال میں الجھا ہوا ہوں اور آسمان کیا سوچ رہا ہے۔

شادی دیو حالت تہر میں اپنے ساحرانہ کمالات کا مظاہرہ کرتا ہوا آگے بڑھ رہا تھا۔ اس کی آنکھیں آگ برسائیں اور منہ سے بھڑکتے ہوئے شعلے نکل رہے تھے۔ یہ ایک دہشت انگیز منظر تھا اور اس کی ہولناکی میں شادی دیو کی انتخاب کیا گیا۔ ”شادی دیو“، ایک دراز قامت اور تنومد جادوگر اجمیر کے سب سے بڑے مندر کا پہاری تھا۔

اپنے طاقتورجم اور ساحرانہ کمالات کے باعث ایک دیو کی حیثیت رکھتا تھا۔ یہاں تک کہ وہ آس پاس کے علاقوں میں شادی دیو کے نام سے مشہور ہو گیا۔ پرتوحی راج نے اس نازک مرحلے پر شادی دیو کو طلب کر کے ہندو مذہب کو دریاں خطرات کا ذکر کیا اور ساتھ ہی اس سے درخواست کی کہ وہ اپنے جادو کی بے پناہ طاقت کے سہارے دیوتاؤں کی بھی مسلمانوں کے وجود سے پاک کر دے۔

شادی دیو نے اپنے سفلی علم کے ذریعے حضرت خواجہ معین الدین چشتی کا روحانی مقام جانے کی کوشش کی۔

اپنے گروکی اس خاموشی کو کسی نئی حکمت عملی سے تعجیر کرہے تھے اور خود وزور سے ان منتروں کو پڑھ رہے تھے۔ جوگی جے پال اجیر کے مضافاتی ایک طویل عرصے تک مشق کرائی گئی تھی۔

ابدی چند تیز رفتار پاہی اپنی امید کے آخری مرکز کی طرف دوڑ رہے تھے۔ جوگی جے پال اجیر کے مضافاتی اس رہتا تھا سے حرم و ظسم میں وہ مہارت حاصل تھی کہ پورے ہندوستان میں جے پال کا کوئی دوسرا حریف موجود کے ساتھیوں کے حملے کی اطلاع دی تو آپ اپنی خانقاہ سے باہر تشریف لائے۔ کچھ فاصلے پر شادی دیوساکھ تھا۔ حضرت خواجہ میں جی نے فارغ ہو چکے تھے۔ جب مریدوں نے شادی کے لئے بار بار بارہوں جادو گروں کے شاگرد تھے۔

جوگی جے پال جیسے ہی پر تھوی راج کے کمرے میں داخل ہوا، اجیر کا حکمران اپنی نشست سے اٹھ کر اس کے

کے لیے آگے بڑھا۔ جے پال نے جواب میں پر تھوی راج کو صحت و زندگی اور سرت و کامرانی کا آشیز باد دیا۔

لے وقت طلبی کا سبب پوچھا۔ پر تھوی راج نے حضرت خواجہ میں جی کی آمد سے شادی دیوکی بخشت

و اتفاقات تفصیل سے سنا دیئے۔ جوگی جے پال کو حضرت خواجہ کی روحانی عظمت کا اندازہ نہیں تھا اس لئے نہایت

کے انداز میں کہنے لگا۔

پورے ہندوستان میں میرے علم کی حکومت ہے۔ میں یہاں بیٹھے بیٹھے ہے چاہوں اسے اُس کے عہدے سے

اُل کردوں اور جے چاہوں اقتدار سونپ دوں۔ مجھے خود اپنی غفلت پر افسوس ہے کہ میں گردو پیش سے بے خبر رہا اور

مسلمان فقیر نے میری مملکت میں اتنا بڑا ہنگامہ کھڑا کر دیا؟ یہ کہتے کہتے جوگی جے پال جوش و غضب سے کاپنے لگا۔ آج

مالوں کا اس زمین پر آخری دن ہے۔ میں انہیں ایسا سبق دوں گا کہ پھر کبھی کوئی اچھوت اس پوتراستhan (مقدس

تم) کا رخ نہیں کرے گا۔ جوگی جے پال کا تکبیر اپنی انتہا کو پہنچ چکا تھا۔ وہ پر تھوی راج کے خلوت کدے سے اس طرح اٹھا

چاہا۔ حضرت خواجہ میں جی نے ایک نافرمان غلام کو سخت ترین سزا دینے جا رہا ہو۔

ایک خادم کے ہاتھ پانی کا ایک پیالہ بھر کر بھیجا۔ جیسے ہی شادی دیو نے وہ پانی پیا کفر کی ساری تاریکیاں دل ددمائیں

مٹ گئیں اور وہ بڑے عقیدت مندانہ انداز میں حضرت خواجہ کی قدم بوی سے سرفراز ہوا۔ خدا پرستوں کی صفائی

اور کلمہ گوکا اضافہ ہو گیا تھا۔ دوسری طرف کفر کے قلعے میں ایک اور گھر اسٹھاگ ف پڑ گیا تھا۔

حضرت خواجہ میں جی نے اپنے شاگردان خاص کو حکم دیا کہ وہ مسلمان فقیر اور اس کے خدمت گاروں کا کام تمام کر

جوگی جے پال نے پہلے اپنے شاگردان خاص کو حکم دیا کہ وہ مسلمان فقیر اور اس کے خدمت گاروں کا کام تمام کر

اے۔ اس ہدایت کے ملتے ہی تقریباً پانچ سو جادو گروں نے بیک وقت اپنے ساحرائہ کمالات کا آغاز کیا۔ ناگپارا

الدکان اجیر نے دیکھا کہ پہاڑیوں سے آگ کے شعلے بلند ہوئے اور یہ شعلے تیزی سے اس طرف سفر کرنے لگے جہاں

حضرت خواجہ میں جی نے اپنے شاگردان خاص کو حکم دیا کہ وہ مسلمان فقیر اور اس کے خدمت گاروں کا کام تمام کر

لے کر اس طرح بول رہا تھا جیسے میدان جگ میں اعلانیں کا گھوڑا خی ہو کر بے لگام ہو جائے۔

مشیروں نے بڑے مدد سے پہلے اپنے حکمران کا غصہ مٹھدا کیا اور پھر مسلمانوں سے نجات پانے کیلئے نی

پیش کی۔ ”شادی دیو کے ذریعے ہم نے اپنی جگ کا آغاز کیا تھا۔ ابھی یہ معزک اپنے انجام کو نہیں پہنچا ہے۔ ابھی ہمارے

ترکش میں کئی زہر میلے تیر باقی ہیں جب تک جوگی جے پال زندہ ہے ہمیں اپنی فتح سے مایوس نہیں ہونا چاہیے۔“

جوگی جے پال کا نام سنتے ہی پر تھوی راج کے چہرے پر خوشی کی لہر دور گئی۔ جوش و غضب میں اس عظیم جادو گروں

کے ساتھیوں کے حملے کی اطلاع دی تو آپ اپنی خانقاہ سے باہر تشریف لائے۔ کچھ فاصلے پر شادی دیوساکھ تھا۔ حضرت خواجہ نے اسے ایک نگاہ جلال سے دیکھا۔

شادی دیو کے جسم پر لرزہ طاری ہو گیا اور وہ بلند آواز میں ”رجیم رجیم“ پکارنے لگا۔ صدیوں سے ”” کرنے والی بت پرست جماعت کا ایک باکمال فرد اپنی آبائی زبان بھول گیا تھا اور ایک ایسے کلے کو بار بار دیو کی بخشت سے کچھ دیر پہلے تک اس کے ہونٹ نا آشنا تھے۔

جب شادی دیو کے شاگردوں نے اپنے استاد کا یہ حال دیکھا تو غصے سے بے قابو ہو گئے اور شدید

عامل میں ہڈیاں کہنے لگے۔ پھر انہیں جس قدر نازیبا الفاظ یاد تھے وہ سب کے سب شادی دیو کے نام کے سامنے

کر دیئے۔ شادی دیو بہر حال اپنی قوم کا معزز ترین فرد تھا۔ اس لئے دشام طرازی برداشت نہ کر سکا۔ آگے

جائے وہ پیچھے کی طرف پلٹا اور جو لکڑی اور پچھر اس کے سامنے آیا وہ اپنے شاگرد جادو گروں پر برسانے لگا۔ یہاں

تبدیلی تھی۔ اہل باطل کی ساری تدبیریں خود انہیں پرالٹ دی گئیں تھیں۔ شادی دیو نے اپنے کئی ساتھیوں کو ہاں کر دیے اور جوباتی پہنچے، وہ فرار ہو گئے۔

شادی دیو کا جنون بڑھتا جا رہا تھا۔ حضرت خواجہ میں جی نے اس کی بگوتی ہوئی کیفیت دیکھی

مشیروں اہرآ میں اور وہ قہر آلو دلچسپی میں اپنے مشیروں سے کہنے لگا: میں آخر کتب تک اس آفت ناگہانی کو برداشت کر دیں گے۔ اگر پہلے ہی میری تجویز عمل کر لیا گیا ہوتا تو آن ذلت و رسائی کے یہ مناظر سامنے نہ آتے۔ میں اب میر

ضبط کی انتہا ہو چکی ہے۔ اسی وقت فوج کو حکم دو کہ ان مٹھی بھر بھکاریوں کا نام و نشان منا کر راجپتوں کی دھرتی کو ہاں کر دے۔ پر تھوی راج اس طرح بول رہا تھا جیسے میدان جگ میں اعلانیں کا گھوڑا خی ہو کر بے لگام ہو جائے۔

مشیروں نے بڑے مدد سے پہلے اپنے حکمران کا غصہ مٹھدا کیا اور پھر مسلمانوں سے نجات پانے کیلئے نی

آتے دیکھا تو اپنے پیر و مرشد سے عرض کرنے لگے۔

یہ تمام ساحروں کا گروادر پر تھوڑی راج کی امیدوں کا آخری سہارا ہے۔

جواب میں حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے فرمایا: جس خدا نے دوسرے جادو گروں کو فتح کیا۔

اپ دہند کے بے شمار خوش عقیدہ لوگ اس روایت پر اعتبار کرتے ہیں کہ جے پال نے حضرت خواجہ کی خصوصی دعا پال نزدیک آگیا۔

قوول اسلام کے بعد حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے جوگی جے پال کا نام عبد اللہ صحرائی تجویز کیا۔ آج

بہ وہی جے پال کو بھی ذیلیل درسا کرے گا۔ ابھی آپ کی زبان مبارک سے ادا ہونے والے کلمات کی گونج ایسا

حیات دوام حاصل کی تھی۔ وہ اس وقت بھی زندہ ہے لیکن کسی کو ظاہری آنکھ سے نظر نہیں آتا۔ حضرت خواجہ معین

پال نزدیک آگیا۔

چشتی کے عرس مبارک میں ہر سال لاکھوں انسان شریک ہوتے ہیں اور جب ان میں سے کوئی شخص تارا گڑھ کی

کے تمام دریاؤں، پہاڑوں، جنگلوں اور شہروں پر میری حکومت ہے۔ اس سے پہلے کہ میں تم بے یار و مددگار اکویں

قہر کی طرح نازل ہو جاؤں بہتر ہے کہ یہاں سے چلے جاؤ۔ میں تمہیں فرار کیلئے راستہ دے دوں گا اور اب تک میں

پر جس قدر ہنگامے برپا کر چکے ہوں اس کا حساب طلب نہیں کروں گا۔

ہم یہاں سے جانے کے لیے نہیں آئے ہیں اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے کہ آسمانی قہر کس پر نازل ہو گا؟

بس ایک اسی کا دعویٰ سچا ہے باقی تمام دہم و مگان ہے، حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے اپنے اللہ تعالیٰ

بیان کرتے ہوئے فرمایا۔

چشتی سلطے کے ہی فیض یافتہ حضرت خواجہ نظام الدین اولیاءِ جن کا لقب تھا "محبوب الہی" اس لقب کے ساتھ

یہیں سب ہو کر رہ گئیں تھیں اور وہ خدا نے واحد کی قدرست لازوال پر ایمان لے آیا تھا۔ بس یہی لکھتے یاد رکھنے کے

ال ہے کہ جب ایک مرد حق پرست نے بت خانہ ہند میں اذان دی تھی تو سارے قوی الجماعت اصحاب..... منہ کے بلگر کے

لہو اللہ اَحَد" کہنے لگے۔

اوپر چڑھتا چلا گیا۔ یہاں تک کہ فلک نیلگوں نے اسے نگل لیا۔ ری بدستور موجود تھی مگر جے پال غائب تھا۔

جوگی جے پال کے روپوش ہوتے ہی حضرت خواجہ نے اپنی نعلین کو اتارا۔ جیسے ہی آپ نے نعلین کو اتارا

نے فضا میں پرواز شروع کر دی۔ تھوڑی دیر کے بعد لوگوں نے دیکھا کہ حضرت خواجہ کے نعلین جوگی جے پال کے سر کی

ہنگی گز کی طرح برس رہے تھے۔ یہاں تک کہ جے پال اپنے ساحرانہ کمالات کے باوجود بڑی ذلت و رسولی کے

و اپس آیا اور کھلے الفاظ میں شکست تسلیم کرنے لگا۔ پھر اس نے حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے پائے مبارک

رکھتے ہوئے کہا۔ جس شخص کو سارے ہندوستان کے جادو گرتلاش نہیں کر سکتے تھے اسے ایک مسلمان کے جوتوں لے لے

کی پستیوں میں دھکیل دیا۔ میری ساری عمر کی یہ ریاضت تھی جو چند لوگوں میں بر باد ہو گئی۔

اتا کہہ کر جے پال رونے لگا۔ فرط ندامت سے اس کا سر نہیں اٹھتا تھا۔

حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے اسے تسلی دینے کیلئے محبت آمیز لمحے میں فرمایا۔ جس علم کی کوئی حقیقت ای

نہیں اس کی بر بادی پر انسان کو غمزدہ نہیں ہوتا چاہیے۔ دنیا میں صرف خدا پرستوں کی بات حق ہے اور بالآخر حق کو ساری

کائنات پر غلبہ حاصل ہو کر رہے گا۔ آپ کے ان فرمودات کے بعد جے پال کے دل و دماغ کی تاریکی دور ہو گئی اور اس

کوکبی کے لیے لکھنوتی (بگال) جا رہا ہوں جس میں تقریباً دو ماگ جائیں گے۔ میرے و اپس آنے تک تم یہ جگہ چھوڑ کر

کہیں اور پلے جاؤ۔ اس سے زیادہ میں تمہیں مہلت نہیں دے سکتا۔ اگر تم نے یہ علاقہ خالی نہ کیا تو میں تم سب کو ہمہ مزادوں کا گا۔

اُہا۔ چنانچہ جب اس نے عنان حکومت سنہای تو اس نے حضرت محبوب الہی کو ہمیشہ انتہائی عقیدت اور عزت و امام کی نظر سے دیکھا۔

ان تمام واقعات پر غور و فکر کرنے کے بعد اس امر کا اندازہ لگا تاچندان مشکل و حال نہیں کہ اس کا نات میں پروردی سے واقف تھے۔ انہوں نے اپنے شیخ کے حضور درخواست کی کہ سلطان کے شرے محفوظ رہنے کیلئے کوئی اطلاع تدبیر کرنا بہت ضروری ہے۔ حضرت نظام الدین اولیاء نے فرمایا:

”خرسرو! اب تغلق کو راہ راست پر نہیں لا یا جا سکتا۔“

حضرت محبوب الہی اللہ تعالیٰ کے چھ عاشق تھے اور اللہ تعالیٰ پر بھروسے اور توکل کے اعلیٰ تین مقامیں چنانچہ آپ قطعاً پریشان نہیں ہوئے۔ آپ نے قلم دوات منگوائی اور سلطان کے فرمان کو زمین پر رکھ کر اس کی پیشانی مختصر الفاظ تحریر کیے: ”ہنوز دلی دور است“

یعنی ابھی دلی دور ہے اس وقت سلطان جنگی مہم پر روانہ ہو چکا تھا۔ جب شاہی قاصد سلطان کے حکم نامے پر کردہ جواب لے کر سلطان کی خدمت میں پہنچا تو یہ تحریر کی معاف نہیں کرتا۔ غلام نہیں چاہتا کہ اس کے آقا کو معمولی سامنے کہا:

”شیخ نظام الدین اب میرے قبر سے نہیں بچ سکیں گے۔ میں انہیں بتاؤں گا کہ دلی مجھ سے دور نہیں، بھر قدموں کے بچ ہے۔“

سلطان فوجی مہم میں کامیاب و کامران ہو کر واپس دلی کی طرف روانہ ہوا۔ حضرت امیر خسرو نے شدید احتجاج کی حالت میں اپنے پیغمبر شد کی خدمت میں عرض کی:

”سیدی! سلطان اپنے ناپسندیدہ افراد کو کبھی معاف نہیں کرتا۔ غلام نہیں چاہتا کہ اس کے آقا کو معمولی سامنے کیف پہنچے۔“

حضرت محبوب الہی نے تبسم فرمایا اور کہا: ”خرسرو! اپنے ذہن کو پریشان نہ کرو۔ ہنوز دلی دور است۔“

جس وقت یہ اطلاع ملی کہ سلطان غیاث الدین تغلق دہلی سے تقریباً چار پانچ میل کے فاصلے پر شہزادہ تغلق کے بنوائے ہوئے محل کے قریب پہنچ چکا ہے تو حضرت امیر خسرو حضرت محبوب الہی کے ہاتھ پکڑ کر رکھ لے گے اور عرض کیا:

”اب تو دلی زیادہ دور نہیں ہے۔“

حضرت محبوب الہی نے تسلی دیتے ہوئے فرمایا۔ ”ہنوز دلی دور است۔“

تقریباً اسی وقت جبکہ سلطان غیاث الدین شہزادہ محمد تغلق کے بنوائے ہوئے محل میں موجود تھا محل کی ہمہ اچانک اس کے سر پر گر پڑی اور سلطان اس کے طبلے میں دب کر ہلاک ہو گیا۔ پورے ہندوستان میں یہ خبر پھیل گئی کہ حضرت محبوب الہی کو دہلی سے نکل جانے کا حکم دینے والا سلطان دنیا سے ہی رخصت ہو گیا ہے۔ شہزادہ محمد تغلق پر اس والد کا

اپنے کہ اگر وہ محنت کرے گا تو اس کو اس کی محنت کا معمول شر ملے گا تو پھر کوئی بھی محنت کو مشکل نہیں سمجھتا۔ کیونکہ تم اپنے کہ جن لوگوں نے ہمالیہ کی چوٹیوں کو سر کیا ہے یا ماڈٹ ایورسٹ اور کئے کئی چوٹیوں کو سر کیا ہے کیا انہوں نے محنت کی ہوگی۔ آپ خود سوچیں کہ اتنی محنت مشقت اور جان جو کھوں کی وجہات کیا تھیں اس کا ایک ہی جواب ملے گا کہ معاشرے اور معاشرے کے افراد کو پہنچتی ہے اور بالواسطہ انسان کی ذات کو۔ علمائے اخلاقیات کا یہ کہنا کہ اخلاقیات کی کوئی آفاقتی افادیت نہیں ہے کیونکہ یہ انسان کو نظری شر سے بچنے دیا میں کوئی آگ ایسی نہیں ہے جو ایک برقے انسان کو جلائے اور نیک انسان کو نہ جلائے۔

اس حوالے سے ہمارا نظریہ یہ ہے کہ جو چیز آفاقتی قوانین کیلئے بنی ہی نہیں اسے وہاں اپلا کرنا بھی حرام ہے بلکہ اخلاقی، عمرانی و معاشرتی قوانین و احکامات کی سب سے بڑی افادیت یہ ہے کہ ان کے رواج و نفاذ سے انسان کے شر و ضرر سے محفوظ رہتا ہے اور اس سے بڑی افادیت کیا ہو سکتی ہے کہ انسان خدا پر نوع کے شر سے گوارا ہو جائے۔ لیکن اس کی ایک اخروی افادیت بھی ہے وہ یہ کہ ایک انسان جب دوسرا کو ضرر اور نقصان پہنچاتا ہے تو اس کی آخربت میں ایک سزا میں ہے انسان اخلاقی احکامات کی پابندی کر کے اس سزا سے بھی نجات جاتا ہے۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ عصر حاضر کا انسان مذہب، دین، عقیدہ و عبادات سے بدل نظر آتا ہے، ہم اگر اس کی دجوہات پر غور کریں تو اس کی ایک طویل فہرست ہے۔ مگر میں یہاں چند ایک آپ کے سامنے رکھوں گا اور ان کا اہمیت پہلی وجہ یہ ہے کہ مذہبی اجراء دار کہتے ہیں کہ اس زندگی میں عمل کرتے رہو جزا آخرت میں ملے گی، یعنی میراث شر اس زندگی میں نہیں مل سکتا، اس طرح یہ ادھار بھی ہوتا ہے اور لمبا بھی۔ ان مذہبی اجراء داروں کا یہ کہنا ان کی مجبوری ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ علم روحانیت سے قطعی طور پر نابلد ہیں۔

مذہبی پیشوائی کا جو راستہ بتاتے ہیں وہ اتنا لمبا ہوتا ہے کہ انسان عمرِ خوح بھی پائے اور ساری زندگی کو شش میں کرتا رہے تو منزل تو کجا کسی سنگ میں دیکھ پاتا۔ یہ وہ مقام ہے جہاں علم روحانیت انسان پر ڈھونڈ کوشاں کرنے کے لیے آگے بڑھتا ہے۔

ایک وجہ یہ ہے کہ اگر عام انسان کو ایک زیر و پاؤٹ یا شارٹ پاؤٹ فرض کر لیا جائے تو اس سے اور ہمیں نیکی ہے اور نیچے جانا براہی ہے۔ یعنی برائی پستی کی طرف ہے اور نیکی پابندی کا نام ہے۔ اس حقیقت سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ نیچے جانا آسان ہوتا ہے اور اپر جانا محنت طلب ہوتا ہے۔

مثال کے طور پر آپ اگر ایک پہاڑ کی ڈھلوان کے درمیان میں کھڑے ہیں اور پہاڑ کی چوٹی اور نیچے کہی کھائی ہوتا آپ دیکھیں گے کہ اور پر جانا محنت اور مشقت طلب کام ہو گا اور نیچے گرنے کیلئے ذرا سے بہانے کی ضرورت ہو گی یعنی ذرا سا پاؤں پھسلا تو آپ نہ چاہتے ہوئے بھی نیچے گرتے چلے جا رہے ہوئے۔ اس لیے انسان اپر جانے سے بدgel ہو جاتا ہے۔ کوش اور محنت کرنے کے بجائے خود کو حالات کے پرد کر دیتا ہے لیکن اگر انسان پر اس حقیقت کو آفارت

- 1- مادی اور ظاہری دو نیاوی پہلو
  - 2- روحانی اور باطنی پہلو
- دنیاوی پہلو میں معاشرتی، عمرانی و اخلاقی حدود اور قوانین Apply ہوتے ہیں جن کی افادیت ہے اور معاشرے اور معاشرے کے افراد کو پہنچتی ہے اور بالواسطہ انسان کی ذات کو۔

آدمی اسے اٹھانے پر تیار ہو جائے گا۔ چاہے اس کا گھر 100 کلومیٹر دور ہی کیوں نہ ہو۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان کو اپنی جسمانی اذیت کے مقابلے میں معاوضہ زیادہ مل رہا ہے اس لیے اس محنت کی اذیت کا احساس ختم ہو جائے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اس سے ملنے والے معاوضے کی قیمت جانتا ہے۔ بالکل اسی طرح اذیت کا احساس ختم ہو جائے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اس سے ملنے والے معاوضے کی قیمت کا اندازہ ہو جائے تو اس کے لیے یہ ساری اگر انسان کو روحانیت اور ترکیہ نفس کی محنت سے ملنے والے معاوضے کی قیمت کا اندازہ ہو جائے تو اس کے لیے یہ ساری اذیتیں بے وقت ہو جائیں جو اسی وقت ممکن ہے کہ جب انسان کی مرشد کامل کے لئے لگ جائے۔

5- مذہب سے بیزاری کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ انسان جب عبادات کرنا چاہتا ہے تو اسے دنگ اور بے رنگ عبادات پر لگا دیا جاتا ہے۔ جب انسان وہ عبادات کو اکف اور اس کے اصولوں کے بغیر کرتا ہے تو اس کا روحانی ریٹن نہیں ملتا۔ وہ کچھ عرصہ وہ اعمال کرتا رہتا ہے جب دیکھتا ہے کہ اس میں کوئی روحانی ترقی نہیں آ رہی تو وہ بدgel ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اسے روحانی لذات کے حصول تک کوئی پہنچانے والا بھی نہیں ملتا۔ کیونکہ بتانے والا بھی صرف لفظوں کی حد تک جاتا ہے۔

الل سے ہمارا مشاہدہ یہ ہے کہ اس کا ریٹرین دیباوی کاموں کے ریٹرین سے بہت زیادہ جلدی اور واضح ملتا ہے۔ یہاں اپ کو ایک مثال دیتے ہیں جس کا آپ نے مشاہدہ بھی کیا ہوگا۔

آپ نے سنا ہو گا کہ فلاں شخص نے فلاں آیت کا جلہ نکالا ہوا ہے، اب جس پر وہ یہ آیت تلاوت کرتا ہے اس کا اس اثر ظاہر ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ بعض آیات بخار کے لیے خصوص، بعض آیات دانت درد کے لیے خصوص ہیں۔ بعض اس جملہ بیماریوں کے لیے ہوتی ہیں۔

آپ بھی تجربہ کر کے دیکھتے ہیں کہ علم اعمالیات میں سے کسی عمل کو کر کے دیکھیں اس کا نتیجہ فوراً سامنے آئے

قارئین روحانیت کا ایک کام ہوتا ہے عالم مافوق الاصاب میں اپروچ Approach کرنا اس کے لیے ہم اپ کو ایک تجربہ کرواتے ہیں آپ ایسا کریں ایک دن بچھوپکڑ لیں اور خود باوضہ ہو کر ایک مرتبہ یہ عزیمت پڑھ لیں۔

سلامٰ علیٰ مُحَمَّدٌ وَآلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلٰی نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ  
یہ عزیمت پڑھنے کے بعد اس بچھوپا تھ پر اخالیں وہ آپ کو نہیں ذہنے گا اور پھر پورے چوبیں گھنٹے کیلئے آپ سے محفوظ رہیں گے۔ یعنی ان چوبیں گھنٹوں میں وہ آپ کو نہیں ذہنے گا۔ آپ اس کا تجربہ کر کے دیکھ لیں۔

اس تجربے کے بعد خود سوچیں کہ بچھوپوکڑنے سے کس نے روکا ہوا تھا۔ کیا کوئی کیمیکل تھا جو آپ نے ہاتھوں پر لگا ماں تھا یا کوئی روحانی پیر تھی جس نے بچھوپوکا پابند کیا ہوا تھا۔ دستو! آپ نے دیکھا کہ روحانیت کتنی جلدی ریٹرین دیتی ہے۔ ان نے ایک عمل یہاں بطور تمثیل درج کیا ہے۔ ایسے بے شمار اعمال واذکار میں نے اپنی کتاب "سرما یہ درویش" میں ان کے ہیں۔ اس کتاب میں قرآن اور بزرگان دین سے منقول اعمال واذکار میں کسی بھی مقصد کے لیے آپ عمل منتخب کر کے اس کو جلا کیں اور پھر اس امر کا خود مشاہدہ کریں کہ کتنی جلدی اس سے روحانی توبیں حاصل ہوتی ہیں۔

روحانی اعمال کرتے وقت یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ ہو سکتا ہے ہم بظاہر روحانی اعمال کر رہے ہوں اور ان کے اصولوں کے مطابق کہ رہے ہوں تو پھر ہمارے اعمال میں غلطی اور ہمارے طریقہ کار میں غلطی ہے۔ کیونکہ جب اسیں ایشنل ریٹرین (Visionable Retrun) نہیں ملتا۔ یقین کریں روحانیت کا یہاں جو ریٹرین ملتا ہے ایک ایڈیشنل Visionable (نظر آنے والا) ہوتا ہے ساتھ ہی انتہائی لذیذ اور قیمتی ہوتا ہے۔ بشرطیکہ آپ اعمال کو رہاں ملامات ظاہر ہوں تو سمجھنا تمہارا عمل درست جا رہا ہے اور تمہارا رارخ درست ہے، تمہارے کوائف و ضوابط پورے ہیں۔ اگر ہم اعمال کے مطابق بجالائیں۔ لیکن بدقتی یہ ہے کہ ہمارے ہاں لوگ اس حقیقت سے نا آشنا ہیں۔

مالک کائنات انسان کی فطرت کو بنانے والا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ انسان پہلے دیکھے گا پھر مانے گا۔ درد والے گا یقین نہیں کرے گا اور اگر یقین کر بھی لے گا تو زیادہ دیرینک وہ یقین قائم نہ رکھ سکے گا۔ اسی لیے اس ذات کے صفات کے ضابط اعمال میں مکاشفات کو لازم قرار دیا ہے۔ ایسا نہیں کہ کچھ بھی دیکھا نہیں جاسکتا۔ عارفین حق کا دستور رہا ہے کہ وہ اپنے ارادہ تنہدوں کیلئے مکاشفات کے دروازے کچھ بھی کھول دیتے تھے تاکہ ان کا یقین قائم رہے۔ ایسا نہیں کہ ریشہ دوینوں سے محفوظ رہے۔

اب ہم اس بات کو ذرا اور مزید واضح کر دیں آپ دیکھیں اگر آپ سا ہیوال سے لا ہو جا رہے ہیں تو آپ کو

دوسری طرف دنیا کی ساری لذتیں نقد ہیں اور آخرت کے معاملات کو ادھار پر نالا جاتا ہے۔ اب اس طرف دنیا کے ایک آدمی سے یہ کہا جائے کہ وہ ساری زندگی محنت کرتا رہے اور اسے اس کا معاوضہ اس وقت تک نہ ملے گا جب تک اس طرف دنیا کی کام کو کوئی پسند کرے گا۔ کیونکہ انسان ویژن ایشنل (Visionable) منافع کو پسند کرتا ہے اس طرف دنیا کے چیزوں کا وعدہ اور وہ بھی موت کے بعد کا ہوتا مادیت پسند انسان ایسا کار و بار کیسے کر سکتا ہے؟

اس طرح سارا ماحول اور معاشرہ اس کی تالگیں کھیتی رہا ہوتا ہے کہ یہی تمہیں اس تجارت سے کچھ ملے۔ اس طرف دنیا پرست آدمی ہو تو یہاں ایک کام نہیں ہے یہ تو اللہ کے نیک بندے ہی کر سکتے ہیں۔ یہی وہ مقام ہے اسی اسرا روحانیت کا گنجینہ رکھنے والے کسی مرشد کا مل کی انسان کی زندگی میں ضرورت محسوس ہوتی ہے جو رہا حال اس طرف دنیا پرست آدمی میں اس کی رہنمائی بھی کر سکے۔

6۔ مذہب سے بیزاری کی ایک وجہ یہ ہے کہ جب تک انسان کوئی رہنمائی ملے جو اس کے معاملات کو رہنمائی کرے اس کے لیے عبادات پر بلا کچھ دیکھے قائم رہنا عموماً ناممکن ہوتا ہے۔ انسان کی وقت ختم ہو سکتی ہے جب اس کاراطبہ کسی مرشد کا مل کے ساتھ ہو۔

7۔ ایک وجہ یہ بھی ہے کہ انسان عبادات کی باضابطہ طور پر کسی روحانی رہنمائی تعلیم حاصل نہیں کرتا بلکہ اس کی کام کے دو ہی ذرائع ہوتے ہیں ایک تو وہ پروفیشنل علمائے کرام کی تاریخ سے اپنے لیے عبادات منتخب کر کا کوائف جانے بغیر وہ عبادت شروع کر دیتا ہے۔ اور اس کا دوسرا ذریعہ تعلیمی کتابیں ہوتی ہیں حالانکہ ساری جانشی ہے کہ دنیا کا کوئی علم بغیر اس تاد کے کسی کتاب سے حاصل کرنا ناممکن ہے۔ حتیٰ کہ آپ کھانا وغیرہ بھی کسی کتاب کے ذریعے تیار کرنا نہیں سمجھ سکتے۔ یہ اور بات ہے کہ پہلے سے کسی اس تاد سے کچھ سیکھا ہوا کتاب میں سے کسی درج شدہ ترکیب کو دیکھ کر آپ کوئی کھانا یا داشت تیار کر لیں۔

ہمارا مطالعہ یہ کہتا ہے کہ یہ سارا کچھ دنیا پرست لوگوں کا پروپیگنڈہ ہے کہ روحانیت اور روحانی اعمال کا ایشنل ریٹرین (Visionable Retrun) نہیں ملتا۔ یقین کریں کہ روحانیت کا یہاں جو ریٹرین ملتا ہے ایک ایڈیشنل ایشنل Visionable (نظر آنے والا) ہوتا ہے ساتھ ہی انتہائی لذیذ اور قیمتی ہوتا ہے۔ بشرطیکہ آپ اعمال کو رہاں اصولوں کے مطابق بجالائیں۔ لیکن بدقتی یہ ہے کہ ہمارے ہاں لوگ اس حقیقت سے نا آشنا ہیں۔

مالک کائنات انسان کی فطرت کو بنانے والا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ انسان پہلے دیکھے گا پھر مانے گا۔ درد والے گا یقین نہیں کرے گا اور اگر یقین کر بھی لے گا تو زیادہ دیرینک وہ یقین قائم نہ رکھ سکے گا۔ اسی لیے اس ذات کے صفات کے ضابط اعمال میں مکاشفات کو لازم قرار دیا ہے۔ ایسا نہیں کہ کچھ بھی دیکھا نہیں جاسکتا۔ عارفین حق کا دستور رہا ہے کہ وہ اپنے ارادہ تنہدوں کیلئے مکاشفات کے دروازے کچھ بھی کھول دیتے تھے تاکہ ان کا یقین قائم رہے۔ ایسا نہیں کہ ریشہ دوینوں سے محفوظ رہے۔

ہم ایک اور غلط فہمی کا ازالہ بھی ضروری سمجھتے ہیں جو یہ کہا جاتا ہے کہ روحانیت کا ریٹرین جلدی نہیں ملتا۔ اسی

سڑک کے کنارے Mile Stones (سنگ میل) نظر آئیں گے۔ جو آپ کو بتائیں گے کہ ایک تو آپ کا سفر کرنے کا حوصلہ بھی تازہ رہے گا کہ واقعی طرف جا رہے ہیں۔

بے ساتھ ہی یہ بھی بتائیں گے کہ کتنا سفر باقی ہے۔ اس طرح آپ کا سفر کرنے کا حوصلہ بھی تازہ رہے گا کہ واقعی طرف جا رہے ہیں۔

کیلئے آپ دنیاوی منافع کی سپیڈ دیکھیں اگر کام جزوی ہو تو اس کا منافع پورے دن کے بعد ملتا ہے جیسے ایک Quick & Visionable Return دن کے کام کی اجرت شام کو مل جاتی ہے۔

مگر ہم نے جو بچھو کا عمل بتایا ہے اپنی محنت دیکھیں اور جزا کی سپیڈ دیکھیں۔

اگر کام کچھ لے عرصے کا ہو تو اجرت ایک ماہ بعد ملتی ہے۔ لیکن روحانیت کی ایک جزا تو اس کے ارادہ کے سے عطا فرمادی جاتی ہے۔ پھر آدمی جب روحانی امور انجام دیتا ہے تو اس کی جزا چند دنوں میں ہی مل جاتی۔

ایک چلنے انسان کی کسی قوت کو ساری زندگی کیلئے کافی ہو جاتا ہے۔

کاریں! آپ زراعت کو دیکھیں پہلے آپ کتنی محنت کرتے ہیں، سب کچھ مٹی میں ملا آتے ہیں اس کے واپسی کی امید پچاس فیصد سے زیادہ نہیں ہوتی کیونکہ فصل کو کوئی دائرہ لگ سکتا ہے، کوئی آسمانی یا زمینی آفت آکر سیالاب یا کوئی اور آفات آنے کا امکان ہوتا ہے۔ اور پھر پانچ، چھ ماہ کی مسلسل محنت و گرانی اور ایک لمبا انقلاب کرنا اس کے بعد جا کر کچھ ملتا ہے۔

اب آپ کسی روحانی ماہر کی گرانی میں اس محنت سے آہنگی محنت اور آدمی عرصے کیلئے کوئی عمل کر لیں۔

کیلئے انوار الہی کی بارش ہو سکتی ہے اور آپ مکاشافتات سے نہا کر رہ جائیں گے۔

انسانی نعمیات کو سمجھنے والے لوگ جانتے ہیں کہ انسان ویژن اسپل Visionable (مادی آنکھوں سے نظر آنے والے) منافع ہی کو مانتا ہے۔ اور جو نفع و نقصان غیر مرئی (نظر نہ آنے والا) ہو اس پر انسان گمان ناقص تو کر سکتا ہے۔ یقین نہیں کر سکتا کیونکہ اس کیلئے دو چیزیں ہیں۔

- 1- ایک تو اس منافع پر بات کرنے والے کے بارے میں سچا ہونے کا یقین ہو۔
- 2- جس منافع کا وہ ذکر کر رہا ہے وہ دکھادے۔

ہمارے ساتھ یہ ہوتا ہے کہ ہمیں مالک مطلق نے فرمادیا کہ مجھ پر یقین رکھو تمہیں منافع ملے گا اس پر ہمارے ضمیر اپنے سفر کی درستی کا ثبوت ساتھیوں کے قدموں کی چاپ ہی کو سمجھ رہے ہوں اور یہ گمان کر رہے ہوں کہ ہمارے اندھے ہیں اسی سمت جا رہے ہیں لازماً یہ راستہ درست ہی ہے اور ان میں سے کسی کے پاس کوئی ثبوت نہ ہو کہ اسی راستہ درست بھی ہے۔

اسی طرح ہم بھی امداد و سفر ہیں اور ایک دوسرے کی دیکھا دیکھی سفر کر رہے ہیں اور ہم نے ٹوپی بھی اس دیکھا۔

اس دو ریس دین کا جو راستہ بتایا جاتا ہے اس میں ناقابلی عبور طوالت ہے کہ انسان اس کو دیکھ کر ہی سفر کے لئے میل کیا ہوتے ہیں؟

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ روحانی اور عبادتی منازل سفر میں سنگ میل کیا ہوتے ہیں؟

دوستو! یاد رکھو روحانیت اور عبادات کے راستے کے مسافر کو درستی راہ کے ثبوت ملتے رہتے ہیں اور قدم قدم پر اس دور میں تو انسان بہت زیادہ مصروف ہے اور اس کو یہ بھی پچوں کے پاس بیٹھنے کا وقت بھی نہیں۔ اور ہم اپنے سفر کے نقطہ علامات موجود ہوتی ہیں جو ہمیں یہ تاثی ہیں کہ ہم اس وقت کہاں اور کس حال میں موجود ہیں۔ اور ہم اپنے سفر کے نقطہ

روحانیت کا مقصد تو ہے زن محبوب حقیقی کے چلوں کی لذت کا حصول۔ مگر ہم کتابوں میں اس کے وجود کے اب جہاز کتنی بلندی پر پرواز کر رہا ہے۔ اسی طرح روحانیات کی بلندی پر جانے والے کو ماں مطلق ایسے آلات نو ازتا ہے جو سے بتاتے چلے جاتے ہیں کہ وہ کس اونچائی تک جا چکے ہیں۔

اس دور کی یہی سب سے بڑی خامی ہے کہ انسان کسی منئے یا عقیدے میں کتابوں کے انبار تو پڑھ لیتا ہے مگر اس کے "روحانی عروج" حاصل نہیں کر پاتا۔ لوگ "عقیدہ" سن نہیں بلکہ اپنی آنکھوں سے دیکھیں کیونکہ مسلمہ ترجمہ: یعنی انسان اور خالق کے درمیان سب سے بڑا حجاب اور مانع بذاتِ خود علم ہے۔

### "شینیدہ کے بود مانند دیدہ"

بیان کیفیت اگر چل لذیز ہوتی ہے مگر روحانی عروج، اس سے لاکھوں، کروڑوں گناہ علی چیز ہے۔ دوستو! دین سے بیزاری کی جو وجہات ہیں ان میں سے ایک بڑی وجہ یہ ہے کہ انسان اس وقت سہارا لیتے ہیں اور طرح طرح کے استدلال و استنباط، استخراج، اور منطق کے کلمات کا سہارا لیتے ہیں اور یہی ثابت کرتے ہیں کہ عزتِ ربوبیت کیا ہے؟ اور لذتِ عبودیت کیا ہے؟ مگر جب کوئی اور اک حقیقت کے لیے یہی راستہ اختیار کرتا ہے تو اسے سامنے بھی علم ہی حجاب بن جاتا ہے۔ اور وہ اس سے آگے نہیں جا سکتا اور روئیت اور زیارتِ محبوب سے محروم ہو جاتا ہے۔

اثباتِ حقیقت و طرح سے ہوتا ہے ایک کا نام "بیان کیفیت" ہے اور ایک کا نام "حصول کیفیت" ہے۔ اثباتِ حقیقی "بیانی" نہیں ہوتا بلکہ وہ "حصوی" ہوتا ہے۔ اس کی ایک مثال دیتا ہوں شاید آپ میر امانی الصمیر سمجھ جائیں۔ ایک آدمی ایسا ہے جو بہت زیادہ پڑھا لکھا ہے مگر اس نے زندگی میں کبھی آم نہیں دیکھا اور نہ اس نے اس کی تیار شدہ کوئی چیز کھائی ہے۔ اب وہ آدمی کسی پڑھنے لکھنے شخص کے پاس جاتا ہے کہ مجھے آم کے بارے میں سب کو دو، وہ کیسا ہوتا ہے؟ اس کی شکل کیسی ہوتی ہے؟ اس کا ذائقہ کیسی ہوتا ہے؟ اس کے اندر کیا کیا ہے؟

### کا یت

ایک دور دراز پہاڑی علاقے میں ایک بستی تھی۔ وہاں تک جانے کا کوئی معقول راستہ بھی نہ تھا نہ وہاں بھی تھی نہ کوئی دیگر جدید ترقی کے اسباب تھے۔ کیونکہ وہ پوری دنیا سے کٹی ہوئی ایک بستی تھی وہاں غربت اور افلان کا دور دورہ تھا ہماری اور بے روزگاری تھی کہ ان کے پاس پہنچنے کوئی ڈھنگ کا لباس بھی نہ تھا اور نہ کوئی کھانے کی چیز اور نہ رہنے کوئی کان تھا بس وہ جو نپڑیوں میں رہتے تھے۔

ان سے دس، بیس کوس دور ایک بہت بڑا پہاڑ تھا۔ اس پہاڑ پر ایک عبادت گزار عارف رہتا تھا جو کبھی کبھار ان لوگوں میں آ جایا کرتا تھا۔ ایک دن وہ عبادت گزار اہم ان کے پاس آیا اور ان کا حال دیکھا تو کہا کہ بھائیو! میں جس پہاڑ پر رہتا ہوں اس میں ایک غار ہے اور اس غار میں ایک بہت بڑا خزانہ موجود ہے۔ اگر آپ لوگ میر اس تھوڑے دیں تو میں وہ خزانہ تمہارے حوالے کر دوں گا اور اس طرح تمہارے سارے مسائل حل ہو جائیں گے غربت دور ہو جائے گی۔ یہاں سڑک اور بھلی آجائے گی، ہسپتال کھل جائیں گے اور ہر آدمی عالی شان محلات بنو سکے گا اور تم دنیا کے امیر ترین لوگ بن جاؤ گے۔

آغاز سے کتنے اوپر جا چکے ہیں۔ جیسا کہ ہوائی جہاز میں بلندی بتانے والے آلاتِ نصب ہوتے ہیں اور وہ بتاتے ہیں کہ اب جہاز کتنی بلندی پر پرواز کر رہا ہے۔ اسی طرح روحانیات کی بلندی پر جانے والے کو ماں مطلق ایسے آلات نو ازتا ہے جو سے بتاتے چلے جاتے ہیں کہ وہ کس اونچائی تک جا چکے ہیں۔

11۔ اس دور میں مذہب کے حوالے سے جو چیز رکاوٹ بنتی ہے یا بدولی کا موجب بنتی ہے ان میں سے ایک ہے جیسے جملہ عرفاء نے لکھا ہے۔

### العلم هو الحجاب الاکبر

ترجمہ: یعنی انسان اور خالق کے درمیان سب سے بڑا حجاب اور مانع بذاتِ خود علم ہے۔

عرفان کے بارے میں عرفاء فرماتے ہیں: حقیقتِ عرفان دو چیزوں کے اسباب پر منحصر ہے یعنی ایک "ذلت عبودیت" کا اثبات اور دوسرا ہے "عزتِ ربوبیت" کا اثبات۔

فلسفہ اور علماء علومِ متدالوں و موجوداً نبھی دو چیزوں کا اثبات کرنے کے لیے کمالِ علم اور دلائل و برائیں مطلیں اور مطلقات ہیں اس طرح کے استدلال و استنباط، استخراج، اور منطق کے کلمات کا سہارا لیتے ہیں اور یہی ثابت کرتے ہیں کہ عزتِ ربوبیت کیا ہے؟ اور لذتِ عبودیت کیا ہے؟ مگر جب کوئی اور اک حقیقت کے لیے یہی راستہ اختیار کرتا ہے تو اسے سامنے بھی علم ہی حجاب بن جاتا ہے۔ اور وہ اس سے آگے نہیں جا سکتا اور روئیت اور زیارتِ محبوب سے محروم ہو جاتا ہے۔

اثباتِ حقیقت و طرح سے ہوتا ہے ایک کا نام "بیان کیفیت" ہے اور ایک کا نام "حصول کیفیت" ہے۔ ایک آدمی ایسا ہے جو بہت زیادہ پڑھا لکھا ہے مگر اس نے زندگی میں کبھی آم نہیں دیکھا اور نہ اس نے اس کی دو، وہ کیسا ہوتا ہے؟ اس کی شکل کیسی ہوتی ہے؟ اس کا ذائقہ کیسی ہوتا ہے؟ اس کے اندر کیا کیا ہے؟ اور اس کے اثرات کیا ہوتے ہیں؟ اسے کس طرح کھایا جاتا ہے اور اس کی کتنی اقسام ہوتی ہیں؟ وغیرہ وغیرہ۔

اب وہ آدمی اسے کسی بہت بڑے سکارا کا ایک مقالہ تھا دیتا ہے اس میں اس کی بات سے متعلق ساری معلومات موجود ہیں۔ اس میں اس کے کیمیائی تجزیوں سمیت اس کی گنجائی سے لے کر جتنکے خواص اور اس کے رنگ و اقسام کے بحث ہوئی ہے۔ مگر یہ مقالہ ایک ہزار صفحات پر مبنی ہے۔ وہ آدمی اس مقالے کو حفظ کر لیتا ہے۔ یہ ہے "بیان کیفیت"۔ وہی آدمی ایک باغبان کے پاس جا کر آم کے بارے میں دریافت کرتا ہے تو وہ اس وقت آم چوں رہا ہوتا ہے وہ کہنا میاں! مجھ سے کیا پوچھتے ہوئی لو آم اور اس کی ایک چکری لے لو۔ اب وہ آدمی اسے صرف ایک بار چوں لیتا ہے۔ اس کی "حصول کیفیت"۔

اب آپ غور کریں کہ جو اثبات اس ایک "چکری" سے ہوا ہے اس کا مقابلہ وہ ہزار صفحات کا مقالہ بھی ہے اس کر سکتا۔

دوستو! اس سوراخ والی مثال سے بھی پڑ سمجھ لینا کہ انسان اعلیٰ مقامات کو کسی چور دروازے سے حاصل کر سکتا ہے اس سے صرف مشاہدہ ہو سکتا ہے۔ حصول کے لیے وہی طریقہ کار اختیار کرنا پڑے گا جو اولیائے کرام نے فرمایا ہے اس کے حصول کے لیے وہی لمبا پر ایس ہو گا۔ خاردار جنگل ہوں گے اور اس میں خواہشات نفس کے سانپ رہ رہے گے۔ لذات دنیا کے درندے ہوں گے ان سے لڑنا پڑے گا۔ ابیں جیسا موزی مقابله میں آئے گا، نفس امارہ چیتے سے لڑنا پڑے گا۔ ان میں سے ایک آدمی بولا کہ جہاں یوں میں تو یقین سے کہتا ہوں کہ اس درویش نے کبھی جھوٹا ہے مگر اسے اشتباہ بھی تو ہو سکتا ہے۔ ممکن ہے اس نے جس چیز کو خزانہ سمجھا ہو وہ خزانہ ہو، اس لیے ہمیں اس کے جانے سے پہلے سوچنا چاہیے۔

## روحانیت کی افادیت

انسانی زندگی میں روحانیت کی افادیت کیا ہے اسکی وضاحت بھی ہم ضروری سمجھتے ہیں۔ انسان کی زندگی میں

اکٹے ایک نہیں کئی فائدے ہیں مثلاً:

روحانیت سے انسان کا عالم ماورئی سے رابطہ پیدا ہو جاتا ہے۔

انسان اسی دنیا میں عالم با بعد الموت کا مشاہدہ کر کے آخرت کا یقین حاصل کر لیتا ہے۔

عام حالات میں انسان کی آخرت غیر یقینی ہوتی ہے مگر روحانیت سے یقینی ہو جاتی ہے۔

انسان ان مادی آنکھوں سے عالمِ ملکوت و انوار اور عالمِ ارواح کا مشاہدہ کر سکتا ہے۔

اس دنیا سے چلنے والوں سے رابطہ پیدا کر سکتا ہے اور وہاں کے حالات انہی کی زبانی سن سکتا ہے اور اس

سے آخرت پر یقین کے ساتھ اطمینان قلب کا حصول بھی ہوتا ہے۔

روحانیت ہی سے انسان مکاشفات کی منزل تک جاتا ہے اور مکاشفات کے کئی فائدے ہیں یعنی سفر خر کے

سنگ ہائے میل نظر آتے ہیں جو درست سفر کی علامات ہوتی ہیں اور اس سے شوق سفر بڑھتا ہے۔

عبادات میں لذت پیدا ہو جاتی ہے اور انسان عبادت میں بوریت محسوس نہیں کر سکتا۔

نجات بھی یقینی ہو جاتی ہے۔

ان سے دین پر اعتناد بحال رہتا ہے۔

علم روحانیت سے اپنے خالق و مالک پر اعتناد بحال رہتا ہے۔

روحانی مضبوطی سے عقائد میں استحکام پیدا ہوتا ہے۔

روحانی علوم سے صوبات دنیا سے مکرانے کا حوصلہ قائم رہتا ہے۔

ان لوگوں نے کہا یہ تو آپ نے ہمارے لیے بڑی بات کہہ دی ہم آپ کا ساتھ دیے کو تیار ہیں اور امام اُبی داؤد اسی وقت ساتھ چلے کو تیار ہیں۔ یہ کہاں درویش نے کہا بابا ایک بات اور بھی سن لو کر وہ غار کسی آسان چکر پر لالا کر پوچھی جا کر خزانے سے سیمیٹ لائیں گے بلکہ ہمیں ایک طویل جنگل سے گزرنا پڑے گا اور اس جنگل میں خونواری ہے۔ بھیزیرے اور سانپ اور بہت سے موزی جانور ہتے ہیں۔ ہمیں اس غارتک جانے کیلئے جان ہتھیلی پر رکھ کر ان را کوڑا کر لے جائیں گے۔ لذات دنیا کے درندے ہوں گے ان سے لڑنا پڑے گا۔ ابیں جیسا موزی مقابله میں آئے گا، نفس امارہ چیتے سے لڑنا پڑے گا۔ ان میں سے ایک آدمی بولا کہ جہاں یوں میں تو یقین سے کہتا ہوں کہ اس درویش نے کبھی جھوٹا ہے مگر اسے اشتباہ بھی تو ہو سکتا ہے۔ ممکن ہے اس نے جس چیز کو خزانہ سمجھا ہو وہ خزانہ ہو، اس لیے ہمیں اس کے جانے سے پہلے سوچنا چاہیے۔

اسی طرح دیگر لوگوں نے بھی تقریبیں کیں تو لوگوں نے کہا کہ درویش بابا ایک ان دیکھی اور غیر یقینی چیز کے لئے کون اپنی زندگی کو مصیبتوں میں ڈالے گا؟ یہ بھی تو ہو سکتا ہے کہ ہم درندوں سے لڑیں مصیبیں اور اذیتیں برداشت کریں وہاں سے ہمیں وہ خزانہ کسی بڑی مقدار میں حاصل ہی نہ ہو۔

اس پر اس درویش پابند کہا جائیں! میں تمہاری بات سمجھ چکا ہوں اس لیے آپ کو ایک اور راستہ تھا اسی طرف سے ایک راستہ جاتا ہے جو اس غار کی پشت کی طرف سے آتا ہے اس میں ایک بڑا ایک چھوٹا سوراخ ہے۔ اگر سوراخ سے صحیح کے وقت جہاں کا جائے تو وہ خزانہ سامنے نظر آتا ہے اور وہ راستے سے اس راستے میں کوئی درندہ مداخلت نہیں کرتا۔ اس لیے تم ایسا کرو سارے لوگ میرے ساتھ چلو میں صح کی پہلی کر لے۔ ساتھ ہمیں وہ خزانہ دکھا دوں گا مگر اس سوراخ سے خزانے کو صرف دیکھا جا سکتا ہے حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ عامیں کرنے کیلئے وہی درندوں والا راستہ اختیار کرنا پڑے گا۔

یہ سن کر سارے لوگوں نے کہا چلو جہاں ہم اس خزانہ کو دیکھوں۔

اس پر درویش بابا نہیں لے کر گیا اور اس سوراخ سے انہیں وہ خزانہ دکھایا تو پھر واپس آ کر سارے لوگ درویش سے لڑنے کیلئے تیار ہو گئے۔

دوستو! عصر حاضر کے انسان کو ایک تو کسی پر پورا یقین نہیں جو انسان ایک لاکھ چوبیں ہزار الجملہ کی تعلیمات اور ان کی مقدس کتابوں کو ہضم کر چکا ہے وہ چند غرفاء کی تبلیغ سے کیسے بدلا جاسکتا ہے؟ اب اس کے لیے کوئی شارٹ کٹ ہی تلاش کرنا پڑے گا۔ جب تک یہ ظاہر ہیں اور مادیت پرست انسان عالم ماورئی کو ایسا آنکھوں سے دکھانے لے گا کبھی اس کے حصول کی کوشش نہ کرے گا۔ اب اس دور میں لبے لبے اعمال اور علمیں Process کی ضرورت نہیں ہے۔ بلکہ کسی خفیہ سوراخ سے ایک مرتبہ عالم ماورئی کے خزانے اسے دکھانا پڑے گے۔ جب یہاں کی ایک جھلک دیکھ لے گا تو پھر یہ لاچی اس کے حصول کے لیے کوشش بھی کرے گا۔ یہ انسان لبے اور الہ دیکھے ادھار پر نقد لذتوں کو بھی قربان نہیں کر سکتا۔ اس لیے اس دور میں سب سے اول اسے کچھ دکھانے کی ضرورت ہے، پھر یہ سب کچھ کرنے پر تیار ہو جائے گا۔

☆ خواہشات نفس اور دنیا کی مخالفت کے سامنے سیند پر رہنے کا حوصلہ پیدا ہوتا ہے۔  
☆ آلام و مصائب میں انسان ان سے لطف اندوز ہوتا ہے کیونکہ اس کی نظر ان کے مبدأ پر ہوتی ہے۔

اب دوم

## روحانیت کی اخروی افادیت

دوستو! روحانیت کے آخرت میں بھی لا تعداد فائدے ہیں مثلاً

☆ انسان اس سے جنت کے بجائے خدمتِ سلطانی پر مأمور کیا جائے گا جو جنت سے اربوں گنازیادہ اعلیٰ درجات کی حامل ہوتی ہے۔

☆ ساتوں جنوں کے بجائے قربِ محبوبِ حقیقی حاصل ہو گا اور یہی وہ رضوان اللہ ہے جس کے بارے میں فرمایا گیا "رضوان من الله اکبر"

☆ بروز حکومتِ الہیہ سے مہمان کے بجائے شرف و میراثی ملے گا۔

### علمکے نزدیک روح کی تعریف

الرُّوحُ جُوْهَرٌ مُّجَرَّدٌ عَنِ الْمَادِ فِي ذَاتِهِ وَمُتَعَلِّقٌ بِهَا فِي صَفَاتِهِ يُشَبِّهُ إِلَيْهِ كُلَّ وَاحِدٍ بِقُولٍ

وارانت -

روح ایک جوہر ہے جو اپنی ذات کے اعتبار سے مادے سے خالی ہے۔ اور اپنی صفات کے اعتبار سے مادے کو  
اگر بنا رکھا ہے۔ ہر شخص اس کی طرف سے اپنے ہر کام میں میں میں اور تو کے ساتھ اشارہ کرتا ہے۔  
افلاطون کا قول ہے کہ روح (نفس ناطقة) کی جگہ عالم بالا ہے۔ یعنی وہ کوئی مادی یا دنیاوی چیز نہیں ہے۔ روح بذات  
اویفر قافی ہے اور خدائی صفات رکھتی ہے۔ لیکن مادی جسم سے متجدد ہونے کی وجہ سے اکثر پابندیاں اس پر وارد ہو گئی ہیں۔

### مصادریق روح قرآن کی نظر میں

اس سے پہلے کہ ہم انسان کی روح کے بارے میں قرآن کا نظریہ پیش کریں ہم اس بات کو واضح کرتے جائیں  
کہ لفظ روح قرآن میں کن کن معنوں میں استعمال ہوا ہے۔

سورہ الشراعیہ میں یہ اس معنی میں آیا ہے:

"نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ۝ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذَرِينَ ۝"

اسے جریل میں لے کر نازل ہوئے ہیں، یہ آپ کے قلب پر نازل ہوا ہے تاکہ آپ لوگوں کو عذابِ اللہ سے ڈرامیں۔  
سورہ معارج میں اس کا استعمال اس طرح ہوا۔

تَعْرُجُ الْمَلَكَةَ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ۝

جس کی طرف فرشتے اور روح بلند ہوتے ہیں اس ایک دن میں جس کی مقدار پچاس ہزار سال برابر ہے۔

”بِنِي نِسْبَتِ رَكْتَهُ لِلْهَدَا فِيمَا يَعْبُدُ“ -

اسی طرح انسان کی روح کی بھی ایک خاص اہمیت ہے۔ آدم علیہ السلام پہلے بھی جسم کی صورت میں تھے لیکن اس کا وجود کا حکم نہ ہوا۔ لیکن جب روح پھوکی گئی تو آدم ابوالبشر علیہ السلام مسحود ملائکہ قرار پائے۔ پس یہی روح ہے اس کی معرفت خدا کی معرفت کے مساوی ہے۔ انسان کی روح کس طرح معرفت خدا کا ذریعہ بن سکتی ہے۔ اس سے عارفین حق کے دس اقوال ہیں۔ اور وہ یہ ہیں:

روح بدن کا مدبر ہے اور ہم جانتے ہیں کہ جہاں ہستی کیلئے بھی کوئی مدبر ہے۔

روح تھا ہے اور دلالت کرتی ہے خدا کی تہائی اور یکتاپی پر۔

روح بدن کو حرکت میں لانے کی قدرت رکھتی ہے لہذا یہ دلیل ہے قدرت خدا پر۔

روح بدن سے واقف ہے۔ یہ دلیل بھی ہے خدا کی آگاہی پر۔

روح اعضا پر غلبہ رکھتی ہے۔ یہ دلیل ہے کہ خدا کے تسلط اور غالب ہونے پر ہے۔

روح بدن سے پہلے موجود تھی اور بدن کے فنا ہونے کے بعد بھی باقی رہے گی، یہ دلیل ہے خالق کی ازلیت اور استعمال کیے۔

انسان کا حقیقت نفس سے آگاہ نہ ہونا دلیل ہے کہ ذات خدا کی گہرائی کا احاطہ ممکن ہی نہیں۔

روح کے لیے انسانی بدن میں کوئی خاص جگہ میعنی نہیں، اسی طرح یہ دلیل ہے کہ خدا کے لیے بھی کوئی محل نہیں۔

روح کوئی چھوٹیں سکتا۔ یہ دلیل ہے خدا کوئی چھوٹیں سکتا۔

روح اور نفس انسان کو دکھائی نہیں دیتے۔ یہ دلیل ہے اس پر کہ خالق روح مری نہیں۔

سورہ قدر میں ارشاد ہوا ہے۔

”تَنَزَّلُ الْمَلِيْكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ“

اس میں ملائکہ اور ”روح القدس“ اذن خدا کے ساتھ تمام امور لے کر نازل ہوتے ہیں۔

لیکن جب انسان کے حوالے سے روح کا تذکرہ کیا تو روح کی حقیقت ان لفظوں میں بیان کی۔

”قُلِ الْرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي“

اے (میرے جیب) کہہ دیجئے کہ روح میرے پروردگار کا امر ہے۔

## انسان حاملِ روحِ خدائی

اور اسی طرح سورہ حجر میں خلقت آدم علیہ السلام کے بعد جب خالق نے اس میں روح پھونکنے کا ذکر کیا

استعمال کیے۔

”وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوْحِي“

اس میں (آدم علیہ السلام) میں اپنی روحی حیات پھونک دوں۔

پس اس آیت سے ثابت ہوا کہ انسان حاملِ روحِ خدائی ہے۔ کیا صرف روح انسان روح خدا ہے؟

ارواح کا خدا سے کوئی تعلق نہیں ہے؟ اور اگر باقی ارواح کا خدا سے تعلق ہے تو پھر کیوں انسان کے لیے فرمایا کہ اس کا

پھونک دی ہے؟

ان سوالوں کا جواب یہ ہے کہ تمام چیزیں خدا سے اور خدا ہی کے لیے ہیں۔ تمام مکان اور زمان خدا کے

ہیں۔ لیکن پھر بھی کہتا ہے۔ ”بیتی“ میرا گھر جیسے سورہ بقرہ میں کہا۔

”أَنْ طَهَرَ أَبْيَتَ لِطَائِفِينَ“

میرے گھر کو پاک و پاکیزہ بنا طواف کرنے والوں کے لیے۔

اسی طرح تمام انسان خدا کی مخلوق ہیں پھر بھی کہتا ہے ”عبدی“ میرے بندے جیسے سورہ فجر میں ارشاد

”فَادْخُلُوا فِي عِبْدِي“

پھر میرے بندزوں میں شامل ہو جا۔

خدا سے ان چیزوں کی نسبت کی وجہ نہیں ہے کہ خدا صرف انہیں بیت، روح، مکان اور زمان کا فال

کیونکہ انسان تمام موجودات میں ایک خاص شرافت رکھتا ہے لہذا فرمایا:

”نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوْحِي“ اسی طرح کعبہ تمام مکانوں کی نسبت ایک خاص خصوصیت کا حامل ہے۔ لہذا

”بیتی“۔

## جسم لطیف

بعض غرفاء روح کو جسم لطیف سے تعبیر کرتے ہیں۔ ان کا یہ کہنا ہے کہ اس جسم خاکی کے اندر ایک اور جسم داخل

بخارات آبی سے زیادہ لطیف ہے حقیقی انسان وہی ہے۔ یہ جسم خاکی وقاری ہے اور وہ غیر قاری۔ جب ہم سو جاتے ہیں

جسم لطیف خاکی جسم سے نکل کر ادھر ادھر گومنے چلا جاتا ہے۔ یہ دنوں جسم ایک لطیف بندھن سے باہم بندھے ہوئے

ہیں، اور جب کسی حادثے یا یماری سے یہ بندھن کٹ جاتا ہے تو موت واقع ہو جاتی ہے۔ ورنہ نیند کے بعد جسم لطیف، جسم

نامیں واپس آ جاتا ہے۔ اس حقیقت کو قرآن حکیم یوں بیان کرتا ہے۔

اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قُضِيَ عَلَيْهَا الْمَوْتُ

(بِوَسْلِ الْأُخْرَى إِلَى أَجْلٍ مُسَمَّى) إِنْ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (سورہ الزمر)

ترجمہ: اللہ وہ ہے جو دو طرح سے روحوں کو قبض کرتا ہے، موت کے وقت اور نیند میں، وہ مرنے والوں کی روحوں

اسی طرح انسانوں میں ”مومن“ کی بڑی شان ہے اور ”مؤمن“ ایک خاص اہمیت اور شرافت کا مالک ہے۔

کو اپنے ہاں روک لیتا ہے، لیکن باقی ارواح ک  
میں اہل فکر کے لیے کچھ اسپاہ موجود ہیں۔

## عالمِ مثال یا آسٹریل ورلڈ

جسم لطیف یا آشُرل باڈی عالمِ خواب میں جس دنیا کی سیاحت کرتے ہیں عرفانِ اسلامی کے اس کو عالمِ مثال کہا ہے جبکہ یورپی پسر چولست اس کو آشُرل ورلڈ کہتے ہیں۔ اس آشُرل ورلڈ میں خیر و فرشتہ کی موجود ہیں جن کو Positive Forces اور Negative Forces کہا جاتا ہے۔ اللہ کے سامنے بھاٹ ہا ہمارا رشتہ قوائے خیر سے قائم ہو جاتا ہے۔ اور بدی ہمیں شیطان سے غسل کر دیتی ہے۔ اب انسان کا اعلان اس سے جس کے ساتھ بھی ہوا سکے فکر و عمل پر آشُرل ورلڈ کی وہی قوت اثر انداز ہوتی ہے۔ انسان کے ذہن میں اونچی ہے وہ آشُرل ورلڈ کی قوتوں کے زیر اثر آتی ہے۔

اگر انسان نیک کام کرے یہی لوگوں سے تعلق رکھے یا کسی نیک روحانی سلسلے کے ساتھ دا  
تعلق آئیں۔ اس کے لئے Positive Forces سے بن جاتا ہے۔ پھر اس کے ذہن میں جو بھی تجویز آتی ہے اس  
فرشته ہوتا ہے اور اس کا نتیجہ ہمیشہ عمدہ ہوتا ہے۔ اس کے برعکس اگر انسان بد کار ہو تو پھر اس کی زندگی آدل  
کے زپراٹر ہوتی ہے اور اس کے ذہن میں جو بھی تجویز آتی ہے وہ شیطان کی طرف  
ہے۔ ان کا انجام ہمیشہ برآ ہوتا ہے۔ اس نظر یہ کی تصدیق قرآن سے یوں ہوتی ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا رَبِّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُلِئَكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تُعْزِلُو  
بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُؤْدِعُونَ<sup>٥</sup>

ترجمہ: ”جو لوگ اللہ کو اپنا آقاتا سیم کرنے کے بعد اس راہ پر جم جاتے ہیں۔ ان پر فریاد اور دُرمُت، نغم کھاؤ اور اپنی موجودہ جنت کے حصول پر خوشیاں مناؤ۔ ہم اس زندگی نیز اگلی میں تمہارے دوسرا بیان کرنے والے ہیں۔“

**الشَّيْطَنُ يَعْدُكُمُ الْفَقْرَ وَ يَأْمُرُكُمُ بِالْفَحْشَاءِ**

شیطان تم کو تنگستی سے ڈراتا ہے اور برے کام کرنے کا حکم دیتا ہے۔

شیاطین کی یہ ترغیب بدکاری اور فرشتوں کی حوصلہ افزائی کا تعاقب عالم مثال پا آئشل درلہ کے ساتھ

## ۱۰۷ صائحت اور ہندو مت

ہندو دھرم میں روحانیت کی سب سے اہم کتاب ”بھگوت گیتا“ ہے۔ گیتا مہا بھارت کی جنگ کے دوران پاراج کرشن اور ان کے شاگرد اور چیزاد بھائی ارجنا کی بات چیت پر مشتمل ہے۔ اس میں مہاراج کرشن ارجنا کو

ہندو دھرم میں روحانیت کی سب سے اہم کتاب ”بھگوت گیتا“ ہے۔ گیتا مہا بھارت کی جنگ کے دوران راج کرشن اور ان کے شاگرد اور چیزاد بھائی ارجتا کی بات چیت پر مشتمل ہے۔ اس میں مهاراج کرشن ارجنا کو

اقوامِ عالم میں جن مذاہب کے پیروکاروں کی تعداد سب سے زیادہ ہے۔ ان مذاہب میں علم روحانیت کو کس کیا ہے اب ہم یہ بیان کریں گے۔

ان تمام تعریفوں سے ثابت ہوا کہ خدا کا تصور دنیا کے تمام مذاہب میں موجود ہے۔ پس اس سے پتہ چلتا ہے

گی۔ پی۔ نائیل: ”دین وہ حالت و حرمت آمیز روح ہے جس کو پرہیز گاری کہتے ہیں۔“ علامہ طباطبائی: ”دین عبارت ہے زندگی کے اس خاص طریقہ سے جس میں حیات دنیوی کی فلاح و بہبود ہے اکمال اور دامگی و حقیقی زندگی رو رود گار کے قرب و جوار میں میسر آتی ہے۔“

ہمہ مارٹینو: ”ایک ابدی اور سرمدی خدا پر اعتقاد“ نہ بب ” کھلاتا ہے۔“  
 ۲۰ بہت اپسینر: ”تمام چیزیں ایک قادر کی جگیات ہیں جو ہماری شاخت سے بالاتر ہے۔ اس مطلب کی  
 بب ” کھلاتا ہے۔“  
 الیف۔ اینج بریٹلی: ”انسانی وجود کے تمام پہلوؤں کے ذریعے ہر چیز کی واقعیت اور حقیقت کو دکھلانے کی  
 بب ” کھلاتا ہے۔“

ن جہاں کی نظر میں مذہب کی تعریف  
لیکن مارٹینو: ”ایک ابدی اور سردمی خدا پر اعتقاد“ مذہب ”کہلاتا ہے۔“  
برٹ اپسینسر: ”تمام چیزیں ایک قادر کی تجھیات ہیں جو ہماری شناخت سے بالاتر ہے۔ اس مطلب کی

## روحانیت اور مذاہبِ عالم

## ن جہاں کی نظر میں مذہب کی تعریف

**بیہر مارٹینو:** ”ایک اپدی اور سرمدی خدا پر اعتقاد ”مذہب“ کہلاتا ہے۔“

ہر بڑا اسپیشسر: "تمام

الف۔ ایک برٹلی: ”انسانی وجود کے تمام پہلوؤں کے ذریعے ہر چیز کی واقعیت اور حقیقت کو دکھلانے کی وجہ“ کہلاتا ہے۔“

کہلاتا ہے۔

سی۔ نی۔ ٹائیل: ”دون وہ حالت و حرمت آمیز روح ہے جس کو پرہیز گاری کہتے ہیں۔“

علامہ طباطبائیؒ: ”وَيَنْعِمُ عَلَىٰ بَرَبِّ الْأَرْضِ“ کے زندگی کے اس خاص طریقہ سے جس میں حیاتِ دنیوی کی فلاح و بہبود ہے

کمال اور دامی و حقیقی زندگی پروردگار کے قرب و جوار میں میسر آتی ہے۔

ان تمام عریقوں سے ثابت ہوا کہ خدا اسکا صورت نیا کے تمام مذاہب میں موجود ہے۔ پس اس سے پتہ چھاہے اس میں وہ احانت کی کہ اگر بگ میں موجود ہے۔

اقوامِ عالم میں جن مذاہب کے پیروکاروں کی تعداد سب سے زیادہ ہے۔ ان مذاہب میں علم روحانیت کو کس

کیا ہے اب ہم یہ بیان کریں گے۔

ہندو دھرم میں روحانیت کی سب سے اہم کتاب ”بھگوت گیتا“ ہے۔ گیتا مہا بھارت کی جنگ کے دوران

پہاڑی کرشن اور ان کے شاگرد اور پچھاراد بھائی ارجنا کی بات چیت پر مستقل ہے۔ اس میں مہاراج کرشن ارجنا کو

اس عرصے میں ان کی پوری دلیلیں گئیں۔ جب یہود بابل والوں کی غلامی سے چھوٹے تو ان کے ایک اسرار نامی ہندوؤں کی روحانیت میں تیاگ دنیا کو مرکزی حیثیت حاصل ہے جس میں انسان گھر بار، یہی کر منیاں لے لیتا ہے تاکہ انسان کسی بھی دوسرے چھنجت میں تو انکی ضائع کرنے کے بجائے پوری اُڑ رہا۔ اسے 70 اسی لیے جن پر لوگ اعتبار کرتے تھے، ان 70 آدمیوں کی یادداشت کی مدد سے توریت دوبارہ لکھی گئی۔ یہودیوں کے آج انہیں اہم فرقے ہیں۔ یہودیوں کا روحانی فرقہ قبالہ کہلاتا ہے۔

## روحانیت اور عیسائیت

عیسائیوں کی روحانیت ان کی مذہبی کتاب "بائل" کے گرد گھومتی ہے۔

حضرت عیسیٰ نے کوئی کتاب خود نہیں لکھا وی تھی، مگر ان کی سب باتوں کو ان کے بارہ حواریوں نے لکھا جس سے اسیں۔ پھر انہی باتیوں سے آگے سیکھوں اپنے بنائی گئیں جو کہ کوئی ڈھانی سوسال پہلے ختم کر کے اب کی موجودہ نہیں۔ عہد نامہ جدید کے کل 27 باب ہیں، اس طرح عہد نامہ قدیم و جدید کے ملا کر کل 66 باب ہیں جن میں رہنے والی گئیں۔ عہد نامہ جدید کے تو داہی سکون (زروان) مل جائے گا ورنہ انسان بار بار پیدا ہوتا اور مرتا رہتا ہے۔ مہاتما بدھ کی تعلیمات میں زندگی suffering اور Misery ہے، جس سے نجات ممکن ہے۔ اگر انسان لائق نظر چلتا ہے تو داہی سکون (زروان) مل جائے گا ورنہ انسان بار بار پیدا ہوتا اور مرتا رہتا ہے۔ مہاتما بدھ کی تعلیمات میں زندگی کے چار مشہور ایڈیشن ہیں جو کہ مارک، متنی، لوکاں اور جان کی بائل کے نام سے مشہور ہیں۔

## اسلامی روحانیت اور مذاہبِ عالم کا تقابی جائزہ

بحیثیت مسلمان دیگر الہامی کتابوں زبور، انجلی اور توریت کو مانا ہم پر فرض ہے۔ قرآن مجید میں اس امر کی

طرف اس طرح اشارہ کیا گیا ہے جیسا سورہ آتین میں اس اہمیت کو یوں بیان کیا گیا ہے:

"قُمْ أَنْجِرْكِيْ أَوْ زَيْتُونَ كِيْ أَوْ طُورَسْنِيْنَ كِيْ أَوْ شَهْرَامَنَ وَالْيَكِيْ، مَحْقِقِينَ عَامَّهُ وَخَاصَّهُ كَنْزَدِيْكَ كَهْ آتِينَ أَوْ

الْأَرْشُونَ سَهْ آنَ دَوْپَهْرَاؤُونَ كِيْ طَرْفَ اشَارَهَ ہے جنْ كَقَرِيبَ بَيْتَ الْمَقْدِسِ وَاقِعَ ہے وَهَا يَدْرَخْ بَكْرَتَ پَائِيَ جَاتِيَ

ہیں اور وہی مولود و مبعث حضرت عیسیٰ کا ہے۔ اور طور میں یا طور سینا وہ پہاڑ ہے جہاں پر حضرت موسیٰ سے اللہ تعالیٰ نے

کلام کیا اور امن والا شہر کم معمظم ہے جہاں رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے اور قرآن پاک اتنا رکیا۔

روحانیت کے تمام مکاتب فکر میں وردا و ذکر جم کو ہندو دھرم کی اصطلاح میں منتر کہا جاتا ہے کی اہمیت پر بہت

زور دیا گیا ہے۔ اس میں استاد اپنے شاگرد کو کوئی وردا یا ذکر ذہر اسے کوہتا ہے جیسے ہندوؤں میں منتر اوم اوم ہے۔ یہ

منتر (ورد) بہت زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔ ایک خاص ہندو فرقہ کرشا میں منتر ہرے کر شنا ہے۔ اسی طرح ہر فرقہ روحانیت

میں وردا ذکر یا منتر پائے جاتے ہیں۔ مسلم روحانیت میں منتر کے بجائے ذکر یا ورد بتایا جاتا ہے جیسا کہ مسلم صوفیا "الله ہو

"یا کوئی نہ کوئی اسم الہ پڑھنے کو کہتے ہیں۔ ورد یا منتر ہر مذہب کی مخصوص زبان میں ہی کر دائے جاتے ہیں۔ یہ اسی

زبان میں کئے جاتے ہیں جن میں وہ مذہبی کتاب میں موجود ہیں۔ اگر ان کا ترجمہ کیا جائے تو ان کا مطلب تو وہی ہوتا

ہے لیکن ارش ختم ہو جاتا ہے۔

مشائیں اگر آپ لا الہ الا اللہ پڑھتے ہیں اس کے بجائے آپ یہ پڑھیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں تو آپ کو

روحانیت کی تعلیم دیتے ہیں۔

ہندوؤں کی روحانیت میں تیاگ دنیا کو مرکزی حیثیت حاصل ہے جس میں انسان گھر بار، یہی

کر منیاں لے لیتا ہے تاکہ انسان کسی بھی دوسرے چھنجت میں تو انکی ضائع کرنے کے بجائے پوری اُڑ رہا۔

پردے سکے۔

## روحانیت اور بدھ مت

مہاتما بدھ کی نئے مذہب کو لے کر نہیں آئے تھے انہوں نے صرف ہندو مذہب میں علم روحانیت کی

جهت کو متعارف کر دیا جس میں او اگان (بار بار پیدا ہونا اور مرنا) سے نجات کا راستہ بتا یا تھا۔

مہاتما بدھ نیپال میں کوئی 500 سال قبل مسیح میں ایک ہندو ہکتی فیملی کے گھر میں پیدا ہوئے، ان کی

بنیادی طور پر یہ ہے کہ زندگی سزا suffering اور Misery ہے، جس سے نجات ممکن ہے۔ اگر انسان لائق نظر

چھوڑ دے تو داہی سکون (زروان) مل جائے گا ورنہ انسان بار بار پیدا ہوتا اور مرتا رہتا ہے۔ مہاتما بدھ کی تعلیمات میں چلتی رہیں۔ جب یہ تعلیمات بتت پہنچیں تو انہوں نے اس کا لامعازم بنالیا۔ زروان ملنے کے بعد مہاتما بدھ لے

جو چار عظیم سچائیوں (نوبل ٹرتوخ) کے نام سے جانا جاتا ہے۔

- 1- زندگی کی ایک کش (Suffering) ہے۔

2- اس سزا سے رہائی ممکن ہے۔

3- اس سزا سے رہائی کا ایک راستہ ہے۔

4- اس سزا سے رہائی ملنے کو ہی زروان کہتے ہیں

انہوں نے فرمایا کہ انسان لائق کی وجہ سے ہی بار بار پیدا ہوتا رہتا ہے اور اگر انسان لائق نفرت اور کردار کرے تو زروان (داہی سکون) مل جاتا ہے۔ زروان کی تشریح ہے:-

تمہیں کچھ نہیں کرنا چاہیے، کہیں نہیں جانتا چاہیے کچھ بھی نہیں بننا چاہیے علاوہ اس کے جو کچھ موجود ہے علاوہ

میں ہیں۔

## روحانیت اور یہودیت

یہودیت میں روحانی تقویت کا سہارا ان کی مذہبی کتاب توریت ہے جو عہد نامہ قدیم میں موجود ہے۔ عہد نامہ

قدیم کے کل 39 باب ہیں۔

658 قم میں جب بخت نصر بادشاہ بابل نے یہ دشمن پر حملہ کیا تو یہ کل سیمانی کو تباہ کر کے یہودیوں کو علام

کر لے گیا، ان کی سب مذہبی کتابیں و دستاویزات جلا دی گئیں۔ یہودی ان کی غلامی میں تقریباً 50 سے 80 سال تک

کوئی فائدہ نہ ہو گایا بہت کم فائدہ ہو گا۔

روحانیت میں طالب علموں کو روحانی طاقت بڑھانے کے کئی طریقے بتائے جاتے ہیں مثلاً ذکر و اذکار، صراحت ارتکاز توجہ، کم کھانا، کم بولنا، کم سوتا، تھکر کا تنات، عزلت نشینی اور مرشد کی روحانی توجہ وغیرہ شامل ہیں۔ مرشد کی روحانی قیمت وظیفے اور روحانی فیض شاگرد یا روحانی طالب کو منتقل کر دیا جاتا ہے۔

ہندو مند ہب میں ورد کو منتظر کہا جاتا ہے۔ اہل ہندو کا عقیدہ یہ ہے کہ جوں جوں انسان ورد میں کثرت کرتا ہے اس کی روحانی قوت بڑھتی جاتی ہے اور اس کے دوہرائے سے دل کی کشافت ختم ہو جاتی ہے۔ ہندو دھرم کے مطابق ملکہ زیادہ محنتی رکھا جائے گا اس کی طاقت بڑھتی جائے گی۔ یہاں لوگوں کا منتظر کے بارے میں عقیدہ ہے۔

مسلم روحانیت میں قرآن پاک کو مرکزی حیثیت حاصل ہے اللہ تعالیٰ کے نام بھی کرشمی اثرات رکھتے ہیں۔ صرف وہ یقین اور وہ کیفیت طاری کر کے پڑھاجائے جو کوئی لے ضروری ہے پھر آپ ان کے اثرات دیکھیں۔ اور اعتقاد اس میں بھی اہم ترین شے ہوتی ہے۔ قرآن میں اسی لیے ایک اعراب تک کی تبدیلی بھی نہیں ہوئی اور اس اسی تبدیلی کی کوئی سنجائش رکھی گئی ہے۔ کہ اس میں الفاظ اور درویکی طاقت کا پورا خیال رکھا گیا ہے۔ قرآن میں جہنم میں فہلوں کی تعداد نہیں بتائی گئی ہے۔

ایک مصری عالم دین نے قرآن میں سے کچھ آیتیں منتخب کر کے کمپیوٹر میں ڈالیں جن کا آغاز مخصوص حروف الی ہوتا ہے۔ ان آیتوں میں شامل سب کے سب لفظ آئیں پر مکمل تقسیم ہو جاتے ہیں۔ آج سے چودہ سو سال پہلے اب کمپیوٹر وغیرہ کا تصور بھی نہ تھا، اس وقت اتنی بزرگی کی تباہی اور بار بیکوں کو ملحوظ خاطر رکھنا اہل مغرب اور دیگر مذاہب کے قرآن کو انسانی کلام ثابت کرنے کے لیے کافی ہے۔

روحانیت میں کامیابی حاصل کرنے کا سب سے آسان اور صحیح طریقہ ہے جس پر عمل کر کے ہر مسلمان ہو جلدی ترقی کر جاتا ہے وہ یہ ہے کہ تکفیری القرآن کرے کیونکہ قرآن میں ہر امر کو بیان کر دیا گیا ہے جو روحانیت کی منزل عظمی تک رسائی کے لیے ضروری ہے۔ تلاوت قرآن کے حوالے سے جب ہم احادیث نبویہ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں پتہ چلتا ہے کہ تلاوت قرآن کی اہمیت اس امر میں ہے کہ قرآن پاک عربی زبان میں پڑھاجائے، محض ترجمہ کیا ہے نہیں کرے گا اور حکم قرآن کرے

### رَقْلِ الْقُرْآنِ تَرْتِيلًا

ترجمہ: قرآن کو ملکہ زہر کر تلاوت کرو

اس حکم قرآن کی وضاحت کرتے ہوئے غرفاء فرماتے ہیں کہ قرآن کی آیات مجیدہ کو مخصوص اوقات اور شرائط کے ساتھ پڑھاجائے تو ان آیات قرآنی کے ساتھ وابستہ مؤکلات انسان کے ساتھ مانوس ہو جاتے ہیں۔ مختصر ایسا سب ہے کہ قرآن میں موجود ہے۔

قرآن میں منازلی روحانیت کے تمام اسماق موجود ہیں۔ صرف ضرورت اس امر کی ہے کہ اس کو یقین کے لیے بالکل

کیا بغیر پڑھنے اللہ کے حکم سے گرہ نہیں کھل سکتی تھیں؟ کیا ممکن نہ تھا؟ یہ بالکل ممکن اور اللہ تعالیٰ کے لیے بالکل

کوئی چیز یقین کامل ہی ہے۔ اس حوالے سے علامہ اقبال کا اپنے والد محترم کے ساتھ یہ مکالمہ بھی قابل

ہے۔ یہاں زمانے کی بات ہے جب اقبال کا بچپن تھا۔

اقبال صاحب اس وقت بچے تھے انہوں نے قرآن پاک پڑھنا شروع کیا تھا تو ان کے والد بولے ”اقبال

اے جن بھید کو صحیح طریقے سے پڑھنے کی کوشش کرو“ اقبال نے پوچھا وہ کس طرح؟ والد صاحب بولے ”قرآن اس طرح

کا ارادہ یہ ہے قرآن پاک رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر جب اترتھا اس کیفیت میں پڑھو۔“

دنیا سے بے خبر ہو کر اور قرآن کے معنی میں جذب ہو کر پڑھنے والے اس کیفیت میں بھی جا سکتے ہیں۔ کامل

کتاب کے ساتھ ایسا کریں۔ کوکو کر پڑھتے وقت کئی لوگوں کو وہ واقعہ بھی آنکھوں سے نظر آ جایا کرتے ہیں جن واقعات کے

اے میں قرآن پاک کی یہ آیتیں نازل ہوئی ہیں۔

اگر آپ کسی آیت کا وردرکھتے ہیں تو آپ میں بھی اس آیت کے لفظوں کی صفات آ جاتی ہیں۔ ہر آیت کی اپنی

اگری، واہریش یا موکلات ہیں۔ نیہ موکلات تا دینہیں رکتے لیکن یہ موکلات اس آیت کا چلہ وغیرہ کرنے کی

حورت میں انسان کے ساتھ متفقاً موافقت کرتے ہیں۔

ہر زبان کے روحانیت والے جب بھی یکسوئی سے ورد کرتے ہیں تو وہ پرانی اصلی زبان کے لفظ ہی استعمال

کرتے ہیں اور یہ لفظ ان کی بڑی روحانی ہستیوں اور پیغمبروں وغیرہ کے بتائے ہوئے ہوتے ہیں۔ ترجمہ پڑھنے سے کام

ہیں چلتا لیکن اہم بات یہ بھی ہے کہ جس چیز کا بھی آپ وردرکھتے یا لگا تار پڑھتے رہتے ہیں، ان کے مطلب بھی ذہن میں

الہائیں ورنہ اس کا پورا فائدہ نہیں ہوتا۔

مطلوب یاد ہونے کے بعد جب کسی آیت یا درود ہر ایسا جاتا ہے تو اس کی طاقت بڑھتی چلی جاتی ہے اور یہ انسان

کے ذہن میں بھی گہر ارتھ تا چلا جاتا ہے، ذہن میں مطلب بیٹھے ہوں تو پڑھتے وقت توجہ نہ ہونے کے باوجود بھی اس کا اثر

اوٹا رہتا ہے۔ قرآن کی آیتوں کو خالی سننا بھی اثر کرتا رہتا ہے۔ ویسے بھی کسی ورد کا ذہر ان اضائے نہیں جاتا چاہے انسان کی

وجہ کسی اور طرف ہی لگی ہو، مگر توجہ کے ساتھ پڑھنے کا اثر لازمی طور پر زیادہ ہوتا ہے۔ قرآن پڑھنے کا صحیح طریقہ ملکہ زہر کر

پڑھنے کا ہے۔

آیتوں کی اہمیت اور ان کے استعمال میں رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک مشہور واقعہ واضح ثبوت دیتا

ہے رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر بیہد بن عاصم یہودی اور اس کی بیٹیوں نے جادو کر دیا تھا جس کے اثر سے آپ

یا ہمارے بیمار تر ہوتے چلے گئے۔ پھر حضرت جرجائیں آئے اور آپ پکو جادو کے سامان کے بارے میں اطلاع دی جو یہودی

ملکور نے ایک کنوئیں میں ایک پتھر کے نیچے دا ب دیا تھا۔ آپ نے حضرت علی مرتضیؑ کو بھیجا جو کنوئیں سے آپ کے بال

کال کر لائے اور ایک کمان جس پر گیارہ گریں لگی ہوئی تھیں۔ سورہ فلق اور سورۃ الناس کی کل گیارہ آیتوں میں سے ایک

ایک آیت پڑھتے اور ایک گرہ کھولتے گئے۔ گریں کھلتے ہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم صحت مند ہونے لگے۔

کیا بغیر پڑھنے اللہ کے حکم سے گرہ نہیں کھل سکتی تھیں؟ کیا ممکن نہ تھا؟ یہ بالکل ممکن اور اللہ تعالیٰ کے لیے بالکل

ایمان والوں کو انتہا ہے آگاہ کیا جا رہا ہے کہ اے ایمان والوں دیکھو عیسائیت میں بہت سے عابد اور اللہ سے عملی ثبوت دیا ورنہ خاتم التبیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر کس کی طاقت تھی کہ جادو کر سکتا۔ اس سے جادو کے موجودہ وسائل بھی سب شوت مل گیا۔

اس آیت میں بھی واضح طور پر ان افعال کی نہ ملت ہے اور یہ افعال اہل اسلام کے لیے بھی اتنے ہی نہ موم ہیں ہیں اور کامنے لگتے ہیں اس کے پڑھنے سے بدن ان کے جوڑتے ہیں اپنے پروردگار سے، پھر زرم ہو جاتے ہیں ان کے بدن اور ان کے دل اللہ کے ذکر کی طرف، یہ اللہ کی ہدایت ہے رہنمائی کرتا ہے جس کے ذریعے جسے چاہتا ہے، اور اللہ تعالیٰ گراہ کر دے تو اس کو کوئی ہدایت دینے والا نہیں۔

لیکن اس آیت سے بذاتِ خود رہبانیت کو رائی کیے کہا جاسکتا ہے۔

سورۃ المائدہ میں ہے اے ایمان والوں ہمارے بدترین دشمن یہودی ہیں اور ہمارے بہترین دوست عیسائی ہیں اس کرنے والے نصاریٰ ہیں اور اس کی وجہ جو بتائی ہے وہ یہ ہے کہ

**ذلک بِأَنَّ مِنْهُمْ قَسِيَّيْسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ**

کیونکہ ان میں علماء اور رہب ہیں اور وہ تکمیر نہیں کرتے

یہاں رہبین کو جذباتی لحاظ سے اسلام دوست قرار دیا جا رہا ہے اور اچھے الفاظ میں یاد کیا جا رہا ہے پھر سورۃ

بیدی میں ہے کہ جناب علیٰ کو انجیل عطا ہوئی اور نصاریٰ کے بارے میں ہے۔

**وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رُفَافَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً نَ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا**  
اوَّلَاءِ رِضْوَانَ اللَّهِ فَمَا رَأَوْهَا حَقُّ رِغَايَتِهَا طَفَّالِنَا الَّذِينَ اهْتَمُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ طَوْكَثِيرٌ فِي سُقُونَ<sup>۵</sup>

اور نصاریٰ کے دلوں میں اتباع عیسیٰ علیہ السلام سے رافت اور رحمت کو داخل کیا گیا اور انہوں نے رہبانیت کا کہا گیا اس کا لحاظہ رکھا اور ان میں سے جو صاحب ایمان تھے انہیں تو اجر عطا کیا گیا اور کثرت سے ان میں ایسے لوگ

تھے جو فاقہ تھے بُرے تھے۔

یہ ہیں وہ آیات جن میں رہبانیت کا تذکرہ ہے، اب قارئین خود فصلہ کریں کہ رہبانیت کس حد تک نہ موم ہے اور کہاں تک ترک دنیا نہ موم اور قابلِ ملامت ہے۔

اسلام نے دونوں رُخوں پر مکمل بحث کی ہے جہاں عبادات کا ذکر فرمایا ہے وہاں عبادات کو اجتماعی شکل دے کر امت پر احسان فرمایا ہے نماز بجماعت کے فضائل نماز مفرودہ سے کئی گنازیادہ بتائے ہیں یعنی اگر مومنین کی جماعت میسر ہے تو کنارہ کشی اور خلوت حرام ہے، اگر جماعت مومنین میسر نہیں تو کنارہ کشی مباح ہے، عزلت حلال ہے، حکم دیا ہے کہ بہتر ہے کنارہ کش ہو جائیں اور حکم دیا ہے کہ بہتری اسی میں ہے کہ گھروں کے فرش بن جائیں، بھافل اور اجتماعات سے بچنے میں عافیت ہے۔

آسان تھا لیکن اس کا مقصد ہم مسلمانوں تک یہ پیغام پہنچانا تھا کہ سورتوں کو استعمال کرو۔ اور ان کی اہمیت واضح کی گئی۔ اور بھی شوت دیا ورنہ خاتم التبیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر کس کی طاقت تھی کہ جادو کر سکتا۔ اس سے جادو کے موجودہ وسائل بھی سب شوت مل گیا۔

اسان پر کیفیت طاری کر کے سورتیں پڑھنے کے بارے میں قرآن پاک میں سورہ زمر میں اس طرح ارشاد ہوا ہے۔

”اللَّهُ تَعَالَى نَفَّلَ فِرْمَاءً هِيَ نَهَايَتُ عَمَدَهُ كَلَامٌ لِعِنِّي وَهُوَ كِتابٌ جِسْمٌ ہیں، بَارَ بَارِدٌ هِرَالِيٌّ هَالِيٌّ ہیں اور کامنے لگتے ہیں اس کے پڑھنے سے بدن ان کے جوڑتے ہیں اپنے پروردگار سے، پھر زرم ہو جاتے ہیں ان کے بدن اور ان کے دل اللہ کے ذکر کی طرف، یہ اللہ کی ہدایت ہے رہنمائی کرتا ہے جس کے ذریعے جسے چاہتا ہے، اور اللہ تعالیٰ گراہ کر دے تو اس کو کوئی ہدایت دینے والا نہیں۔

## اسلام اور مذاہبِ عالم کی روحانیت میں بنیادی فرق

اسلام اور مذاہبِ عالم کی روحانیت میں بنیادی فرق یہ ہے کہ اسلام کے علاوہ باقی تمام مذاہب کے روایات نظام میں کسی شکل میں رہبانیت پائی جاتی ہے جبکہ شارع اسلام کا حکم یہ ہے:

لارہبانية فی الاسلام

اسلام میں رہبانیت نہیں ہے۔

اسلام میں رہبانیت کے بجائے زہادختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔

اب ہم اس امر کو واضح کرنے کی کوشش کریں گے کہ رہبانیت کیا ہے اور زہاد کیا ہے۔ تاکہ اسلام اور مذاہب عالم کی روحانیت میں بنیادی فرق کو سمجھا جاسکے۔

دیکھیں قارئین! رہبانیت کا ذکر کلامِ الہی میں پانچ یا چھ مرتبہ ہوا ہے مگر کہیں بھی رہبانیت کو بذاتِ خود برائیں کہا گیا اس کی نہ ملت نہیں کی گئی مثلاً سورۃ توبہ میں ہے:

**إِتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ**

عیسائیت کے علمداروں میں سے جوان کے عابد اور رہب تھے انہوں نے اللہ کے علاوہ خدا بنا لے تو اگلے مذمت ہوئی۔ عمل کی نہیں عقیدے کی ہو رہی ہے۔ کیونکہ اسلام کے بیبل میں نماز و روزہ کی ادائیگی کے ساتھ اگر غیر اللہ کو اللہ مانے پر محجور کرے تو فساد میں نہیں عقیدے میں ہے۔ یا یوں سمجھ لیں یہاں نہ ملت رہبانیت نہیں یا ترکِ دین کی نہ ملت نہیں بلکہ غیر اللہ کو اللہ مانے کی ہے۔

سورۃ توبہ میں ارشاد ہوا:

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اهْتَمُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَحْبَارِ وَ الرُّهْبَانَ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ يَصْدُرُونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِينَ يَكْنِزُونَ الدَّهْنَ وَ الْفِضَّةَ وَ لَا يُنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ طَفَقَرُهُمْ بِعَذَابِ الْيَمِنِ**

مومن کے دس فضائل میں فرمایا کہ مومن کی ایک صفت یہ بھی ہے کہ اختتام الخلوة کو وہ طلاق کر لے۔ اور جنگل میں جا کر پنا لے اور وہاں کھانے کو پکھو۔ اور اس کے ساتھ اس کے بیوی بچے بھی ہوں اور ان میں سے بھختا ہے۔

اسی سے قوت لا یکیوت کے معنی سمجھ لو کہ کیا مابھجی گوشت کی لذت کو انجائے Enjoy کرے گی۔ بس اسی طرح

اپنے لذات سے لطف انداز نہیں ہوتا۔ کیونکہ زہد ہے ہی ترک لذات میں۔ حکم ہے زندہ رہنے کے لیے کھاؤنہ کہ کھانے کے

لذت ہو میرا ذائقہ خیال ہے کہ اخروی نقطہ نظر سے بذات خودتہ کوئی حلال ہے نہ کوئی حرام، اصل چیز اضطرار ہے یعنی اگر

ماری حالت میں حرام بھی کھایا جائے تو حلال ہے اور اگر لذت نفس کے لیے حلال بھی کھایا جائے تو حرام ہے۔ یاد رہے

کہ بھی عرض کر چکا ہوں حرام اضطرار میں حلال ہے مگر صرف اخروی نقطہ نظر سے لیکن دنیاوی مضرات لازمی ہیں۔

زہر ترک لذات کا نام ہے اس کے بالمقابل قرآن مجید فرقان حمید میں ”ہوا“ اور ”شہوت“ کا ذکر آیا ہے۔

لباس ترند ہونے دینا، مرغابی کی طرح پانی میں رہ کر خشک رہنا۔

جیسے شہد کی بھی خود شہد بنتا ہے مگر اس میں پھنس کر نہیں مرتی۔ دوسری بھی دور ہوتے حضرت میں مرتی جائے تو پھنس کر مرجاتی ہے۔ رہبانتی کے بارے میں علامہ اقبال فرماتے ہیں۔

اگرچہ پاک ہے طیت میں راہبی تری

ترس رہی ہے مگر لذت گناہ کے لیے

لذت گناہ کے لیے دورہ کرتے سارے رہبانتی ہے اور زہر یہ ہے کہ ”مُؤْتَقْبِلُ أَنْ تَمُوتُ تُوَا“، کہ موت

مرجاو۔ پہنچ رہے کہ جب تم خود کو مردہ تصور کرو گے تو افخار و لذت کی اقدار بدلت جائیں گی۔ کسی دنیاوی مقصد کے

سو نے کے تخت پر بیٹھنا اور مزبلہ (گندگی کے ڈھیر) پر بیٹھنا برابر ہوگا، سونے چاندی کے ڈھیروں کی امکان دل میں گھوٹ

نہیں ہوگی، تخت حکومت پر بیٹھ کر خود کو قوم کا غلام سمجھو گے۔ حضرت سلیمان بن داؤد علیہ السلام کا ملک عظیم کس

ہے، جنات و انسان، ووحش و طیور اور برد باد کی حکمرانی کے باوجود اپنے ہاتھ کی کمانی سے کھانا اور لذت انہی سلطنت سے

نیاز رہنا یہ زہد ہے۔

سلطنت کو چھوڑ کر گوشہ نشین ہونا رہبانتی ہے، تخت پر بیٹھ کر خود کو گوشہ نشین تصور کرنا یہ زہد ہے اور زہادی صلاح

چہاں بیان ہوئے ہیں وہاں فرمایا گیا:

علم ان کی حقیقت اور بصیرت قلبی پر بحوم کرتا ہے اور وہ ہمیشہ یقین کی روح کے ساتھ رہتے ہیں۔ ان پر ۱۹۵۰ء

آسان ہو جاتی ہے جو دوسروں کے لیے صعوبت شدید ہوتی ہے۔ وہ ہر اس چیز سے مانوس ہو جاتے ہیں جس سے جاہل و حشر

زدہ رہتے ہیں۔ وہ بدین زندگی (جسمانی طور پر) تو ساری دنیا کے ساتھ رہتے ہیں اور اہل دنیا کی محبت میں رہتے ہیں مگر ان کی

روحی محل اعلیٰ میں متعلق ہوتی ہیں۔ بدن لوگوں کے ساتھ ہوتے ہیں مگر روح کو شر خلوت میں جواعینکاف ہوتی ہے۔

حکیم بلہرنے زاہدین کی غذا (کھانے وغیرہ) کے ضمن میں بتایا کہ اگر ایک بادشاہ کو باغیوں کے ذرے ہماگا

اصحاب صدقے زہد کا جو مظاہرہ دویر رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم میں فرمایا وہ تاریخ کے دامن کا

الجھر ہے۔ انہوں نے گھر بارچھوڑے عزلت کی، غربت پسند کی، ترک لذات کیا، صبح و شام مٹھی بھر کھجور پا اکتفا کیا، دن بھی

جگہ جگہ پیوند، کپڑوں سے ناگوار بیٹھتی تھی۔ جملہ صعبات حیات برداشت کر کے قرب حبیب صلی اللہ علیہ وسلم اسی

زندگی گزارنے کو ترجیح دی کیا یہ بھی رہبانتی ہے؟

رہبانتی اور زہد میں ایک طرح کا یہ فرق بھی ہے کہ رہبانتی ہے پانی سے دورہ کر پانی کے لیے

محروم تصور کر کے اسی کے تصور میں زندگی بھر چھمارے لیتا۔ اور زہد یہ ہے کہ پانی میں رہ کر پانی سے مستثنی رہنا، قبراءں

لباس ترند ہونے دینا، مرغابی کی طرح پانی میں رہ کر خشک رہنا۔

جیسے شہد کی بھی خود شہد بنتا ہے مگر اس میں پھنس کر نہیں مرتی۔ دوسری بھی دور ہوتے حضرت میں مرتی

جائے تو پھنس کر مرجاتی ہے۔ رہبانتی کے بارے میں علامہ اقبال فرماتے ہیں۔

اگرچہ پاک ہے طیت میں راہبی تری

ترس رہی ہے مگر لذت گناہ کے لیے

لذت گناہ کے لیے دورہ کرتے سارے رہبانتی ہے اور زہر یہ ہے کہ ”مُؤْتَقْبِلُ أَنْ تَمُوتُ تُوَا“، کہ موت

مرجاو۔ پہنچ رہے کہ جب تم خود کو مردہ تصور کرو گے تو افخار و لذت کی اقدار بدلت جائیں گی۔ کسی دنیاوی مقصد کے

سو نے کے تخت پر بیٹھنا اور مزبلہ (گندگی کے ڈھیر) پر بیٹھنا برابر ہوگا، سونے چاندی کے ڈھیروں کی امکان دل میں گھوٹ

نہیں ہوگی، تخت حکومت پر بیٹھ کر خود کو قوم کا غلام سمجھو گے۔ حضرت سلیمان بن داؤد علیہ السلام کا ملک عظیم کس

ہے، جنات و انسان، ووحش و طیور اور برد باد کی حکمرانی کے باوجود اپنے ہاتھ کی کمانی سے کھانا اور لذت انہی سلطنت سے

نیاز رہنا یہ زہد ہے۔

سلطنت کو چھوڑ کر گوشہ نشین ہونا رہبانتی ہے، تخت پر بیٹھ کر خود کو گوشہ نشین تصور کرنا یہ زہد ہے اور زہادی صلاح

چہاں بیان ہوئے ہیں وہاں فرمایا گیا:

علم ان کی حقیقت اور بصیرت قلبی پر بحوم کرتا ہے اور وہ ہمیشہ یقین کی روح کے ساتھ رہتے ہیں۔ ان پر ۱۹۵۰ء

آسان ہو جاتی ہے جو دوسروں کے لیے صعوبت شدید ہوتی ہے۔ وہ ہر اس چیز سے مانوس ہو جاتے ہیں جس سے جاہل و حشر

زدہ رہتے ہیں۔ وہ بدین زندگی (جسمانی طور پر) تو ساری دنیا کے ساتھ رہتے ہیں اور اہل دنیا کی محبت میں رہتے ہیں مگر ان کی

روحی محل اعلیٰ میں متعلق ہوتی ہیں۔ بدن لوگوں کے ساتھ ہوتے ہیں مگر روح کو شر خلوت میں جواعینکاف ہوتی ہے۔

حکیم بلہرنے زاہدین کی غذا (کھانے وغیرہ) کے ضمن میں بتایا کہ اگر ایک بادشاہ کو باغیوں کے ذرے ہماگا

رہبانتی کے جو عام معنی لے جاتے ہیں یہ انتہائی آسان اور ستا کام ہے یعنی ناپتی خبر نہ دوسرے کی خبر نہ اپنا رہبانتی کا ملک بن کر بہرنا انتہائی آسان ہے۔ چند دن لوگ تالیاں پیٹتے ہیں بچ پھر وغیرہ مارتے اپنے کا گھاٹ۔ پاگل بن کر بہرنا پھر نہ انتہائی آسان ہے۔ اس کی کسی بات کا نوٹ نہیں لیتا۔ لیکن دنیا کے ساتھ رہ کر اس سے معاشرت اپنے ڈلکیسٹ Declare کر کے کوئی اس کی کسی بات کا نوٹ نہیں لیتا۔ لیکن دنیا کے ساتھ رہ کر اس سے معاشرت اپنے ان سے علیحدہ رہنا، اپنے دنیا کی محفلوں میں رہ کر انہی لوگوں کے ساتھ تعلقات رکھنا، اپنی سفید پوشی قائم رکھنا اپنے جھگٹنا، انہی کے ساتھ گھل مل کر رہتے ہوئے دین بچانا انتہائی مشکل ہے۔ کیونکہ صحرائیں بیٹھ کر کپڑے نہ بھکنے کا آسان ہے مزہ تو یہ ہے کہ دریا میں غرق ہو اور بس بھی ترنہ ہو۔

مشکل میں بیٹھ کر جو کھانا یاد رکھوں کے پتے کھانا انتہائی آسان ہے، ماں کا گورنر بن کر جو کھانا انتہائی مشکل سے آباد رکرتا ہے۔ اگر کما حقہ سے سمجھا جائے تو اس سے بڑا معاشرتی نظام کی دستوری حیات میں نہیں ہے کیونکہ انسان فلاح و بہبود زہد میں ہے۔ ڈاکٹر چارلس ڈاروں نے انسان کو بھیت انسان کے دیکھا تو ارقا کے تین بیانی اصول کیے اور اجتماعی طور پر انہیں جہد للبqa کا نام دیا جس کے ماتحت پورے عالم حیوان کی طرح انسان کو بھی ثابت کیا ہے۔ جب دوسروی انواع کی زندگی سے اپنی بقا کے لیے کھیلتا ہے تو اسے انٹر سپیشیک سڑک (Inter Specific Struggle) یعنی میں الانوائی جہد للبqa کا نام دیا۔ جس میں انسان کبھی نباتات کو خوار کرتا ہے کبھی حیوانوں کو ذبح کر کے کھاتا ہے، دوسروں کی جان لیتا ہے۔

شادی کرنا عیوب نہیں، محبوب حقیقی کو بھول جانا کفر ہے، دنیا داری اور امور سلطنت سنبھالنا عیوب نہیں، اپنے مالک اموں کرنا کفر ہے۔ جہاں تک رہبانتی کا تعلق ہے تو اسے میعوب نہیں سمجھنا چاہئے وہ دین عیسیٰ علیہ السلام ہے گوئے واجب اعمل نہیں مگر اپنے زمانے اور دور کے لحاظ سے وہ بھی خدا کا دین حق تھا۔ اسلام نے اسے منسوخ نہیں کریا وہ سخت کر دیا ہے۔ جیسے جناب عیسیٰ علیہ السلام کی عظمت شہنشاہ انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آمد سے کم نہیں ہوئی رہبانتی کا تقدس اسلام کے ظہور کے بعد پاہال نہیں کیا جا سکتا بلکہ شہنشاہ انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تو انیاء ماں میں یہم السلام کی عظیتوں کو جاگر کیا ہے اور اسی طرح اسلام نے انبیاء ماسلف کی شریعتوں کو جلا جانشی ہے۔

جنگ میں ضروریات حیات کی طلب کی شدت میں یا بقاۓ نسل کے لیے جو جنگ ہوتی ہے اور اسی حیوانی فطرت کے تحت انسان اپنی نوع کے افراد سے لڑتا ہے اور بقاۓ نسل کے لیے اپنے جوڑے پر رقبات کرتا ہے اور اپنی حیوانی صفات کی وجہ سے انسان بھی حیوان بن جاتا ہے۔ اور اگر اسلامی اقدار کو سمجھا جائے تو زر، زن اور زمین کے میں انوائی اختلافات کا خاتمه ہو جائے۔ اس کے بعد ہے ماحول سے بر سر پیکار (Environmental Struggle) سردوی، گری، بارش، کہر، خشکی اور بقاۓ ذات کے لیے ماحولیاتی چیزوں سے مکار لینا۔ ان چیزوں میں انسان کو مدد و کرنا کتنی بڑی زیادتی کی حالانکہ ان اصول میں سے کوئی شق بھی انسانیت کے نقطہ نگاہ سے پوری نہیں اترتی یہ تو صرف انسان کی حیوانیت کی آئینہ دار ہیں، جبکہ انسان سوچتا ہے، احساس کرتا ہے، تکبر کرتا ہے۔ انسان کے ارقاء ذہن اور جسم کے حرکات اسے حد و نہیں ہیں۔ اسلام نے ان حیوانات کی سرشت کے اصولوں سے ماوری ایک نظام کا تصور پیش کیا ہے جہاں اپنی بھائی کیے کچھ نہیں کیا جا سکتا، یعنی اپنی بقاۓ نسل و ذات کے لیے بر سر پیکار رہنا حیوانیت ہے اور پوری کائنات کی فلاج کے اپنی فاطلہ کر لینا اسلام ہے اور بھی انسانیت کا طرہ امتیاز ہے کہ جو انسان کو حیوان سے جدا کرتا ہے۔

اسلام یہ نہیں کہتا کہ دنیا کو تج دو بلکہ اس کا پیغام یہی ہے کہ شواید کائنات کا مطالعہ کرو۔ سائنس فعل خالق ہے، عرفان میں فاعل کا عرفان مضر ہے۔ زر و سیم کے سمندر میں چھماق کی طرح رہنا چاہئے کہ چاہے ہزاروں سال میں رہے مگر اسلام کی حرارت کو پانی سے متاثر ہونے دے۔ ایک راہب سے جب رہبانتی کی وجہ پوچھی گئی تو اس نے بتایا کہ میں ایک کاشنے والا کتا ہوں، میں نے خود کو

سید نا امام موی کاظم کا واقعہ ہے کہ خلیفہ وقت نے ایک مرتبہ عرض کی کہ حضور کے اجداد گرامی تو سادہ لباس زیب بدن فرماتے تھے اور آپ شاہانہ بس پسند فرماتے ہیں، اس کی کیا وجہ ہے؟ تو امام پاک نے گریبان کھول کر کہ اس ظاہری بس کے اندر ایک اور پیرا ہن تھا جو اونی اور سخت قسم کا تھا۔ پھر فرمایا کہ یہ ظاہری شاہانہ بس آپ کے لئے اور اندر وہی بس میرے اپنے لئے ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ رہبانتی اور زہد میں ایک فرق یہ بھی ہے کہ ظاہر اور یا ترک کرنا رہبانتی ہے۔ اس سے یہ بھی پتا چلتا ہے کہ ظاہر میں ترک نہ کرو اور باطن میں ترک کرو۔

حقیقت ہے یہ کہ رہبانتی اور زہد میں یہی بنیادی فرق ہے کہ رہبانتی دنیا کو بر باد کر دیتی ہے اور زہد میں یہی بنیادی فرق ہے کہ رہبانتی سے سمجھا جائے تو اس سے بڑا معاشرتی نظام کی دستوری حیات میں نہیں ہے کیونکہ انسان فلاح و بہبود زہد میں ہے۔ ڈاکٹر چارلس ڈاروں نے انسان کو بھیت انسان کے دیکھا تو ارقا کے تین بنیادی اصول کیے اور اجتماعی طور پر انہیں جہد للبqa کا نام دیا جس کے ماتحت پورے عالم حیوان کی طرح انسان کو بھی ثابت کیا جائے۔ جب دوسروی انواع کی زندگی سے اپنی بقا کے لیے کھیلتا ہے تو اسے انٹر سپیشیک سڑک (Inter Specific Struggle) یعنی میں الانوائی جہد للبqa کا نام دیا۔ جس میں انسان کبھی نباتات کو خوار کرتا ہے کبھی حیوانوں کو ذبح کر کے کھاتا ہے، دوسروں کی جان لیتا ہے۔

زہد اس جنگ میں اعتدال پیدا کر کے انسانیت کو حسن عطا کرتا ہے اور ہر چیز کو اپنی بقا پر فدا کرنے کے لئے اسے اصولوں پر فدا ہونے کا درس بھی عطا کرتا ہے اور جملہ انواع کو خوار کے نقطہ نظر سے دیکھنے کے لئے ایک ”حسن گل“ کے مظاہر کی حیثیت سے پیش کرتا ہے۔

دوسرے اصول ہے میں انوائی جہد للبqa، یہ حیوانوں کی طرح انسان کی بھیت حیوان کے اپنی نوع انسان جنگ ہے یعنی ضروریات حیات کی طلب کی شدت میں یا بقاۓ نسل کے لیے جو جنگ ہوتی ہے اور اسی حیوانی فطرت کے تحت انسان اپنی نوع کے افراد سے لڑتا ہے اور بقاۓ نسل کے لیے اپنے جوڑے پر رقبات کرتا ہے اور اپنی حیوانی صفات کی وجہ سے انسان بھی حیوان بن جاتا ہے۔ اور اگر اسلامی اقدار کو سمجھا جائے تو زر، زن اور زمین کے میں انوائی اختلافات کا خاتمه ہو جائے۔ اس کے بعد ہے ماحول سے بر سر پیکار (Environmental Struggle) سردوی، گری، بارش، کہر، خشکی اور بقاۓ ذات کے لیے ماحولیاتی چیزوں سے مکار لینا۔ ان چیزوں میں انسان کو مدد و کرنا کتنی بڑی زیادتی کی حالانکہ ان اصول میں سے کوئی شق بھی انسانیت کے نقطہ نگاہ سے پوری نہیں اترتی یہ تو صرف انسان کی حیوانیت کی آئینہ دار ہیں، جبکہ انسان سوچتا ہے، احساس کرتا ہے، تکبر کرتا ہے۔ انسان کے ارقاء ذہن اور جسم کے حرکات اسے حد و نہیں ہیں۔ اسلام نے ان حیوانات کی سرشت کے اصولوں سے ماوری ایک نظام کا تصور پیش کیا ہے جہاں اپنی بھائی کیے کچھ نہیں کیا جا سکتا، یعنی اپنی بقاۓ نسل و ذات کے لیے بر سر پیکار رہنا حیوانیت ہے اور پوری کائنات کی فلاج کے اپنی فاطلہ کر لینا اسلام ہے اور بھی انسانیت کا طرہ امتیاز ہے کہ جو انسان کو حیوان سے جدا کرتا ہے۔

## ملقے لنگا (جنگنا ماس) اور سدھار پر اسلامی تصوف کے اثرات

ڈاکٹر تارا چند لکھتے ہیں کہ جنوبی ہندو کا ذکر چھپنے سے پہلے دو اور ہندو فرقوں کے متعلق کچھ کہنے کی ضرورت سے مشکل اور بدر جہا نفضل کام ہے۔ ہاں اگر احتمال ضرر باقی رہے تو پھر تھائی بہتر ہے۔

ان فرقوں پر اسلامی اثرات مذکورہ بالا سب فرقوں سے زیادہ ہوئے ہیں۔ ان فرقوں کے نام انگایت (جنگنا ماس)

ہمارا ہیں۔

ہندو مت کے ان دونوں فرقوں کی عادات و خصائص، عقائد و اعمال برہمنوں سے اس تدریج مختلف اور اسلام سے

مدد و مشاہد ہیں کہ ہندو اور یورپیں مورخ اسلامی اثرات کی ہرگز نہیں کر سکتے۔

## اند اور بھگت کبیر

پروفیسر تارا چند شاہی ہند میں اسلامی تصوف کے اثرات بیان کرتے ہوئے رامانند اور بھگت کبیر جیسے نامور

ملپیشواؤں کی مثال پیش کرتے ہیں۔ جو تصوف سے بہت متاثر ہوئے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

رامانند جنوبی اور شاہی ہند کے درمیان بھقی تحریک کا پل (واسطہ) ہے۔ بھند کار اور گریسون (GRIESEN)

کارروں کا خیال ہے کہ رامانند رامانوچ سے چوتھی پشت پر ہے۔ مکن لیف (MACANLIFE) کہتا ہے کہ وہ

آبادیوں کے ذریعے ہندو اور باب روحانیت سے تصوف کی تعلیم و تربیت حاصل کر کے بلند روحانی مراتب کو پہنچے۔

ڈاکٹر تارا چند لکھتے ہیں کہ شاہی ہند میں مسلمانوں کو فتوحات اور حکومت سے بہت پہلے جنوبی ہند میں

آبادیوں کے ذریعے جنوبی نگاری میں پیدا ہوئے۔ وہ ایک آزاد ہنستی کے مالک تھے اور اپنے علم کو

کاروں کے لیے انہوں نے سارے ملک کا سفر اختیار کیا۔ مکن لیف کہتے ہیں کہ اس سفر کے دوران وہ مسلم علماء و صوفیاء

کے ذریعے جنوبی نگاری کا کام کرنے کے لیے اپنے پرانے مذہب کے خیالات ترک کر دیے۔ رامانند کے بارہ چیلوں کے نام یہ

اللاندا، بکیر، پیپا، بجاوانندرا، سوکا، سرسورا، پدمادوتی، نرہاری، رائیداس، وحانا، بینا اور سرسورا کی بیوی۔ 1398ء میں

انہیں اپنے ایجاد کے بڑے حامی تھے ان کو اپنے استاد رامانند کی زیادہ محبت نہیں ملی تھی۔ وہ اکثر پڑھتے رہتے تھے

شنکر آچاریہ کی کتب میں رہے جس کا ذرہ اپنی نظم رامائی میں بھی کرتے ہیں ان کی

جنوبی ہند میں شنکر آچاریہ اور ان کے شاگردوں کی روحانی تعلیمات اور اسلامی تصویر کی تعلیمات میں پہنچا۔

مشہور ہے..... شنکر کی پیدائش کے وقت تک اسلامی نظریہ توحید (MONOTHEISM) جنوبی ہند میں ہوا۔

اس لحاظ سے شنکر آچاریہ اپنے عہد کی پیداوار تھے اور ایک نئے مذہب یعنی مذہب توحید کے بانی تھے جو برہمنوں کی

کے برعکس تھا۔ شنکر کے اس نظریہ توحید کو اسلام کے سخت توحید پسند مذہب سے بڑی تقویت حاصل ہوئی۔ شنکراس و دلکشا

ہوئے جب مسلمانوں نے جنوبی ہند میں قدم جما کر وہاں کے ایک راجا کو مسلمان کر لیا تھا اور اپنی تبلیغی کوششوں کی

میانظریہ توحید اسلامی تو حید کی ایک گونخ قرار دیا جائے تو کوئی نئی اور حیرت کی بات نہ ہوگی۔ چنانچہ حقیقت یہ ہے کہ اسلام

کے اثرات ہندو اور مسلم میں پوری قوت سے داخل ہوئے اور اس پر اسلامی رنگ چڑھا دیا۔

## اسلامی تصوف اور صوفیا کے غیر مسلم روحانی پیشواؤں پر اثرات

یہ حقیقت ہر ذی شعور پر روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ اہل بیت اطہار اور جید صحابہ کرامؐ کے بعد

کے فروع کا سبب صوفیائے کرام ہی بنے ہیں۔ صوفیائے کرام جہاں ایک طرف اپنے حسن علائق کے ساتھ

یکلے ہوئے انسانوں کو راہ ہدایت پر لاتے ہوئے شرق و غرب میں اسلام کو پھیلانے کا موجب بنے وہاں دوسری طرف

کے حسن کردار اور الہی نظریات و افکار سے غیر مسلم روحانی پیشواؤں بھی شدید ممتاز ہوئے۔

سرز میں ہند پر اسلامی تصوف اور صوفیا نے غیر مسلم روحانی پیشواؤں پر کیا اثرات مرتب کے اس کا

مشہور ہندو مورخ پروفیسر ڈاکٹر تارا چند کی ان تحقیقات سے ہوتا ہے جو انہوں نے اپنی کتاب INFLUENCE OF ISLAM ON INDIAN CULTURE

تاریخی حقیقوں کو بے نقاب کرتے ہوئے ثابت کیا ہے کہ شنکر آچاریہ، رامانند، بھگت کبیر اور ان کے تمام پیلے اور

چیلے صوفیائے کرام اور اولیائے اسلام سے تصوف کی تعلیم و تربیت حاصل کر کے بلند روحانی مراتب کو پہنچے۔

ڈاکٹر تارا چند لکھتے ہیں کہ شاہی ہند میں مسلمانوں کو فتوحات اور حکومت سے بہت پہلے جنوبی ہند میں

آبادیوں کے ذریعے ہندو اور باب روحانیت نے مسلمانوں سے تصوف کے میدان میں اثرات قبول کرنا شروع کر دیا۔

اس تاریخی حقیقت سے اس بات کی بھی نظری ہوتی ہے کہ مسلمانوں نے بزرگ شیر غیر مسلموں کو مسلمان ہنا چند کے الفاظ ہیں۔

شنکر آچاریہ کے الفاظ ہیں۔

جنوبی ہند میں شنکر آچاریہ اور ان کے شاگردوں کی روحانی تعلیمات اور اسلامی تصویر کی تعلیمات میں پہنچا۔

مشہور ہے..... شنکر کی پیدائش کے وقت تک اسلامی نظریہ توحید (MONOTHEISM) جنوبی ہند میں ہوا۔

اس لحاظ سے شنکر آچاریہ اپنے عہد کی پیداوار تھے اور ایک نئے مذہب یعنی مذہب توحید کے بانی تھے جو برہمنوں کی

کے برعکس تھا۔ شنکر کے اس نظریہ توحید کو اسلام کے سخت توحید پسند مذہب سے بڑی تقویت حاصل ہوئی۔ شنکراس و دلکشا

ہوئے جب مسلمانوں نے جنوبی ہند میں قدم جما کر وہاں کے ایک راجا کو مسلمان کر لیا تھا اور اپنی تبلیغی کوششوں کی

میانظریہ توحید اسلامی تو حید کی ایک گونخ قرار دیا جائے تو کوئی نئی اور حیرت کی بات نہ ہوگی۔ چنانچہ حقیقت یہ ہے کہ اسلام

کے اثرات ہندو اور مسلم میں پوری قوت سے داخل ہوئے اور اس پر اسلامی رنگ چڑھا دیا۔

کمال اہن کبیر کے مرید یعنی زیادہ تر مغربی ہند میں رہتے تھے۔

دادویال جو بکیر کے خلفا میں سے سب سے زیادہ مشہور ہیں۔

دادویال کے مندرجہ ذیل اقوال بالکل صوفیانہ رنگ میں رنگے ہوئے ہیں۔

جب نفس غالب آجاتا ہے تو تکبر، غصہ، خودی، دوئی، جھوٹ، حرص، ضد اہم آتے ہیں اور یعنی ختم ہو جاتی یہ زندگی ایک بحر کنارے میں ایک حباب کی مانند ہے جس کا وجود سمندر سے عیحدہ نہیں۔ نہ چنانچہ اپنے وقت۔ کبیر عبدالکریم جیلی اور دیگر صوفیا کی طرح ذات حق کو سمندر اور انسان کو سمندر کی اہمیت کا مثال بادھ دے ساغر، عاشق و معتوق و محبت اور محبوب کے الفاظ استعمال کرتے ہیں۔ نیز وہ گل و بلبل اور حال و مقام پر بھی اکثر استعمال کرتے ہیں۔ یہ تمام چیزیں دیکھ کر معلوم ہوتا ہے کہ وہ بہت بڑی حد تک صوفیا کے احسان مند ہیں۔

نے کبیر کے کلام کا ترجمہ کیا ہے جس میں دوسو سے زائد عربی اور فارسی کے الفاظ ہیں۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ

پر لکنا گہر اڑ تھا۔ کبیر پر صوفیائے کرام کے اثرات کا سب سے بڑا ثبوت ان کی تعلیمات ہیں۔ مثلاً وہ خدا کو ان سے یاد کرتے ہیں۔ ”اللہ بے چوں خدا سائیں گوندا“، وغیرہ۔ سب سے زیادہ پیارا خدا کا نام ان کے نزد یک صاف جوہر وقت وہ استعمال کرتے تھے۔ ان کا کہنا ہے کہ ذات حق الوری ہے۔ وہ پاک ذات ہے۔ وہ کہتے ہیں

ہے اور یہ گہر اصولیانہ اڑ ہے۔ کبیر کہتا ہے ذات حق ایک نور ہے جو ساری کائنات کو سوئے ہوئے ہے۔ سوہاں

حقیقی ہادی خالص نور ہے۔ یہ شیخ عبدالکریم جیلی اور بدر الدین شیخ کے الفاظ کی گونج ہے۔

یاد رہے کہ رامانند اور کبیر ہندوؤں کے پیر ان پیر ہیں جنہوں نے مسلم صوفیائے کرام سے تصوف کی

حاصل کیں۔ ان تینوں باپ بیٹے اور بیٹی کے اسلامی نام تھے اور اس قدر اسلامی زندگی بسر کرتے تھے کہ جب آئے

ہوا تو مسلمان ان کو فن کرنے اور ہندو جلانے کے لیے جنازہ پر پہنچ گئے لیکن جب دیکھا تو پھولوں کے سوا کچھ نہیں

یہ شیخ سعدی کی رباعی کا لفظ بلفظ ترجمہ ہے۔

ڈاکٹر تارا چند کہتے ہیں کہ کبیر نے انسان اور خدا کے باہمی تعلق کو شیخ عبدالکریم جیلی اور دوسرے

بیان کیا ہے مثلاً ایک جگہ پر کبیر کہتے ہیں:

یہ زندگی ایک بحر کنارے میں ایک حباب کی مانند ہے جس کا وجود سمندر سے عیحدہ نہیں۔ نہ چنانچہ

پاکے وقت۔ کبیر عبدالکریم جیلی اور دیگر صوفیا کی طرح ذات حق کو سمندر اور انسان کو سمندر کی اہمیت کا مثال

بادھ دے ساغر، عاشق و معتوق و محبت اور محبوب کے الفاظ استعمال کرتے ہیں۔ نیز وہ گل و بلبل اور حال و مقام پر بھی اکثر استعمال کرتے ہیں۔ یہ تمام چیزیں دیکھ کر معلوم ہوتا ہے کہ وہ بہت بڑی حد تک صوفیا کے احسان مند ہیں۔

نے کبیر کے کلام کا ترجمہ کیا ہے جس میں دوسو سے زائد عربی اور فارسی کے الفاظ ہیں۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ

پر لکنا گہر اڑ تھا۔ کبیر پر صوفیائے کرام کے اثرات کا سب سے بڑا ثبوت ان کی تعلیمات ہیں۔ مثلاً وہ خدا کو ان سے یاد کرتے ہیں۔ ”اللہ بے چوں خدا سائیں گوندا“، وغیرہ۔ سب سے زیادہ پیارا خدا کا نام ان کے نزد یک صاف

جوہر وقت وہ استعمال کرتے تھے۔ ان کا کہنا ہے کہ ذات حق الوری ہے۔ وہ پاک ذات ہے۔ وہ کہتے ہیں

ہے اور یہ گہر اصولیانہ اڑ ہے۔ کبیر کہتا ہے ذات حق ایک نور ہے جو ساری کائنات کو سوئے ہوئے ہے۔ سوہاں

حقیقی ہادی خالص نور ہے۔ یہ شیخ عبدالکریم جیلی اور بدر الدین شیخ کے الفاظ کی گونج ہے۔

یاد رہے کہ رامانند اور کبیر ہندوؤں کے پیر ان پیر ہیں جنہوں نے مسلم صوفیائے کرام سے تصوف کی

حاصل کیں۔ ان تینوں باپ بیٹے اور بیٹی کے اسلامی نام تھے اور اس قدر اسلامی زندگی بسر کرتے تھے کہ جب آئے

ہوا تو مسلمان ان کو فن کرنے اور ہندو جلانے کے لیے جنازہ پر پہنچ گئے لیکن جب دیکھا تو پھولوں کے سوا کچھ نہیں

کبیر کے چیلے

کبیر کے بے شمار چیلے تھے جن کے ذریعے ان کی تعلیمات شماہی ہند اور دکن میں پھیل گئیں۔ ان کے ہمراہ

سلسلے میں بارہ شاخیں تھیں اور ہر شاخ کا عیحدہ سر برہ تھا۔ کبیر کے مندرجہ ذیل چیلے (خلفا) تھے۔

1- سرت گوپال داس: جن کا مرکز بنارس تھا۔  
2- مگھر

3- جگن ناتھ  
4- دوار کا

5- بھگو داس: جنہوں نے کبیر کی نظم بیچ کو مرتب کیا۔  
6- دھرنا داس: جن کی نظموں میں کبیر ان کے سوالات کا جواب دیتے ہیں۔

7- جیون داس: جو ست نامی فرقہ کے بانی ہیں۔

## دیر بھان

دادویال کے ہمیصر ایک فقیر و بیحان تھے جو سادھو اور ست نام فرقے کے بانی ہیں۔ وہ رائے داس کے شاگرد

تھے، اور ان کا مسلک بھی تصوف ہے۔ وہ گرو (مرشد) کو بہت اہمیت دیتے ہیں اور اس کو مالک کا حکم قرار دیتے ہیں۔ ان

کی تعلیمات کا مجموعہ ایک کتاب ہے جس کا نام پوچھی ہے جو روزانہ جملہ گار (جماعت) کے ساتھ پڑھی جاتی ہے۔ ان کی

تعلیمات کا علاقہ دہلی، رچت، آگرہ، فرخ آباد، مرزاب پور اور جے پور تک پھیلا ہوا ہے۔ ڈاکٹر تارا چند نے اپنی کتاب میں ان

کے دس حکموں کی تفصیل لکھی ہے جو اسلام اور تصوف کے رنگ میں رنگے ہوئے ہیں۔

## گروناک

میں اکثر متوفی اولیا کی حلاش میں رہتا تھا جنگی اسلامی دیبا میں کوئی کمی نہیں۔ ان کے مزارات پر میں احترام سے جاتا تھا اور فتح پر ملتا تھا۔ معلوم نہیں قبر والوں کو اس سے فائدہ ہوتا ہے یا نہیں۔ مجھے یہ بھی معلوم نہیں کہ جو لوگ وہاں جاتے ہیں ان کو بھی کوئی فائدہ ہوتا ہے یا نہیں۔ البتہ مجھے یہ معلوم ہے کہ مجھے اس سے بہت فائدہ ہوا ہے اور میں نے وہاں (یعنی مزارات پر) جا کر خدا کا قرب محسوس کیا۔ دیکھیں ایک غیر مسلم پادری کو بھی مزارات سے فیض حاصل ہوا اور اُسے محسوس بھی ہوا کہ مجھے فیضان (INSPIRATION) ملا ہے۔ ایک دفعہ انہوں نے مجلسِ ذکر میں شمولیت کی اور یہ ان کے تاثرات ہیں۔

”میں یہ نہیں کہتا کہ وہاں مجھ پر کوئی اثر نہ ہوا۔ بلکہ میں پر زور الفاظ میں کہتا ہوں کہ مجھ پر بہت اثر ہوا۔ مجھے یہ فیض حاصل کیا۔ ناک کامش ہندو اور مسلمانوں کو ایک کرنا تھا۔ صوفیائے اسلام کی صحبت میں رہ کر انہوں نے بت پرستی، اوتار وغیرہ کے عقائد تذکر کر دیے۔ انہوں نے اعلان کیا کہ: خدا ایک ہے اور اس کا خلیفہ ناک ہے“

## اسلامی تصوف پر ایجسی ہاپولڈ کا بیان

ایجسی ہاپولڈ کا شمار بھی سرز میں یورپ کے روحانی لوگوں میں ہوتا ہے۔ وہ اپنی کتاب ”مسٹی سزم میں“ لکھتے ہیں کہ:

”اسلام جیسے سب سے زیادہ ترقی بھی مذہب کے اندر شاندار روحانی عروج کو دیکھ کر حیرت ہوتی ہے..... اگرچہ مطالبہ کرتے تھے..... صوفیوں کی طرح ناک بھی گورو (راہبر) کی اطاعت ضروری سمجھتے تھے۔ ان کے نزدیک روحانیت کے چار مراحل تھے۔ سون گھنڈ، انان گھنڈ، کرم گھنڈ اور رج گھنڈ۔“

کتاب ناک پر کاش کے مصنف لکھتے ہیں کہ گروناک کے یہ چار مراحل صوفیا کے چار مقات میں:

”اس معرفت اور حقیقت پر مبنی ہیں۔ اسلام کا گروناک پر کتنا گھر اڑاڑ ہوا یہ بات خود بخوبی ظاہر ہے بیان کرنے کی طبقہ میں اور ان کے اقوال اور افعال اس کی شہادت دے رہے ہیں اس سے صاف ظاہر ہے کہ صوفی رنگ میں پوری طبقہ میں پائی جاتی۔ کیونکہ صوفی کو تعلیم دی جاتی ہے کہ دنیا کے اندر گھس کر اس کی حقیقت معلوم کرے اور اس بات کے لیے جا چکے تھے۔ بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ ہمیں یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ آیا انہوں نے ہندو ازام سے بھی کوئی فائدہ حاصل کیا۔“

اسلامی کے اور اپنے جذبات اور خواہشات پر قابو پا سکے۔ اور یہ بات دنیا میں رہ کر حاصل ہو سکتی ہے خدا تک پہنچنے کا یہی اعماق میں راستہ ہے جس کے بعد وہ ذات حق کے ساتھ ایک ہو کر حقیقت اشیاء کو سمجھتا ہے اور سورج ستاروں کی حرکات اور صرف یہی راستہ ہے۔ چونکہ صوفی ذات حق میں گم ہو جاتا ہے وہ دنیا کی حقیقت کو ہبھر سمجھ سکتا ہے اور کائنات کو ایسے ایسی اور سے دیکھتا ہے۔ جسے خدا (یعنی خدا کی بصیرت سے دیکھتا ہے) اس کے بعد دنیا اس کو کچھ اور نظر آتی ہے اس کو دنیا کی قباحت کے بعد تھا ہے جسے خدا (یعنی خدا کی بصیرت سے دیکھتا ہے) اس کے بعد دنیا اس کو کچھ اور نظر آتی ہے اس کو دنیا کی قباحت کے بعد تھا ہے۔

”بی میکڈ انلڈ سرز میں یورپ کے بہت بڑے عیسائی مشنری تھے اور اپنے مذہبی پیشواؤں کے علم پر مصروف تبلیغی عیسائیت پر مامور تھے۔ اپنی کتاب ASPECTS OF ISLAM میں اسلامی تصوف اور صوفیا کی طبقہ میں آکر تصوف اور شریعت کو بیان کرتے ہوئے یوں رقمطر اڑا ہیں:

”جبکہ تک زندہ اولیا کا تعلق ہے ہماری مغربی دنیا میں ان کا بہت فقدان ہے اس لئے“

## اسلامی تصوف کے یورپ پر اثرات

### اسلامی تصوف پر ڈی بی میکڈ انلڈ کا نظر یہ

”بی میکڈ انلڈ سرز میں یورپ کے بہت بڑے عیسائی مشنری تھے اور اپنے مذہبی پیشواؤں کے علم پر مصروف تبلیغی عیسائیت پر مامور تھے۔ اپنی کتاب ASPECTS OF ISLAM میں اسلامی تصوف اور صوفیا کی طبقہ میں آکر تصوف اور شریعت کو بیان کرتے ہوئے یوں رقمطر اڑا ہیں:

”جبکہ تک زندہ اولیا کا تعلق ہے ہماری مغربی دنیا میں ان کا بہت فقدان ہے اس لئے“

## باب چہارم

و سری طرف ایک طبق ایسا ہوتا ہے جو دین کے اعلیٰ درجات اور بلند مقامات کا متنبی ہوتا ہے۔ جو اس دنیا کی اعلیٰ بحث ہے اور یہ سمجھتا ہے کہ وہ جو کچھ استعمال کر رہا ہے وہ آخرت ہی سے اٹھا کر اسے فانی میں بدل کر دیا جا رہا ہے وہ یہاں کم سے کم خرچ کر کے اپنا زیادہ سے زیادہ حصہ آخرت میں حفظ کرنا چاہتے ہیں۔ انسانوں کی اس کم کے پیش نظر دین اسلام میں شریعت کے اندر ان دونوں اقسام کے لوگوں کے لیے گنجائش موجود ہے۔ یعنی اگر ان، زمین کا پیاسا ہو تو اس کے لیے شارع نے ایسے آسان اصول دیے ہیں کہ وہ اپنی بیاس کو شرعی قوانین کے احتمال سے اور موت کے بعد کسی بڑی سزا سے بھی ہر ممکن حد تک فوج سکے۔

اسلام نے چھچھے اور لذیز کھانوں پر پابندی نہیں لگائی مگر اس پر حلال و طیب ہونے کی شرط رکھی ہے۔ یعنی ارائع بھی غلط نہ ہوں اور اس میں سے حقوق اللہ اور حقوق العباد میں سے کوئی حق تلف بھی نہ ہو۔ طاہر بھی

اور اسلام سنت کے اصولوں کے خلاف بھی نہ۔  
ای مطرح ازدواج کے قوانین ہیں جوان بیان کی جنسی بھوک کو سمجھ کر بنائے گئے ہیں اور اس پر پابندی نہیں لگائی  
اسلام نے چار بیویوں تک اجازت دے رکھی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان اپنی یہ بھوک کی غلط طریقے سے  
لیکن وہ غیر تبلیغی دین ہیں۔ جیسے ہندو مت، عیسائیت وغیرہ کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ ان مذاہب میں ہال ہا  
روحانیت کو اختیار کرنا ہر انسان کے بس کی بات نہیں۔ مثلاً ہندو مذہب کا ہر آدمی سادھو بن جائے اور سماں  
شروع کر دے تو ساری دنیاوی ترقیاں برپا ہو جائیں۔ اسی طرح عیسائیت میں جو رہنمائی ہے اگر اسے با  
معاشرے پر اپلائی کر دیا جائے تو ساری دنیا کا وجود شدید متأثر ہو جائے۔ کیونکہ اس میں شادی کرنا حرام ہے۔ اسی  
ایک نسل تک یہ دین باقی رہے گا اس کے بعد کوئی ایسا انسان دنیا میں نہ رہے گا جو ان مذاہب کا نام لیئے والا ہو۔  
ترقیاں، سائنسی ایجادات اور فلاحی اصلاحات مٹ جائیں، سڑکیں اور شہروری ان ہو جائیں، تہذیبوں کا ارتالی  
جائے اور اس طرح پوری انسانیت صفرہستی سے نابود ہو جائے۔

لیکن اس کے بر عکس اسلام تبلیغی دین ہے اور اس کے ہر حکم میں روحانیت کی روکی رنگ میں شامل ہے۔

بات کسی حد تک تو محک ہے لیکن ہمارے خیال میں کالم اور ست نہیں ہے۔ اسلام تبلیغی دین ہے لیکن بعض مقامات پر  
غیر تبلیغی بھی نظر آتا ہے۔ اب ہم اس بات کو واضح کرنے کی کوشش کریں گے۔  
اب چیز ایک ہی ہے، ایک طرف شارع اسلام نے اس کو مدد و سری طرف وہی چیز مذموم  
کا روایتی چارہ ہے۔ اصل میں جو چیز یہاں بنیادی طور پر سمجھنے والی ہے وہ یہ ہے کہ فی نفسه یہ چیزیں نہ تو مدد وہی چیز مذموم  
ہے کہ جو یہ چاہتا ہے کہ دنیا کی رنگینیوں سے بھی استفادہ کرنے کی اجازت ہوئی چاہیے اور آخرت بھی ہاتھ سے دھاکہ  
لیجنے وہ دین اور دنیا دونوں کو حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ دنیا میں نقد لذتوں کو بھی نہیں گنوانا چاہتے اور آخرت ہیں "اے  
مارک" لیتا ہی کافی سمجھتے ہیں تاکہ جہنم سے گلوخلاصی ہو جائے۔ ایسے لوگ آخرت کے اعلیٰ مہدوں اور درجات کے لئے  
نہیں ہوتے بلکہ وہ آخرت کی کسی ہلکی چکلی سزا کو بھی قبول کرنے کے لیے تیار ہوتے ہیں تاکہ وہ اس دنیا کی ملائیں اور  
آزادیوں سے محروم نہ ہوں۔

## روحانیت اور اسلام

جب ہم مذاہب عالم کی روحانیت کا مطالعہ کرنے کے بعد دین اسلام کا مطالعہ کرتے ہیں تو اسیں اعلیٰ مذاہب کے  
فرق مذاہب عالم اور اسلام کی روحانیت میں بتایا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ دوسرے مذاہب میں بھی اگرچہ روحانیت  
لیکن وہ غیر تبلیغی دین ہیں۔ جیسے ہندو مت، عیسائیت وغیرہ کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ ان مذاہب میں ہال ہا  
روحانیت کو اختیار کرنا ہر انسان کے بس کی بات نہیں۔ مثلاً ہندو مذہب کا ہر آدمی سادھو بن جائے اور سماں  
شروع کر دے تو ساری دنیاوی ترقیاں برپا ہو جائیں۔ اسی طرح عیسائیت میں جو رہنمائی ہے اگر اسے با  
معاشرے پر اپلائی کر دیا جائے تو ساری دنیا کا وجود شدید متأثر ہو جائے۔ کیونکہ اس میں شادی کرنا حرام ہے۔ اسی  
ایک نسل تک یہ دین باقی رہے گا اس کے بعد کوئی ایسا انسان دنیا میں نہ رہے گا جو ان مذاہب کا نام لیئے والا ہو۔  
ترقیاں، سائنسی ایجادات اور فلاحی اصلاحات مٹ جائیں، سڑکیں اور شہروری ان ہو جائیں، تہذیبوں کا ارتالی  
جائے اور اس طرح پوری انسانیت صفرہستی سے نابود ہو جائے۔

ترجمہ: تمہارا مال اور اولاد تھہارے لیے قنشہ ہے۔

الْمَالُ أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ

ای ای ایک ہی ہے، ایک طرف شارع اسلام نے اس کو مدد و سری طرف وہی چیز مذموم

کا روایتی چارہ ہے۔ اصل میں جو چیز یہاں بنیادی طور پر سمجھنے والی ہے وہ یہ ہے کہ فی نفسه یہ چیزیں نہ تو مدد وہی چیز مذموم  
ہے کہ جو یہ چاہتا ہے کہ دنیا کا تعلق کس کیثیگری سے ہے۔ مذکورہ بالا دو قسموں میں سے اگر تو وہ اول الذکر لوگوں یا  
اکثر لفظوں میں عامۃ الناس سے تعلق رکھتا ہے تو اس کے لیے یہوی، مال اور اولاد نعمت خداوندی ہیں لیکن شرط یہ ہے کہ  
وہاں کو حلال طریقے سے حاصل کرے۔  
لیکن اگر وہ اعلیٰ روحانی مقامات کا ملتاشی ہے تو پھر یہ چیزیں اس کے لیے نہ موم ہیں، کیونکہ دیکھا گیا ہے کہ  
اگر ان چیزوں کی طرف مائل ہو کر انسان اپنی تعین کردہ روحانی منازل عظمی کو فرا موش کر بیٹھتا ہے۔ اسی کا عملی مظاہر ہمیں

سیرت صحابہ کرام و آئمہ اہل بیت اور اولیاء حضرت علی الرضا علیہ السلام میں اسے علم تصوف کے نام وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ یہ بات اعلیٰ کی قدر احتیار کر گیا اور دنیاۓ اسلام میں اسے علم تصوف کے نام مدون کیا گیا۔

## علم تصوف کا منشا اور مبدأ

علم تصوف کی شہرہ آفاق کتاب "عوارف المعارف" کے مصنف شیخ شہاب الدین سہروردی علم تصوف کا منشا اور اسرار کا سر و رکنات سے منسوب ان روایات میں بیان کرتے ہیں۔

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ بیٹک میری اور اس چیز کی مثل جس کے ساتھ واقعہ کے کھانے پنے جاتے تھے اور دستر خوان امام حسنؑ کے دستر خوان پر عوام کے پر تکلف کھانا فراہم نہیں کر سکتے تھے؟ اسلام نے قائم الیل اور صائم انحرار کی مدح کی ہے تو کیا اسے رہبانیت کہا جائے؟ اولیائے کرام اور زہادی زندگیوں کا مطالعہ کرنے والے اچھی طرح جاتے ہیں کہ انہوں نے اسلام میں رعایتوں سے استفادہ نہیں کیا بلکہ انہوں نے اپنے لیے مشکل ترین راستہ پسند کیا کہ جو ترکیب نفس و جفاشی اور صوم اور راستہ تھا۔ لیکن ایک گروہ نے اس کی بات جھٹلائی اور جہاں تھے وہیں رہے وہیں ان کو صحن ہوئی اور صبح دم ہی اس لشکر نے کوآلیا اور ہلاک کر دیا اور تھس نہیں کر کر دیا۔ پس یہ مثال ان لوگوں کی ہے جنہوں نے میری پیروی کی اور ان لوگوں کی اور اس دنیا میں روحانیت کے وہ اعلیٰ مقام پائے جو کبھی فراموش نہیں کیے جاسکتے۔

حضرت شہباز قلندرؑ کی زندگی کا مشاہدہ کریں، اس میں لذات دنیاوی کا نام و نشان تک نہ ملے گا حتیٰ کہ انہوں کوئی لذید کھانا تناول نہیں فرمایا، زندگی بھر شادی نہیں کی اور بہترین قسم کا لباس نہیں پہنا بلکہ پوری زندگی شاد و مولا علیؑ کی سنت میں نام جواہر پہنچا ہوا لباس پسند کیا۔

قارئین کرام! یہ بھی یاد رکھیں کہ دین اسلام کے اندر وہ حصہ جس کو ہم غیر تبلیغی کہہ رہے ہیں اس کو غیر تبلیغی کہہ رہے کہ اس کو اپنانا ہر کسی کے لیے ضروری نہیں ہے کیونکہ یہ عامة الناس کے بس میں نہیں کہہ اس کے لئے انہوں کو کہہ کر سکیں۔ لیکن یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ اسلام کا روح رواج بھی یہی حصہ ہے یا یوں سمجھ لیں کہ دین اسلام کا اصل غیر تبلیغی حصہ ہے۔ مگر انسانی کمزوریوں کو دیکھتے ہوئے خالق نے نیاز عوام کو بہت سی رعایات عطا فرماتا ہے کیونکہ اس فرمان ہے۔

لَا يَكْتُفِي اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وَسْعَهَا

شیخ ابوالخطب سہروردیؓ نے فرمایا: کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو کچھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے لائے اس کی الویت اور پذیرائی کے لیے اللہ تعالیٰ نے قلوب صافی اور نفسی قدسی بنائے تب صفائی کا فرق اور طہارت کا ثبات، فائدہ پیش نظر ایک سادہ اور سهل دین (شریعت) انسان کو عطا فرمادیتا کہ کوئی محروم نہ رہ جائے۔ شریعت کو شریعت اس لیے کہا جاتا ہے کہ یہ دین کے دریا کا گھاٹ ہے جس سے عوام سیراب ہوتے ہیں۔ طبقہ خاص کے مسافروں کو صاحبان طبلہؑ فقیر کا نام دیا جاتا ہے۔

سیرت صحابہ کرام و آئمہ اہل بیت اور اولیاء حضرت علی الرضا علیہ السلام میں بھی نہیں نظر آتا ہے جیسا کہ سید الاولیاء حضرت علی الرضا علیہ السلام میں نہیں نظر آتا ہے کہ باد جو داں کے اسلام نے لذید کھانوں پر پابندی نہیں لگائی مگر روحانیت کے یہ باتیں ہادیہؑ میں نہیں نظر آتے ہیں۔ اسی طرح اسلام نے اگرچہ کہ بہترین لباسوں پر پابندی نہیں لگائی مگر روحانیت کے یہ باتیں ہادیہؑ میں نہیں نظر آتے ہیں۔ ساری حیات مبارکہ میں کھدر کے ایسے لباس استعمال فرماتے نظر آتے ہیں جن کو کھور کے پیوند لگے ہوتے ہیں اسی طرح غلام خرید کر آزاد فرمائے ہوں کیا وہ ایک اچھا لباس Afford نہیں کر سکتے تھے؟

صراطِ مستقیم کی طرف ان کی رہنمائی کی۔

## فقر و تصوف کیا ہے؟

### عرفِ عام میں فقر کا مفہوم

عرفِ عام کے مطابق اور لغوی مفہوم کے اعتبار سے تو فقر، محتاجی، غربت اور نگک (اللہ تعالیٰ کے نام سے) ہے۔

### صوفیاء کے نزدِ یک فقر کا مفہوم

صوفیاء کے ہاں یہ ایک ایسا مقام ہے کہ جب بندہ اس پر فائز ہو جاتا ہے تو اس کے لئے اپنے دنیا کے ڈھیلے میں چند اس فرق نہیں رہتا اور وہ خدا کا اس قدر محتاج بن جاتا ہے کہ ساری دنیا سے ہے۔ حضرت سید علیؑ ہجویریؓ جو کہ برصغیر پاک و ہند کے نہایت ممتاز، معروف اور مذکول ہے اور گزرے ہیں نے اپنی لازوال اور شہر آفاق کتاب ”کشف المحبوب“ میں اٹھاٹ الفریض کے باب قائم کیا ہے۔

فقیر کون ہے؟ کے عنوان کے تحت آپ لکھتے ہیں۔

”فقیر وہ ہے جس کی ملکیت میں کوئی چیز نہ ہو اور کسی چیز کے حاصل ہوئے۔ اس بابِ دنیا کے موجود ہونے سے اپنے آپ کو غنی نہ سمجھے اور ان کے نہ ہونے سے اپنے آپ کا ہونا نہ ہونا برا بر ہو۔“

آپ نے آگے چل کر ایک بادشاہ اور ایک درویش کا مکالمہ نقل کیا ہے فرماتے ہیں  
”ایک درویش سے بادشاہ کی ملاقات ہوئی۔ بادشاہ نے کہا کہ مجھ سے کچھ ماگو،“  
غلاموں کے غلام سے کچھ ماگنا اپنی توہین سمجھتا ہوں۔ بادشاہ کو اس بات پر قدرے نہیں اور آپ  
آپ کے غلاموں کا غلام کیسے ٹھہرا؟ اس درویش نے بڑے اطمینان سے جواب دیا: ”عس اور اس پر  
ہیں اور تم حص اور امید کے غلام ہو۔“

اسی کتاب میں اسی عنوان سے ایک اور جگہ آپؒ نے بڑی معنی آفریں اور خوبصورتی کے لئے لکھتے ہیں:

”اما صاحب صدقہ ہوتے ہیں اور فقر اصحاب صدقہ، اور صدقہ ہرگز صدقہ  
کے حق تھے۔“

اپنی بندہ خوب کہا۔ ٹھیک اسی طرح سلیمان کو ملک و حکومت ملنے پر بھی ”نعم العبد“ فرمایا جب خدا نے

”میں ہو گی تو فقرِ ایوب اور غناۓ سلیمان میں کچھ فرق نہ رہا۔“

## حکایات میں تصوف کا مفہوم

تصوف کے بارے میں عام خیال یہی ہے کہ یہ درود و وظائف، چله کشی، تسبیح گردانی اور کشف و کرامات کے

## حکایات میں تصوف کا مفہوم

اور قیامتی صوفیا کے نزدیک تصوف --- مال --- نہیں ایک --- حال --- ہے جو بندے پر وارد ہوتا  
اس کے ظاہر اور باطن کا تضاد دور ہو جاتا ہے۔ اور قلب و دماغ تزکیہ و طہانیت کا مرکز بن جاتا ہے۔

## حکایات کی آراء

آہانِ تصوف کے مہر منیر شیخ ابو القاسم جنیدی بغدادی ”جو سر خیل اولیا ہونے کے ناطے“ سید الطائفہ“ کے عظیم  
ماقث ہیں تصوف کے بارے میں ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں: .....

”التصوف مخلوق کی موافقت کرنے سے دل کو پاک رکھنا، بشری صفات (مدحومہ) سے  
بعدی انتیار کرنا، نفسانی خواہشات سے اجتناب کرنا، روحانی نفوس سے میل جوں رکھنا، علومِ حقیقی  
کمال رکھنا، ہر لحظہ ایسے کام بجالانا جو اولیٰ اور افضل ہوں تمام امت محمد یہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
کو فوادی کرنا حقیقی طور پر اللہ سے وفا کرنا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شریعت کی پیروی  
کرنے۔“

”الله اولیٰ“ سے بھی پیشتر تصوف کے ممتاز رہنما اور مشہور صوفی شیخ عبد اللہ تستری ملک تصوف کی یوں

ملک کے سات اصول ہیں۔

المسک بكتاب الله (كتاب اللہ سے مضبوط تعلق)

القداء بر رسول الله (پیروی رسول)

أكل الحلال (رزق حلال)

كف الا ذى (ایذ انسانی سے پرہیز)

الاداء (گناہوں سے براء کرنا) اور نظرت

حضرت جنید بغدادیؒ کے استاد حضرت شیخ محمد بن علی قصابؑ کا بصیرت افروز تجویز یہ.....

”تصوف وہ کریمانہ اخلاق ہیں جو کریم زمانے میں کریم آدمی سے کریم لوگوں کے ساتھ ظہور پذیر

ہے۔“

حضرت شیخ سنونؓ کی فلسفہ آمیز رائے:-

”تصوف کیا ہے؟ تصوف یہ ہے کہ تو کسی چیز کا مالک نہ بنے اور نہ کوئی چیز تمہاری مالک بنے۔“

حضرت شیخ ابو بکر الکشافؓ کا بے تکلف اظہار خیال:-

”تصوف اخلاق حسنہ کا نام ہے جس کے اخلاق تم سے بہتر ہو گئے وہ صوفی ہونے میں بھی تم سے بہتر ہو گا۔“

حضرت شیخ ابو علی رودباریؓ کا محبت بھرا جملہ:-

”محبوب کے در پرڈیرے ڈال دینے کا نام تصوف ہے خواہ وہ دھکے ہی کیوں نہ دیں۔“

ائی کا فرمانا ہے:-

”خالی ہاتھ دل کی خوشی کا نام تصوف ہے۔“

شیخ ابو الحسن مزینؓ کا فرمانا ہے:-

”حق تعالیٰ کی اطاعت کرنے کا نام تصوف ہے۔“

اشیخ الاستاذ ابو سہل صعلومؓ ارشاد فرماتے ہیں:-

”تصوف اللہ کی تقاضا پر اعتراض نہ کرنے کا نام ہے۔“

بر صغیر پاک و ہند میں تشریف لانے والے قدیم صوفی بزرگ، مایہ ناز روحانی شخصیت اور عوامی محبت و عقیدت

ام بلند پر فائز مرشد کامل شیخ علی الجویریؓ المعروف داتا گنج بخشؓ نے اپنی شہر آفاق کتاب ”کشف المحجوب“

کا مسودہ کے موضوع پر مختلف بزرگان دین اور اجل صوفیا کے اقوال کا انتخاب پیش فرماتے ہوئے شیخ ابو الحسن کا قول نقل

لیں التصوف رسوما ولا علوما ولکنه الاخلاق

”تصوف کسی خاص وضع قطع یا علمی سندات کا نام نہیں بلکہ اخلاق حسنہ کا نام ہے۔“

حضرت شیخ ابو الحسن نوریؓ تصوف کا تعارف ان الفاظ میں کرواتے ہیں:-

التصوف هو الحرية والفتوى وترك التكفل ولا السخاء وبدل الدنيا

تصوف دل کی آزادی، جو انہمتی، رسکی تکلفات سے دستبرداری، سخاوت اور زر و مال سے بیزاری کا نام ہے۔

جناب داتا صاحبؓ خود تصوف کی تعریف یوں کرتے ہیں۔

”دین کی اصل روح اور اس کی جان احکامِ الہی کی اخلاص و محبت کے ساتھ پیروی ہے۔۔۔ اور اس کو ہم تصوف

6- التوبہ (اللہ کی جانب رجوع)

7- اداء الحقوق (خدا اور اس کے بندوں کے حقوق کی ادائیگی)

اسی بات کو صوفی نے دوسرا لفظوں میں یوں بیان فرمایا ہے۔

(1) اداء الفرائض (فرائض کی ادائیگی اور حقوق کی رعایت)

اجتناب المحارم (خدا کی حدود کی پاسداری، مکررات سے پرہیز اور محترمات کی پابندی)

(2) قطع العلاق (دنیا اور الہی دنیا سے دل ہٹا کر خدا کے لیے یکسو ہو جانا، تمام رشتہوں کو چھوڑ کر خدا سے رُحْمَةٌ

(3) معانقته الفقر (آسانش کے بجائے آزمائش کی زندگی بسر کرنا اور مصائب و آلام کا خوش دلی سے استغفار)

(4) ترك الطلب (دل کو آرزوں سے خالی کر لینا، امیدوں کو مختصر کرنا اور خدا کے علاوہ کسی سے حادثہ نہ کرنا)

(5) توقع نہ رکھنا (تو قع نہ رکھنا)

(6) انقطاع الى الله (سب سے کٹ کر اللہ کا ہو جانا اللہ کے لیے لٹنے اور جذبے پیدا کر لینا۔)

تصوف کے چون میں بکھرے رنگ پھولوں سے دامن سجا تے اور ان کی خوبیوں سے مشام چاہ کو

اور رنگ و بوکی دنیا کی سیر فرماتے ہوئے آگے چلیں اور دیکھئے تصوف کیا ہے؟ کسی نے شیخ جنید بغدادیؒ سے پا پھال دے

ہے؟ جواب میں فرمایا:-

”حق تعالیٰ کے ساتھ پویست ہو جانا یہ کیفیت صرف اس وقت حاصل ہوتی ہے جب نفس، روح کی

حق کے ساتھ قائم رہنے کی وجہ سے اسباب سے بے تعلق ہو چکا ہو۔“

شیخ ابو الحسن نوری یوں گویا ہیں۔

”تصوف کیا ہے؟ تمام خطوط نفس کو ترک کر دینا۔“

حضرت شیخ ابن عطاءؓ کا ارشاد ہے:-

”حق تعالیٰ کا مطیع فرمان بردار رہنے کا نام تصوف ہے۔“

شیخ ابو علی قزوینیؓ فرماتے ہیں:-

التصوف هو الاخلاق اشرافية (تصوف اجھے اخلاق کو کہتے ہیں)۔

شیخ ابو علی رودباریؓ لب کشاہ ہیں:-

”تصوف؟ یہ نہ ہب ہم تن سمجھیگی ہے، بلہ اس میں بھی اور مذاق کو نہ چلاو۔“

حضرت شیخ ابو محمد جریریؓ کا تبصرہ:-

”یہ ہر اعلیٰ اخلاق میں داخل اور ذیل حلق سے نکلنے کا نام ہے۔“

حضرت رویمیر فرماتے ہوئے نظر آتے ہیں:-

”تصوف یہ ہے کہ تو اپنے نفس کو اللہ کے ساتھ اس طرح چھوڑ دے کہ وہ جو چاہے اس کے ساتھ کرے۔“

انسانی زندگی ایک ہیرا ہے جسے تراشنا انسان کا اپنا کام ہے۔ رب کائنات نے حضرت انسان کو کہیں ”جاعلٰی صلی اللہ علیہ وسلم خلیل خلیفۃ“ کا ہار گلے میں ڈال کر عزتِ افرائی کی۔ کہیں ”ولَقَدْ كَرِمْنَا“ کا تاج پہنایا اور کہیں ”کا ہار گلے میں ڈال کر عزتِ افرائی کی۔ انسان کو چاہیے کہ ”اللَّهُ أَكْبَرْ“ کے میثاق کو پیش نظر رکھتے ہوئے ”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“ کی منزل پر پہنچ کر دم لے۔

کسی بھی گاڑی کو منزل پر پہنچنے کے لیے دو چیزوں کی ضرورت ہوتی ہے ایک تو سڑک ٹھیک ہو، دوسرا گاڑی میں چل سکتی۔ اگر سڑک ٹھیک نہ ہو تو بھی گاڑی نہیں چل سکتی۔ اگر پڑوں نہ ہو تو بھی گاڑی نہیں چل سکتی۔ دونوں چیزوں میں سے ایک میں۔ پس انسان کی مثال گاڑی کی سی ہے، شریعت کی مثال راستے کی سی اور طریقت کی مثال پڑوں کی سی ہے۔ رسول اللہ کی منزل پر پہنچنا چاہے تو اسے شریعت کے راستے اور طریقت کے پڑوں کی ضرورت پڑے گی۔ لہذا یہ طریقت میں سے کسی ایک چیز کے بھی منکر ہیں وہ اپنی گاڑی کو راستے میں ہی رکا ہوا پائیں گے۔ کامیاب ہے کہ انسان ”فَقِيرٌ وَالٰٰيُ اللَّهُ“ کے حکم پر لبیک کہتے ہوئے ”تَخَلُّقٌ بِالْخَلَاقِ اللَّهِ“ کے مطابق اخلاقی مخلوق اور اوصافِ محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے متعلق ہو کر زندگی گزارے تاکہ ”آتَابُو إِلَيَّ اللَّهُ“ کی جماعت میں اس کو ”لَهُمُ الْبُشْرَى“ کی بشارت اور ”وَرِضْوَانٌ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرْ“ کی منزل پر پہنچے۔ اسی کا نام تصوف ہے۔

اولیٰ کون ہوتا ہے؟

”حضرت سن بصری کے شاگرد عبد الواحد بن زید سے پوچھا گیا صوفیا: کون ہوتے ہیں؟ فرمایا:

”جو اپنی عقولوں کے ذریعے اپنے ارادوں پر قائم ہوتے ہیں اور اپنے دلوں سے اس پر ڈالے رہتے ہیں اور اس کے شرے سے پہنچنے کی خاطر اپنے آقا کو مضبوط پکڑے رہتے ہیں۔“

حضرت ذوالنون مصری سے پوچھا گیا تو فرمایا:

”صوفی وہ ہے جسے جتو تھکانہ سکے اور محرومیت کی وجہ سے بے چین نہ ہو۔“

حضرت ابو محمد رومی سے پوچھا گیا تو فرمایا:

”جس کا کروار اس کی گفتار کے موافق ہو۔“

کسی عارف نے اسی سوال کا جواب دیا:

صوفی آں باشد کہ صافی شود از کدر پر شود از فکر در قربِ خدا مقطع شود از بشر یکساں شود در چشم او خاک و زر

حضرت شیخ حصری کا تصوف کے بارے میں کیا نقطہ نظر ہے، ملاحظہ ہو۔

”تصوف نام ہے ضمیر کو مخالفتِ حق سے محفوظ رکھنے کا۔“

حضرت مرتعش نے فرمایا:

”تصوف اچھے اخلاق کا مجموعہ ہے۔“

حضرت ابو علی تزوہی نے فرمایا:

”تصوف ایسے اخلاق کو کہتے ہیں جن سے رب راضی ہو۔“

حضرت ابو الحسن نوری نے فرمایا:

”تصوف علم و فن کا نام نہیں بلکہ مجموعہ اخلاق کا نام ہے۔“

حضرت احمد حضردیہ نے فرمایا:

”تصوف باطن کی گندگی اور کردوڑوں سے پاکیزگی حاصل کرنے کا نام ہے۔“

حضرت محمد بن احمد المتری فرمایا:

”تصوف اپنے احوال کو حج پر قائم رکھنے کا نام ہے۔“

حضرت ابو حفص نیشاپوری نے فرمایا:

”تصوف آداب ہی آداب ہیں ہر وقت کا ادب، ہر جگہ کا ادب، ہر حال کا ادب۔“

حضرت معروف کرخی نے فرمایا:

”تصوف ہر چیز کی حقیقت جانے اور جو کچھ لوگوں کے پاس ہے اس سے مایوس ہونے کا نام ہے۔“

حضرت ابو الحسن شعبہ نے فرمایا:

”ایک وقت تھا کہ تصوف حقیقت تھی بے نام، آج نام ہے بے حقیقت۔“

حضرت ابو حمزہ بغدادی نے فرمایا:

”تصوف در گزر کو اختیار کرنا، اچھے کاموں کا حکم دینا اور جاہلوں سے اعراض کرنا ہے۔“

حضرت خواجہ بہاؤ الدین نقشبندی بخاری نے فرمایا:

”تصوف یہ ہے کہ اجتماعی معاملہ تفصیلی ہو جائے اور استدلالی معاملہ کشفی ہو جائے۔“

حضرت شیخ الحدیث محمد زکریا نے فرمایا:

”تصوف کی ابتداء ہے ”إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِاللَّيْلَاتِ“ (بے شک اعمال کا دار و مدار نیت پر ہے)

اور تصوف کی انتہا ”أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَائِنَكَ تَرَاهُ“ (یہ کتو اللہ کی عبادت کر گویا کتو اس کو دیکھ رہا ہے)

حضرت مولانا احمد لاہوری نے فرمایا:

”تصوف یہ ہے کہ اللہ کو عبادت سے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اطاعت سے اور مخلوق کو دادا کو دادی سے۔“

صوفی وہ ہوتا ہے جو میل سے صاف، پر فکر ہو، خدا کے قرب میں مخلوق سے دور ہو اور اس کی نگرانی کا ہو گیا ہو اور اس کے نزدیک  
کی ذہنی اور مٹی کا ذہنیلیکساں اہمیت رکھتا ہو۔

حضرت دامتاذالنون مصری کی رائے کو نقش کرتے ہیں:-

الصوفی اذا نطق بآن نطقه عن الحقائق وان سكت نطق عن الجوارح بقطع العلاقة  
”صوفی اذا نطق بآن نطقه عن الحقائق وان سكت نطق عن الجوارح بقطع العلاقة“  
اس کی گنتلو حقيقة کی ترجمان ہوا اور اس کی خاموشی حقائق و علاقہ دنیا سے بیزاری کی غماز ہو۔

### اصہ کلام

پس صوفی وہ ہوتا ہے جس کو جانوروں کی آواز، ہر ایک سوز و ساز، چڑیوں کی چپک، پھولوں کی مہک، بزرے کی  
ہوا ہرات کی دمک، سورج کی چمک، سماء و سک، درختوں کے رنگ، شیشہ و سنگ، پھر کی بختی، خوشحالی و بد بختی، زمین کی  
آش کی گرمی، دریا کی روانی، کواکب آسمانی، پہاڑوں کے ابھار، بیابان و مرغزار، خزاں و بہار، غرض ہر چیز ایک ہی  
شیخ ابو الحسین نوری کے الفاظ میں صوفی کی تعریف:-

”ستی کی یاد دلائے۔ اللہ اللہ اللہ“

حضرت شاہ نے فرمایا:-

”صوفی وہ ہے جو مخلوق سے کٹے اور اللہ سے جڑے“

سید الطائف شیخ چنید بخدادی فرماتے ہیں:-

”صوفی کی مثال زمین کی سی ہے جسے نیک اور بد کار دونوں روئندتے ہیں یا بادل کی سی ہے جو“

کرتا ہے“

شیخ حسین بن منصور اس سے بھی کڑا معیار پیش کرتے ہیں۔

”صوفی کی ذات یکتا ہوتی ہے۔ نہ کوئی اللہ کے سوا اسے قبول کرتا ہے اور نہ یہ اللہ کے سوا کسی کو قبول کرے۔“

شیخ ابو الحسین نوری کے الفاظ میں صوفی کی تعریف:-

”صوفی کی تعریف یہ ہے کہ اسے محتاجی کے وقت سکون ہوا اور اگر کچھ پاس ہو تو ایشارہ کر دے۔“

شیخ ابو بکر شبلی کا تعارف کرنے کا انوکھا انداز:-

”صوفیائے کرام حق تعالیٰ کی گود میں بچوں کی طرح ہوتے ہیں۔“

فکر انگیز لمحے میں شیخ ابو تراب ”بجنی صوفی کی وضاحت یوں کرتے ہیں:-

”صوفی کے دل کو کوئی چیز میلانہیں کر سکتی، مگر اس سے ہر چیز کو صفائی حاصل ہوتی ہے۔“

اس موضوع پر شیخ ابو الحسن سیر و اُنی نے جن الفاظ سے جادوگری کا کام لیا ہے اور الفاظ کو اس خوبصورتی کیا ہے کہ ہار میں شاید موتی بھی اس خوبصورتی سے نہ پروایا جاسکے:-

”صوفی واردات کے ساتھ ہوتا ہے۔ اور اس کے ساتھ نہیں۔“

حضرت شیخ محمد ابو بکر اسحاق نے اپنی کتاب ”العرف لمذہب اہل صوفی“ میں ”صوفی“ کے ہارے اس صوفیائے کرام کی آراء درج کی ہیں، کچھ اقوال روح کی تازگی اور دل کی بالیدگی کے لیے ملاحظہ فرمائیے، سب سے پہلے خود مولف کی رائے پیش کی جاتی ہے فرماتے ہیں:-

”جونہ کی چیز کامالک ہوا ورنہ کوئی اس کامالک، بالفاظ دیگر یہ کہ دنیوی حرص و طمع نے اسے اپنا غلام نہ بنا رکھا۔“

دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:-

”صوفی وہ ہے جو کسی چیز کامالک نہ ہوا اور اگر کامالک بنے تو اسے خرچ کر ڈالے۔“

حضرت ابو یعقوب سوی سی نظر میں صوفی کا کیا مقام ہے؟

”صوفی وہ ہے جو کسی چیز کے چھن جانے سے بے قرار نہ ہوا ورنہ کسی چیز میں اپنے آپ کو تھکائے۔“

حضرت شیخ سہل بن عبد اللہ تتری سے دریافت کیا گیا، صوفی کون ہے؟ جواب میں ارشاد فرمایا:-

## احوال صوفیا

جب ہم صوفیائے کرام کے احوال کے بارے میں جاننے کے لیے ان کی زندگیوں میں جھاٹکے کر ان کی جاگہ  
اہل کے بارے میں کچھ پڑھتے ہیں اور ان کے ملفوظات کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان کی محفل مجلس ایسا چہتنا نظر آتی ہے  
کہ ہر گل اپنارنگ اور اپنی مہک رکھتا ہے، جس کا رنگ آنکھوں کو سر و بخشنا اور خوبصورتی میں جان کو محطر کرتی ہے، جب  
ارگوں کی محفیلیں عروج پر پہنچتیں تو دلکش مثالوں اور حکایتوں کے ساتھ ساتھ زندگی کے عینیں تین حقوق چلتیں ہیں عل  
مات جاتے محفل پر بھی جذب و جنون طاری ہوتا بھی عقل و خرد کی جلوہ آرائی، بکھی ایمان و عرفان کی اور بکھی جنت کی  
صوفیائے کرام کی آراء درج کی ہیں، کچھ اقوال روح کی تازگی اور دل کی بالیدگی کے لیے ملاحظہ فرمائیے، سب سے پہلے  
کیا ہے کہ ہار میں شاید موتی بھی اس خوبصورتی سے نہ پروایا جاسکے:-



”کوئی شخص اس وقت تک عارف نہیں کہا سکتا جب تک کہ وہ زمین کی طرح نہ ہو جائے کہ لامبا ہے۔“

### ب پنجم

روندتے ہیں اور بادل کی طرح نہ ہو جائے جو ہر چیز پر سایہ کرتا ہے اور سورج کی طرح نہ ہو جائے جو ہر ڈال کی طرح نہ ہو جائے جو ہر چیز کو سیراب کرتی ہے۔“

تصوف کا دستور اور اہلِ تصوف کا شروع سے یہ طریقہ رہا ہے کہ وہ ہر کام میں مقصدیت کے مقابلی ان کے نزدیک ایسا علمِ محض الفاظ کا گورکھ دھنہ ہے جو عمل سے خالی ہے، وہ الفاظ و حروف کے رشتے کو صرف اپنے قرار دیتے ہیں۔ عمل کے لئے تو علم ضروری ہوتا ہی ہے مگر علم کے لیے عمل اس سے بھی زیادہ ضروری ہے۔ خیالات کا ناٹک اور افکار کی شعبدہ بازی بن جاتا ہے۔



## اسلام میں تصوف کی ابتداء

اس سے پہلے کہ ہم تصوف اور عرفان کے نظری اور عملی پہلوؤں پر بات کریں۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم اپنے عرفان اور تصوف کی پہلی صدی ہجری سے کم از کم دسویں صدی ہجری تک کی مختصر تاریخ بخیان کریں۔ اس کے بعد تک ہجۃُ النشیہ ہو گی عرفان کے مسائل پر بحث کریں گے اور پھر ان مسائل کا کچھ تجزیہ پیش کریں گے۔ یہ تو مسلم ہے کہ اسلام کے ابتدائی دور میں اور کم از کم پہلی صدی ہجری میں عارف یا صوفی نام کا کوئی گروہ مسلمانوں میں موجود نہیں تھا۔ صوفی کا لفظ دوسری صدی ہجری میں وجود میں آیا۔

کہتے ہیں کہ سب سے پہلے ابوہاشم کوئی کواس نام سے پکارا گیا۔ ابوہاشم دوسری صدی میں گزرے۔ ابوہاشم ہی المالطین کے مقامِ رملہ میں مسلمان عابدوں اور زاہدوں کی ایک جماعت کی عبادت کے لیے ایک خانقاہ (صومعہ) بنائی تھی۔ معمول نہیں کہ ابوہاشم کب فوت ہوئے مگر وہ سفیان ثوری کے استاد تھے جو 161ھ میں فوت ہوئے۔ مشہور عارف و صوفی ابوالقاسم قشیری کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ 200ھ سے قبل رائج نہیں تھا۔ نکلن بنی یہی کہتا ہے کہ یہ نام دوسری صدی ہجری کے اوخر میں وجود میں آیا۔

اگر یہ صحیح ہے کہ ابوہاشم کوئی پہلے شخص تھے جو صوفی کہلانے اور یہ بھی صحیح ہے کہ وہ سفیان ثوری متوفی 161ھ کے استاد تھے تو یہ نام دوسری صدی ہجری کے نصف اول ہی میں رائج ہو گیا تھا کہ دوسری صدی کے اوخر میں جیسا کہ نکلن الپرہ کہتے ہیں۔ بظاہر اس میں بھی شبہ نہیں کہ صوفی اس لیے صوفی کہلانے کے وہ صوفی یا اون کا لباس پہنتے تھے۔ صوفیا اپنے زہار ترک دنیا کے سبب نرم لباس سے اجتناب کرتے تھے اور خاص طور پر اون کا موٹا جھوٹالا بس لہنے تھے۔

مگر یہ لوگ کب سے اپنے آپ کو عارف کہلانے لگے اس کے بارے میں بھی وثوق سے کچھ نہیں کہا جاسکتا۔ اُنی ہات یقینی ہے اور سری سقطی متوفی 243ھ کے ملفوظات سے بھی معلوم ہوتی ہے (تذكرة الاولیاء، شیخ عطار) کہ یہ اصطلاح تیسرا صدی ہجری میں رائج ہو چکی تھی لیکن ابونصر سراج طوسی کی کتاب اللمع (صفحہ 427) جو تصوف کی ایک معتر

”کوئی شخص اس وقت تک عارف نہیں کھلا سکتا جب تک کہ وہ زمین کی طرح نہ ہو جائے۔ روندتے ہیں اور بادل کی طرح نہ ہو جائے جو ہر چیز پر سایہ کرتا ہے اور سورج کی طرح نہ ہو جائے۔ ہے اور پارش کی طرح نہ ہو جائے جو ہر چیز کو سیراب کرتی ہے۔“

تصوف کا دستور اور اہلِ تصوف کا شروع سے یہ طریقہ رہا ہے کہ وہ ہر کام میں مقصد یعنی ایسا علم حاضر الفاظ کا گور کہ دھندا ہے جو عمل سے خالی ہے، وہ الفاظ و حروف کے قرار دیتے ہیں۔ عمل کے لئے تو علم ضروری ہوتا ہی ہے گر علم کے لیے عمل اس سے بھی زیادہ ضروری خیالات کا ناتک اور افکار کی شبude بازی بن جاتا ہے۔

◆◆◆◆◆

## اسلام میں تصوف کی ابتداء

اس سے پہلے کہ ہم تصوف اور عرفان کے نظری اور عملی پہلوؤں پر بات کریں۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم عرفان اور تصوف کی پہلی صدی ہجری سے کم از کم دسویں صدی ہجری تک کی مختصر تاریخ بیان کریں۔ اس کے بعد ہمارا کتاب گنجائش ہو گی عرفان کے مسائل پر بحث کریں گے اور پھر ان مسائل کا کچھ تجزیہ پیش کریں گے۔ تو مسلم ہے کہ اسلام کے ابتدائی دور میں اور کم از کم پہلی صدی ہجری میں عارف یا صوفی نام کا کوئی گروہ میں موجود نہیں تھا۔ صوفی کا لفظ دوسری صدی ہجری میں وجود میں آیا۔

کہتے ہیں کہ سب سے پہلے ابوہاشم کوئی کواس نام سے پکارا گیا۔ ابوہاشم دوسری صدی میں گزرے۔ ابوہاشم ہی لالہلین کے مقام رملہ میں مسلمان عابدوں اور زاہدوں کی ایک جماعت کی عبادت کے لیے ایک خانقاہ (صومعہ) بنائی ہے اسی معلوم نہیں کہ ابوہاشم کب فوت ہوئے مگر وہ سفیان ثوری کے استاد تھے جو 161ھ میں فوت ہوئے۔ مشہور عارف و صوفی ابوالقاسم قشیری کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ 200ھ سے قبل راجح نہیں تھا۔ نکلسن بھی یہی کہتا ہے کہ یہ نام دوسری صدی ہجری کے اوخر میں وجود میں آیا۔

اگر یہ صحیح ہے کہ ابوہاشم کوئی پہلے شخص تھے جو صوفی کہلانے اور یہ بھی صحیح ہے کہ وہ سفیان ثوری متوفی 161ھ کے اولاد تھے تو یہ نام دوسری صدی ہجری کے نصف اول ہی میں راجح ہو گیا تھا نہ کہ دوسری صدی کے اوخر میں جیسا کہ نکلسن دیہرہ کہتے ہیں۔ بظاہر اس میں بھی شبہ نہیں کہ صوفی اس لیے صوفی کہلانے کہ وہ صوف یا اون کا لباس پہنتے تھے۔ صوفیا اپنے زہد اور ترک دنیا کے سبب نرم لباس سے اجتناب کرتے تھے اور خاص طور پر اون کا موٹا جھوٹا لباس پہنتے تھے۔

مگر یہ لوگ کب سے اپنے آپ کو عارف کہلانے لگے اس کے بارے میں بھی وثائق سے کچھ نہیں کہا جاسکتا۔ اتنی بات یقینی ہے اور سری سقطی متوفی 243ھ کے ملفوظات سے بھی معلوم ہوتی ہے (تذكرة الاولی، شیخ عطار) کہ یہ اصطلاح تیسرا صدی ہجری میں راجح ہو چکی تھی لیکن ابونصر سراج طوی کی کتاب الملح (صفحہ 427) جو تصوف کی ایک معتر

لاب سمارہ ہوئی ہے میں سفیان تو رکا ایک قول مقول ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ اصطلاح دوسری صدی پیدا ہوئی۔

## بخاری و بیمار

ان لوگوں میں سے ہیں جنہوں نے زہد اور ترک لذات میں بہت مبالغہ سے کام لیا ہے، اس سلسلے میں ان لئے بیان کیے جاتے ہیں۔ یہ 135 ہجری میں فوت ہوئے۔

## امان ادھم

اللّٰہ (خراسان کا مشہور شہر) کے رہنے والے تھے۔ آپ بادشاہوں کی اولاد میں سے تھے ایک دن شکار کرنے کے لیے نکلے، لومڑی یا جنگلی خرگوش کے پیچھے گئے، اسیں کہاں کہی رہے تھے کہ ایک غائبانہ اوارہی اے ابراہیم! کیا تمہیں اس کام کے لیے پیدا کیا گیا ہے؟ بعد ازاں اسیں کے ہاتھیاں سے بھی آواز آئی کہ بخدا تمہیں اس کام کے لیے پیدا نہیں کیا گیا۔ آپ یہ سننے ہی گھوڑے سے اترے اسی میں والد کے چروائے سے ملاقات ہوئی، اس سے اونی چونگہ لے کر پہن لیا۔ گھوڑا اور اپنا ساز و سامان اسے دے کر کھل کر انکل کو نکل گئے۔ پھر تے پھر اتنے کہہ پہنچے۔ وہاں حضرت سفیان ثوری اور حضرت فضیل بن عیاض سے ملاقات کی اور اس شام پلے گئے۔ 163 ہجری میں آپ کا انتقال ہوا۔

## حضرت ابراہیم بن ادھمؓ کا ابتدائی دور

حضرت ابراہیم بن ادھم فصل کاٹ کر اور باغوں کی خفاظت کر کے محنت مزدوری کی روزی کمایا کرتے تھے۔ اب دن بیکل میں ایک آدمی دیکھا جس نے آپ کو اسم عظم سکھایا، آپ نے اس کی وساطت سے دعا کی تو حضرت خضر السلام کی زیارت ہو گئی، انہوں نے بتایا: وہ میرے بھائی حضرت داؤد علیہ السلام تھے جنہوں نے تمہیں اسم عظم سکھایا ہے۔

حضرت ابراہیم بن بشار کہتے ہیں کہ ایک دن میں حضرت ابراہیم بن ادھم کی مجلس میں تھا، ان سے کہا کہ آپ کب سے دنیا ترک کر دی ہے؟ اس پر انہوں نے مذکورہ واقعہ بیان کیا۔ حضرت ابراہیم پر ہیزگاری کے عظیم منصب پر لازمی ان کا یہ قول ملتا ہے کہ:

”حلال روزی کما کر کھاؤ تو تمہیں تجدیز اری اور روزہ داری ترک کرنے سے نقصان نہ ہوگا۔“

ایک دن آپ سے کسی نے کہہ دیا کہ گوشت مہنگا بننے لگا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اسے چھٹی دے دو یعنی نہ خریدا کر دو اور پھر ایک شعر پڑھا جس کا مفہوم یہ ہے:

”جب کوئی شے مجھے مہنگی معلوم ہوتی ہے تو میں اسے لینا بند کر دیتا ہوں، چنانچہ وہ جتنی مہنگی معلوم ہوتی تھی اتنی اسی معلوم ہونے لگتی ہے۔“

بہر حال پہلی صدی ہجری میں صوفی نام کا کوئی گروہ موجود نہیں تھا۔ یہ نام دوسری صدی ہجری پیدا ہوئی اور بظاہر اسی صدی میں صوفیوں نے ایک خاص گروہ کی شکل اختیار کر لی۔ بعض لوگوں کا یہ کہنا کہ یہ تیسرا صدی صحیح نہیں ہے۔

پہلی صدی ہجری میں ہر چند کہ کوئی خاص جماعت صوفی یا عارف یا ایسے ہی کسی دوسرے نام سے تھے لیکن اس کے معنی نہیں کہ ممتاز صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمعیں صرف عابدو زاہد ہی تھے، وہ محض ایک اسی طبقے میں ایمان رکھتے تھے۔ اور ان کی کوئی روحانی زندگی نہیں تھی۔

شاید بعض نیک اور اچھے صحابہ طرف عابدو زاہد ہی تھے لیکن کچھ صحابہ روحانی زندگی سے بھی مالا مال رہے۔ سب ایک درجہ پر نہیں تھے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ عنہم کی زندگیوں کا اگر ہم مطالعہ کریں تو ہمیں ان کے میں بھی روحانی منازل کے حوالے سے واضح تفاوت نظر آتا ہے۔ جو صحابی جس قدر عشقِ رسول ﷺ سے سرشار تھا زیادہ قرب الہی کی منزل پر تھا۔

اب ہم دوسری صدی سے دوسری صدی تک کے عرفاء اور صوفیا کا تذکرہ کرتے ہیں۔

## دوسری صدی کے عارف

### حسن بصریؓ

حسن بصریؓ میں پیدا ہوئے، 88 سال کی عمر پائی۔ ان کی نوے فیصد عمر پہلی صدی میں گزری ہے۔ میں اسی تصنیف کی تھی۔ جو تصوف پر پہلی کتاب سمجھی جاتی ہے۔ اس کتاب کا واحد نسخہ آکسفورڈ ایبریزی میں ہے۔ نکسن کتاب کے لیے تصوف کا جو طریقہ بعد کے مصنفوں نے تجویز کیا ہے وہ ہے: اول توبہ اور اس کے بعد مختلف دوسرے اعمال، ان میں سے ہر عمل ایک مقام سے دوسرے بالاتر مقام پر پہنچنے کے لیے کیا جاتا ہے۔

بعد میں تصوف میں جو سلسلے شروع ہوئے ہیں وہ مختلف طریقوں سے حسن بصری تک پہنچتے ہیں اور ہماراں کے واسطے سے امیرِ کائنات مولا علیؑ سرکار تک پہنچتے ہیں۔ علمائے تاریخ کا کہنا ہے کہ حسن بصریؓ نے اصحاب بدر میں صاحبؓ کا زمانہ پایا تھا۔

ابوہاشم نے اسے چھوڑ دیا۔ شفیق واپس آئے تو اس کے لیے انتظام کرنے لگے، تیرا دن بھی آچکا تھا۔ شفیق کے ان میں سے ایک شخص بلخ سے غائب تھا اور واپس آرہا تھا اس نے راستے میں دیکھا کہ ایک کتاب ہے جس کے گلے میں یہی پہلے شخص تھے جو صوفی کے لقب سے مشہور ہوئے سفیان ثوری (متوفی 161ھ) کے استاد تھے۔ اس نے اسے پکڑ لیا اور دل میں کہا یہ شفیق کو جا کر دونگا کیونکہ وہ ان کو پسند کرتا ہے چنانچہ وہ لے پہنچا شفیق کی نظر اس نے پہچان لیا کہ یہ کتاب امیر ہی کا ہے۔ وہ خوش ہوا اور کتاب امیر کے پاس لے گیا اور یوں اس کی حفانت پوری ہو گئی۔ اس نے سچاں لیا کہ یہ کتاب امیر ہی کا ہے۔ اس نے اسے سچاں لیا کہ یہ کتاب امیر ہی کا ہے۔ وہ خوش ہوا اور پھر زہد اختیار کر لیا۔

### ابوہاشم صوفی کوفی کی توبہ

آپ مشائیخ خراسان سے تھے زندگی بھر تو کل کادرس دیتے رہے۔ حضرت حاتم الاصم کے استاد تھے۔  
حضرت شفیق بلخی کی توبہ

یہ کابر مشائیخ میں شمار ہوتے تھے۔ ان کی دعائیں اکثر قبول ہوا کرتی تھیں اور آج بھی قبراطہ کے توسل سے  
الاگر شفایاں ہوتے ہیں۔ بغداد کے نزدیک ان کی قبر تحریب شدہ تریاق ہے۔ آپ سیدنا علی بن موسیٰ رضا کے آزاد کردہ  
اہوں میں سے تھے۔

آپ کی توبہ کا سبب یوں ہے کہ آپ امیر گھرانے کے چشم و چراغ تھے۔ تجارت کی غرض سے ترکستان  
اپنی نو عمر تھے کہ ایک بت خانہ میں جا پہنچے۔ ایک خادم بتاں کو دیکھا جس نے سر اور داڑھی منڈوار کھی تھی اور اغوانی رنگ  
کے کپڑے پہنن رکھتے تھے۔ حضرت شفیق نے اس خادم سے کہا: تمہیں بنانے والا زندہ ہے، علم والا ہے اور قدرت رکھتا ہے  
تم اس سے مانگو، ان بتوں کو پوچھنا بند کر دو جو نہ فائدہ دے سکتے ہیں نہ نقصان۔

صاحب رسالہ قشیری عبد الکریم بن ہوازن القشیری کہتے ہیں کہ میں اپنے استاد گرامی حضرت ابوعلی دقاقد رحمہ  
الله کو فرماتے سن کہ حضرت معروف کرخی کے والدین نصرانی تھے، آپ ابھی بچے ہی تھے کہ والدین نے انہیں ایک عیسائی  
استاد کے پاس بھاگ دیا۔ جب استاد یہ کہتا کہ اللہ، تین میں تیرا ہے تو آپ کہتے کہ نہیں وہ تو ایک ہی ہے۔ اس پر استاد نے  
آپ کو بے تھام سارا، آپ وہاں سے بھاگ کھڑے ہوئے ان کے والدین کہا کرتے: کاش معروف واپس آجائے وہ جس  
دین پر بھی ہو گا ہمیں منظور ہے بلکہ ہم بھی اس کا دین اپنالیں گے، چنانچہ آپ حضرت علی بن موسیٰ رضا کے دستِ اقدس پر  
پریشانی نظر نہیں آ رہی؟ علام کہنے لگا مجھے اس سے کیا غلام کو حملتے کو دتے دیکھا حالانکہ الگ  
مسلمان ہو گئے۔ گھر واپس آئے اور دروازہ ٹکھکھایا آواز آئی کون ہے؟ تو کہنے لگے: معروف ہوں اہل خانہ نے پوچھا کہ  
کون ساریں اپنالیے ہو؟ آپ نے کہا دین حنیف چنانچہ آپ کے والدین بھی مسلمان ہو گئے۔

حضرت حسین رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت معروف کرخی رحمۃ اللہ کو خواب میں دیکھا وہ وصال فرم  
پکھے تھے میں نے پوچھا: اللہ نے آپ سے کیا معاملہ فرمایا ہے؟ آپ نے بتایا کہ اس نے مجھے بخش دیا ہے میں نے کہا:  
عہادت گزاری اور پرہیز گاری کی وجہ سے؟ فرمایا نہیں بلکہ اس پناپ کہ میں نے این سماں کی نصیحت قبول کر لی تھی، باقاعدہ  
فقیر بن گیا اور فقیروں سے محبت شروع کر دی۔

### فضیل بن عیاض

آپ خراسان کے باشندے تھے جو مرد کے قریب واقع ہے۔

ان کی تاریخ وفات معلوم نہیں۔ صرف اتنا معلوم ہے کہ سفیان ثوری (متوفی 161ھ) کے استاد تھے۔  
یہی پہلے شخص تھے جو صوفی کے لقب سے مشہور ہوئے سفیان ثوری کا قول ہے:  
”اگر ابوہاشم نہ ہوتے تو میں ریا کی باری کیاں نہ سمجھ سکتا۔“

### ابوعلی حضرت شفیق بن ابراہیم بلخی رحمۃ اللہ علیہ

آپ مشائیخ خراسان سے تھے زندگی بھر تو کل کادرس دیتے رہے۔ حضرت حاتم الاصم کے استاد تھے۔

آپ کی توبہ کا سبب یوں ہے کہ آپ امیر گھرانے کے چشم و چراغ تھے۔ تجارت کی غرض سے ترکستان  
اپنی نو عمر تھے کہ ایک بت خانہ میں جا پہنچے۔ ایک خادم بتاں کو دیکھا جس نے سر اور داڑھی منڈوار کھی تھی اور اغوانی رنگ  
کے کپڑے پہنن رکھتے تھے۔ حضرت شفیق نے اس خادم سے کہا: تمہیں بنانے والا زندہ ہے، علم والا ہے اور قدرت رکھتا ہے  
تم اس سے مانگو، ان بتوں کو پوچھنا بند کر دو جو نہ فائدہ دے سکتے ہیں نہ نقصان۔

وہ کہنے لگا: اگر تم مجھ کہتے ہو تو وہ قدرت رکھتا ہے کہ تمہارے شہر میں تمہیں روزی دے دے، یہاں بڑا  
تجارت تمہیں دقت سے آنے کی کیا ضرورت تھی؟ یہ بات سنتے ہی حضرت شفیق چونک گئے اور راہ زہد و عبادت اپنالی۔

پکھے کہتے ہیں ان کے زہد کا سبب یہ تھا کہ انہوں نے زمانہ قحط میں ایک غلام کو حملتے کو دتے دیکھا حالانکہ الگ  
قطے سے پریشان تھے۔ حضرت شفیق نے غلام سے پوچھا کہ تم خوشیاں کیوں منار ہے ہو؟ کیا تمہیں قحط میں بیتلاؤ گوں کی  
پریشانی نظر نہیں آ رہی؟ علام کہنے لگا مجھے اس سے کیا غلام، میرے مالک کے پاس ایک گاؤں موجود ہے جس سے اہمی  
ضروریات پوری ہو سکتی ہیں۔ یہ کہ حضرت شفیق چونک پڑے اور کہنے لگے اگر اس کے آقا کے پاس ایک گاؤں موجود ہے  
ہے اور یہ اس کا محتاج ہے پھر بھی بایس ہمہ اسے روزی کی فکر نہیں تو ایک مسلمان کو روزی کی فکر کیوں لاحق ہو جگہ اس کا  
غنى اور مالدار ہے۔

ایک قول یہ بھی ملتا ہے: جس کی نسبت حضرت حاتم الاصم رحمۃ اللہ کی طرف دی جاتی ہے، آپ نے بتایا کہ حضرت  
شفیق بن ابراہیم ایک مالدار شخص تھے، نوجوان تھے اور نوجوانوں کے ساتھ ہی رہا کرتے تھے۔ ان دونوں حاکم بلخ علی ہیں  
عیسیٰ ہاماں تھا، وہ شکاری کتوں کا دلداوہ تھا۔ اس کا ایک کتاب گم ہو گیا تو اس نے ایک شخص پر الزام لگایا کہ کتاب اس کے پاس  
ہے۔ وہ شخص حضرت شفیق کے پڑوں میں رہتا تھا اس نے اسے تلاش کیا تو وہ بھاگ گیا اور شفیق کے گھر میں پناہ لے لی،  
شفیق حکمران کے پاس گئے اور اسے کہا کہ کتاب تو میرے پاس ہے اسے جانے دو میں تین دن کے اندر کتاب واپس کر دوں گا۔

کہتے ہیں کہ ابتداء میں رہن تھے۔ ایک رات برقی نیت سے ایک دیوار پر چڑھے، ایک شب (لارو) اور فرمایا:

”اے بیٹے! ایک دروازہ تھا جسے میں پچانوے سال تک کھلنا تارہا، وہ ابھی کھلنے کو ہے، نہیں معلوم کہ میرے لئے باعثِ سعادت ہو گایا باعثِ بدختی اب میرے پاس جواب کا وقت کہاں؟“

حضرت محمد بن حامد بتاتے ہیں کہ حضرت احمد کے ذمہ سات سورہ قرض تھا۔ قرض خواہ قریب ہی تھے آپ نے اس وقت ہی میں ان کی طرف نظر اٹھا کر کہا:-

”اے اللہ! تو نے والداروں کے لیے مال رہن بطور دستاویز قرار دیا ہوا ہے اور یہ مال تو نے ان سے بروز مٹا ہی صوفیا میں سے ہیں۔ یہ بھی شروع میں اہلِ فتن و نجور میں سے تھے بعد میں تائب ہو گے۔“ (ابن عالی)

وصال 226 ہجری ہوا۔  
محمد کہتے ہیں کہ اسی وقت ایک شخص نے دروازے پر دستک دی اور کہا کہ احمد کے قرض خواہ کہاں ہیں؟ اور پھر اب کا قرضہ چکا دیا۔ اسی کے ساتھ آپ کی روح پرواز کر گئی اور آپ فوت ہو گئے۔ سن وفات 240ھ تھا۔ حضرت احمد بن ابواحسین حضرت احمد بن ابوالحواری رحمۃ اللہ علیہ

”غفلت سے بڑھ کر کوئی بھی نیند بھاری نہیں ہوتی، خواہشِ نفسانی سے بڑھ کر کوئی غلام نہیں ہوتی اور اگر تم غفلت کا بوجہ نہ پڑے تو خواہشاتِ نفسانی تم سے دور رہیں گی۔“

### ابوالحسن حضرت سری بن سقطی رحمۃ اللہ علیہ

بشر حافی کے دوستوں اور ساتھیوں میں سے تھے سری سقطی خلقِ خدا پر بہت ہمارا سب کے لیے ایجاد کرتے تھے۔ حضرت ابوالعباس بن مسروق رحمۃ اللہ علیہ بیان کرتے ہیں:

”مجھے اطلاع ملی کہ حضرت سری سقطی رحمۃ اللہ علیہ بازار میں تجارت کرتے ہیں۔ ایک دن معروف کرخی ان کے پاس آئے، ان کے ہمراہ ایک یتیم بچہ بھی تھا۔ کہنے لگے کہ اس یتیم بچے کے لئے کپڑا دے دو، حضرت سری سقطی کہتے ہیں کہ میں نے اسے کپڑے دیے تو حضرت معروف کرخی بہت خوش ہوئے اور فرمانے لگے کہ ”اللہ تعالیٰ تمہارے دل میں دنیا سے نفرت ڈال دے اور جس مصیبت میں بنتا ہوا سے تمہیں رہائی دے دے۔“

حضرت سری سقطی کہتے ہیں: ”اس بات کے بعد میں جب دکان سے نکلا تو دنیا سے زیادہ مجھے کوئی شے بری معلوم نہ ہو رہی تھی چنانچہ میری موجودہ حالت حضرت معروف کرخی کی برکت کی بنا پر ہے۔“

ابن حکماں نے ”وفیات الاعیان“ میں لکھا ہے کہ حضرت سری سقطی نے فرمایا: ایک موقع پر میں الحمد للہ کہہ بیٹھا تو تیس سال سے اس کی تلاذی کی خاطر استغفار کر رہا ہوں۔ آپ سے پوچھا گیا کہ وجہ کیا ہوئی؟ آپ نے بتایا ایک مرتبہ بغداد میں آگ بھڑک اٹھی۔ اسی دوران

کہتے ہیں کہ ابتداء میں رہن تھے۔ ایک رات برقی نیت سے ایک دیوار پر چڑھے، ایک شب (لارو) ایک سلسلہ ہے جو انہوں نے سیدنا امام جعفر صادقؑ سے لیے تھے۔

### تیسرا صدی کے عارف

### بشر حافی

مشائیر صوفیا میں سے ہیں۔ یہ بھی شروع میں اہلِ فتن و نجور میں سے تھے بعد میں تائب ہو گے۔ (ابن عالی)

وصال 226 ہجری ہوا۔

دشمن کے رہنے والے تھے حضرت سلیمان دارانی رحمۃ اللہ علیہ کی محبت پائی اور 230ھ میں وصال فرمایا۔ حضرت جنید بغدادی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ احمد بن ابوالحواری رحمۃ اللہ علیہ پھولوں کے گلہ سے کی طرح ہیں۔

حضرت احمد بن ابوالحواری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے:  
”جو شخص دنیا کی طرف نظر محبت سے دیکھتا ہے اور اس سے پیار رکھتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے دل سے یقین کا اور اور زہد نکال دیتا ہے۔“

آپ یہ بھی فرمایا کرتے تھے:  
”جس شخص نے اتباع رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بغیر کوئی کام کیا اسے اس سے کوئی فائدہ نہیں ہو گا۔“

ابو حامد حضرت احمد بن خضر و یہ بھی رحمۃ اللہ علیہ  
یہ خراسان کے اکابر مشائخ میں سے تھا اور ابوتر بخشی کی محبت میں رہے تھے۔ نیشاپور پنجھ توابو حفص کی زیارت کی اور پھر ابو زید بطامی رحمۃ اللہ علیہ زیارت کے لیے ”بطام“ روانہ ہو گئے۔ بہادری اور فتوحات میں بہت مشہور تھے۔ حضرت ابو حفص رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ میں نے احمد بن خضر و یہ سے زیادہ نہ کوئی باہم و دیکھا اور نہ ہی پچھے حال والا۔ حضرت بایزید جب بھی ان کا ذکر کرتے تو یوں کہتے ہیں ”ہمارے استاد احمد۔“

حضرت محمد بن حامد رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ میں اس وقت حضرت احمد بن خضر و یہ کے پاس تھا جب ان پر حالت

حضرت حارث محابسی سے سکھے اور خرقة خلافت مشہور صوفی بزرگ حضرت سری سقطی سے حاصل کیا جا پ کے حقیقی احوال ہی تھے۔

جذب و کیف کی انہائی منزیلیں طے کرنے کے باوجود حضرت جنید بغدادی ہمیشہ اختیاط اور ہوش کی حالت میں آپ کی عارفانہ عظمتوں پر تمام اولیائے کرام متفق ہیں۔ اس لئے آج بھی آپ کو سید الطائفہ (صوفیوں کے سردار) کا لقب سے یاد کیا جاتا ہے۔

تقریباً 8 سال کی عمر میں اپنے ماموں کی ہدایت پر حضرت جنید بغدادی مشہور فقیہہ حضرت ابوثورؑ کی خدمت میں عائز ہوئے اور شاگردی کی درخواست کی۔ حضرت ابوثورؑ حضرت امام شافعی کے شاگر درشید تھے۔ اس بات سے اندازہ لانا جاسکتا ہے کہ مسلک کے اعتبار سے حضرت جنید بغدادیؑ فقیر شافعی کے پیروکار تھے۔ حضرت ابوثورؑ نے آٹھ سال کے بعد سے عرصہ میں اپنا سارا علم حضرت جنید بغدادیؑ کو منتقل کر دیا۔ پھر اہل بغداد نے دیکھا کہ ایک بیس سال نوجوان بڑی اہانت کے ساتھ فتوے دیا کرتا تھا۔ بڑے بڑے صاحبان علم جن مسائل کی گہرا یوں تک نہیں پہنچ پاتے تھے ان مسائل تک حضرت جنید بغدادی کو سائی حاصل تھی۔ یہ قدرت کا عطیہ بھی تھا اور استادِ گرامی کی صحبوتوں کا فیض بھی۔

علم حدیث اور فقه حاصل کرنے کے بارے میں خود حضرت جنید بغدادی فرماتے ہیں یہ بھی میرے ماموں کی بات اور الافتات کا نتیجہ ہے کہ میں ان علوم کی طرف متوج ہوا۔ اگر حضرت سری سقطیؓ میری رہنمائی نہ فرماتے تو میں حدیث اور فرقہ سے نا آشنا رہ جاتا اور مروجہ تصوف کی پریقی گلیوں میں ساری زندگی بھکتا رہتا۔ میں ایک دن حضرت سری سقطیؓ کی

خدمت میں حاضر تھا۔ اچانک ماموں مجھ سے مخاطب ہوئے اور نہایت جذب کے لمحے میں فرمایا: "جنید میں حق تعالیٰ سے دعا کرتا ہوں کہ وہ تمہیں ایسا محدث بنائے جو علم تصوف سے بھی آگاہ ہو۔" آپ کے ماموں کی یہ دعا قبول ہوئی اور آپ دین اسلام میں علم و عمل کے درخششہ ستارے ثابت ہوئے۔ آپ کا وصال مبارک 302ھ میں ہوا۔

## ذوالنون مصری رحمۃ اللہ علیہ

مصر کے رہنے والے تھے۔ فقہہ میں مشہور فقیہہ مالک بن انسؓ کے شاگرد تھے۔ جامی ان کو نئیں صوفیا کہتے تھے۔ وہ سپہا شخص ہیں جنہوں نے تصوف کے مسائل کو مژو و کنایہ کی اصطلاحات میں بیان کیا تاکہ جو واقعہ ہیں وہی سمجھ سکیں اور اغیار کچھ سے سمجھیں۔ آہستہ آہستہ یہی طریقہ راجح ہو گیا۔ مسائل تصوف غزل کی صورت میں یار مزو و کنایہ کے پر دے میں بیان ہونے لگے۔

حضرت یوسف بن حسین رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ میں ایک دن حضرت ذوالنون مصری رحمۃ اللہ کی مجلس میں حاضر ہوا تھے میں آپ کے ہاں حضرت سالم مغربی رحمۃ اللہ آپنے اور حضرت ذوالنون سے پوچھا کہ آپ نے تو پہ کس بنا پر کی تھی؟ انہوں نے کہا یہ ایک عجیب کہانی ہے تم مانو گے نہیں! حضرت سالم نے کہا: آپ کو اپنے معبدوں کی قسم ضرور بتا میں۔

مجھے ایک شخص ملا جس نے مجھے اطلاع دی کہ میری دکان نئی گئی ہے چنانچہ میں نے الحمد للہ کہہ کر اللہ کا حفظ ادا ادا کیوں کہا تھا۔

سری سقطیؓ معروف کرنی کے شاگردو مرید اور جنید بغدادی کے پیر اور ماموں تھے۔ ان سے تو چھوپر مل ایسا کی طرح نیک و بد کا بوجھا پنے کندھوں پر اٹھاتا ہے وہ پانی کی طرح ہوتا ہے کہ جس پر تمام دلوں کی زندگی لا ہوا ہے اور اس کی طرح آگ کی طرح اسکی روشنی سب تک پہنچتی ہے۔

سری سقطیؓ نے 257ھ میں 98 سال کی حیات پا کر وصال فرمایا۔

## ابو عبد اللہ حضرت حارث بن اسد محابسی رحمۃ اللہ علیہ

جنید بغدادی کے دوستوں اور ساتھیوں میں سے تھے۔ انہیں محابسی اس لیے کہتے ہیں وہ مراقبہ اور لفس کے حاصل کا کمال درجہ اہتمام کرتے تھے۔ آپ اپنے دور میں علم، پرہیز گاری معاملات اور حال کے لحاظ سے اپنا شانی نیٹ رکھتا ہیں اور بصرہ کے تھے اور 243ھ کو بغداد میں وصال فرمایا۔

حضرت جنید رحمۃ اللہ سے یہ روایت ملتی ہے کہ آپ نے فرمایا تھا:

"ایک دن حضرت محابسی میرے قریب سے گزرے تو میں نے چرے پر بھوک کے آثار دیکھے۔ میں لے چکر کیا جان؟ کیا آپ پسند کریں گے کہ گھر میں تشریف لا کر کچھ کھائیں؟ آپ نے فرمایا ہاں، چنانچہ میں انہیں گھر لے گیا اور انہیں پیش کرنے کے لیے کچھ ڈھونڈنے لگا۔ گھر میں شادی سے آیا کچھ کھانا موجود تھا چنانچہ میں نے پیش کیا، آپ لے اس میں سے لئے گھر لے کر منہ میں کئی بار گھما یا پھر آپ انھوں کھڑے ہوئے اور دلیلیز پر پھیک کر چلے گئے۔

میں نے کئی دن بعد دوبارہ آپ کو دیکھا تو چھینکنے کی وجہ پوچھی آپ نے کہا مجھے بھوک لگی تھی میں چاہتا تھا کہ کیا کر آپ کو خوش کروں اور دلجوئی کروں لیکن کیا کروں؟ میرے اور اللہ کے درمیان یہ بات طے ہے کہ جس کھانے میں شک و شبہ ہو گا، میرے حلق سے نیچے نہیں جائے گا کچھ میں وہ لقمہ نگل نہ سکا، یہ بتاؤ کہ یہ کھانا کہاں سے ملا تھا؟ میں لے عرض کیا اس قربی گھر سے شادی کا کھانا آیا تھا۔ میں نے پھر درخواست کی کیا گھر پر رہنا پسند فرمائیں گے؟ فرمایا ہاں ٹھہروں گا۔ چنانچہ میں نے گھر سے روٹی کا ایک خلک لکڑا پیش کیا تو آپ نے کھاتے ہوئے فرمایا: جب بھی کسی درویش کو کھانا پیش کرو تو ایسا ہی ہونا چاہئے۔

## سید الطائفہ جنید بغدادی رحمۃ اللہ علیہ

خاندانی نام جنید بن محمد، کنیت ابوالقاسم۔ آپ نے فقہ کی تعلیم حضرت ابوثورؑ سے حاصل کی۔ تصوف کے روزو

ان کے رہنے والے تھے۔ روضات الجنات اور دوسرے تذکروں میں ان کے اشعار اور صوفیانہ اقوال لائل ہوئے ہیں۔

خواجہ عبداللہ انصاری نے کہا ہے:

سب سے پہلے ذوالنون مصری نے رمز و کنایہ میں بات کی جنید نے آکر اس علم کو مرتب کیا اور مزید ترقی دی اور میں متعدد کتابیں تصنیف کیں۔ جب نوبت شلی تک پہنچ گئی تو انہوں نے اس علم کو منہروں تک پہنچا دیا۔ شلی نے 334ھ آپ کا وصال 245ھ میں ہوا۔

اب علی رودباری

اساسنی نسل سے تھے خود کو نو شیروال کی اولاد کہتے تھے۔ جنید بغدادی کے مرید تھے۔ ابو عباس بن شریح سے فقہ اور اعلیٰ سے ادبیات کی تعلیم حاصل کی۔ ان کو شریعت، طریقت اور حقیقت کا جامع کہا جاتا ہے۔ 322ھ میں فوت 273ھ کو ہوا۔

ابو الفضل سراج طوی

مشہور کتاب المحمد کے مصنف ہیں جو تصوف کی قدیم اور معتبر کتابوں میں سے ہے۔ 387ھ میں فوت ائے۔ بہت سے مشائخ طریقت ان کے بلا واسطہ یا بالواسطہ شاگرد تھے۔

ابو الفضل سراج طوی

ابو فضل سراج کے شاگرد اور مرید مشہور عارف ابو سعید ابو الحیر کے استاد اور پیر تھے۔ 400ھ میں اوت ہوئے۔

ابو عبد اللہ رودباری

اب علی رودباری کے بھانجے تھے شام کے مشاہیر صوفیا میں شمار تھا۔ 396ھ میں فوت ہوئے۔

ابو طالب مکی

ان کی پیشتر شہرت ایک کتاب کی وجہ سے ہے جو انہوں نے علم تصوف میں تالیف کی تھی۔ اس کتاب کا نام "وقت القلوب" ہے اس کا شمار تصوف کی قدیم اور بہت معتبر کتابوں میں ہوتا ہے۔ ابو طالب کی نے 357ھ یا 372ھ ہجری میں انتقال کیا۔

حضرت ذوالنون نے کہا: میں مصر سے کسی بھتی کا ارادہ لیے نکل کھڑا ہوا جنگل میں پہنچا تو راستے ہی میں ہو گیا۔ بہری چیزیں تو دیکھا کہ ایک گھونسلے میں سے انہی چیزیں میں پر آگئی۔ میرے دیکھتے زمین میں شگاف ہو گیا، کیا، کیا، کیا۔ دو کوزے تھے ایک سونے کا اور دوسرا چاندی کا، ایک میں قوتل تھے اور دوسرے میں پانی۔ چیزیں کھائے چارہ تھیں اور ذکر الہی شروع کر دیا۔ اللہ کا شکر ہے کہ اس نے مجھے شرف قبولیت سے نواز دیا۔

اب محمد حضرت سہل بن عبد اللہ تستری رحمۃ اللہ علیہ

آپ صوفیا کے اماموں میں سے ایک تھے۔ پہیزگاری کے معاملات میں اپنی مثال آپ تھے، صاحب اکابر تھے۔ حضرت ذوالنون مصری رحمۃ اللہ علیہ کے لیے مکہ آئے تو ان سے ملاقات ہوئی۔ ایک روایت کے مطابق آپ کا اکابر کا اعلیٰ ہوا۔

حضرت طیفور بن عیسیٰ المعروف با یزید بسطامی رحمۃ اللہ علیہ

آپ کے دادا بھوی (آتش پرست) تھے پھر اسلام لے آئے۔ آپ تین بھائی تھے آدم، طیفور اور علی اور یہ سب کے سب زاہد اور عبادت گزار تھے۔ با یزید ان میں سب زیادہ صاحب عظمت تھے۔ آپ کا شمار اکابر صوفیا میں ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ وہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے صاف الالاں میں فی اللہ کی بات کی۔

با یزید بسطامی نے ایک دفعہ کہا کہ میں با یزید سے اس طرح نکل گیا ہوں جس طرح سانپ پہنچی سے نکل ہا۔ با یزید کی شطحیات کی وجہ سے کچھ لوگوں نے ان کی تحریر بھی کی ہے۔ لیکن جید صوفیا کہتے ہیں کہ وہ اصحاب سکر میں سے تھے۔ انہوں نے دہبائیں جذب و بے خودی کے عالم میں کہیں ہیں جن میں با ظاہر خلاف اسلام اور غلط دعوے کیے گئے ہیں۔ آپ کا وصال 261ھ میں ہوا اور دیگر حضرات نے 432ھ قرار دیا ہے۔

چوہٹھی صدی کے عارف

ابو بکر شبلی رحمۃ اللہ علیہ

جنید بغدادی کے شاگرد اور مرید تھے۔ حلاج سے بھی ملاقات تھی۔ مشاہیر صوفیا میں سے ہیں۔ اصل

## پانچویں صدی کے عارف

شیخ ابوالحسن خرقانی

مشہور ترین صوفیا میں سے ہیں۔ صوفیا حیرت انگیز داستانیں ان سے منسوب کرتے ہیں۔ کہا جائے کہ انہوں نے بازیزید بسطامی کی قبر پر جا کر بازیزید کی روح سے رابطہ پیدا کیا تھا اور اپنی مشکلات ان سے حل کرائی گیں (1150ء)۔ روئی کہتے ہیں

بوحسن بعد از وفات بازیزید  
از پس آن سالہا آمد پدید  
گاہ و بیگہ نیز رفتے بے نور  
برسر گورش نشستے با حضور  
تا مثال شیخ پیش آمدے  
تا کہ می گفتہ شکاش حل شدے

(بازیزید کی وفات کے رسول بعد ابوالحسن و تقوف قران کی قبر پر جا کر بیٹھتے اور متوجہ ہوتے تھے یہاں تک کہ میں نے سامنے آ کر انکی مشکلات حل کر دیں)۔

مولانا راوی نے اپنی مشنوی میں جگہ جگہ ان کا تذکرہ کیا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ مولانا راوی کو ابوالحسن خرقانی واقعی عقیدت تھی۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مشہور فلسفی بوعلی سینا اور مشہور عارف ابوسعید ابوالحیر سے ان کی ملاقات تھی۔ 425ھ میں فوت ہوئے۔

ابوسعید ابوالحیر

ابوسعید ابوالحیر مشہور ترین صوفیا میں سے ہیں۔ عمدہ احوال کے حامل تھے۔ ان کی رباعیاں بڑی شستہ ہیں۔ ان سے کسی نے پوچھا کہ تصوف کیا ہے؟ کہا کہ تصوف یہ ہے کہ جو کچھ تمہارے سر میں ہوا سے نکال دو، جو ہاتھ میں ہو وہ دے دو اور جو ہو سکے کوشش کرو۔ بوعلی سینا سے ملاقات تھی۔ ابوسعید عمل کی ضرورت اور اطاعت و معصیت کے بارے میں بیان کر رہے تھے۔ بوعلی نے یہ رباعی پڑھی۔

مائنیم بعفو تو تولا کردہ

وز طاعت و معصیت تبرا کردا  
آنجا کہ عنایت تو باشد باشد  
ناکرده چو کردا کردا چوں ناکردا  
(ہم تو یہ غنو سے محبت کرتے اور اسی پر بھروسہ کرتے ہیں طاقت و معصیت سے ہمیں کوئی سروکار نہیں جہاں  
اکرم ہو دہاں کردا اور ناکردا سب اعمال برابر ہیں)۔

ابوسعید نے فوراً کہا:

برغنو مکن تکیہ کہ ہرگز نبود  
ناکردا چو کردا، کردا چوں ناکردا  
(معافی کے بھروسے پر مت رہو۔ کیونکہ جو کچھ کیا ہوا ہوتا ہے اسے ناکردا نہیں سمجھنا چاہیے اور جو کچھ ناکردا ہو  
اسے کیا ہو انہیں سمجھنا چاہیے)

ابوسعید ابوالحیر کا انتقال 440ھجری میں ہوا۔

ابوالعلیٰ دقيق عیشاپوری

شریعت و طریقت کے جام شمار ہوتے ہیں۔ واعظ اور مفسر تھے۔ چونکہ ان کی مذاقاتوں میں گریہ بہت ہے اس  
لیے انکا لقب شیخ نوحد گر ہو گیا۔ 405 یا 412ھجری میں نوٹ ہوئے۔

ابوالحسن حضرت علی بن عثمان ہجویری

حضرت سید علی ہجویری 400ھ یا 401ھ میں غزنی کے ایک محلے "ہجویر" میں پیدا ہوئے۔ آپ کی کنیت ابوالحسن  
تھی اور شجرہ نسب براہ اور است حضرت سیدنا امام حسین تک پہنچتا ہے۔

حضرت سید علی ہجویری نے حصول علم کی خاطر بڑی مشقتیں برداشت کی ہیں۔ کی بارہ بھرت کی، کبھی فرغانہ کو پنا  
مکن بنایا، کبھی خراسان جا پہنچا اور کبھی ماوراء النہر کی سکونت اختیار کی۔ جہاں بھی کسی فاضل کا پاتاما، اسی کی خدمت میں حاضر  
ہو گئے۔ اس لئے کوئی نہیں جانتا کہ حضرت سید علی ہجویری کے اساتذہ کی تعداد کتنی ہے؟ پھر بھی مشہور ہے کہ نہ ہی علم میں  
آپ کے استاد حضرت شیخ ابوالقاسم گرجانی تھے۔

حضرت شیخ ابوالقاسم گرجانی کا معروف قول ہے..... "فقر کے راستے میں مرشد کی رضا جوئی سے بڑھ کر کوئی  
دوسری چیز نہیں ہے۔ پس فقیر کو چاہے کہ ہر وقت مرشد کو اپنے پاس ہی سمجھے۔"

مرشد کے بارے میں حضرت شیخ ابوالقاسم گرجانی کا یہ قول بھی شہرت رکھتا ہے..... مرشد میں خواہشات نفسانی  
کے دریا کے پار اتنے کی صلاحیت موجود ہونی چاہیے۔ اگر مرشد ماہر تیراک نہ ہو تو ایک دن خود بھی ذوبے گا اور مرید کو بھی

لے دو بے گا۔

بیل کی نشانی ہے۔“

حضرت سید علی ہجویریؒ اپنے پیر و مرشد کے بارے میں فرماتے ہیں ..... ”میرے شیخ رئی صوفیوں (دکانداروں) کے ساتھ بڑی سختی سے پیش آتے تھے۔ میں نے ان سے بڑھ کر کوئی شخص بیت ناک (پر جلال) نہیں دیکھا۔ ایک دن میں مرشد کے ہاتھ دھلا رہا تھا۔ دفعتاً مجھے یہ خیال نزرا کہ جب سارے کام تقدیر پر تمحص ہیں تو پھر ہم لوگ غلاموں کی طرح اس کی خدمت میں کیوں مصروف رہتے ہیں؟

پیر و مرشد نے میری طرف دیکھا اور نہایت شیریں لجھ میں فرمایا..... بیٹا! جو کچھ تمہارے دل میں بھی سب معلوم ہے مگر ہر حکم کے لیے ایک سبب ہوا کرتا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ تاج و تخت کسی کے دکرے تو پہلے اس میں تاج و تخت کے سنبھالنے کی صلاحیت پیدا کر دیتا ہے۔ اور پھر وہی خدمت اس کی بزرگی اس بب بن جاتی ہے۔“

حضرت شیخ ابوالفضلؒ نے چھپن سال تک ایک ہی لباس زیب تن کیا۔ آپ کسی تکف کے بغیر اپنے جامے میں اندکا کیا کرتے تھے۔ پھر پوندوں کی تعداد اس قدر بڑھی کہ اصلی کپڑے کا نشان تنک باقی نہ رہا۔ یہ تھے وہ مرد کامل حضرت شیخ ابوالفضل محمد بن حلیؒ جن کی آغوشِ محبت میں حضرت سید علی ہجویریؒ نے روحانی بیت حاصل کی۔

حضرت سید علی ہجویری نے اپنی تصنیف ”کشف الاسرار“ میں بہت سے عجائب از زمانہ کا ذکر کیا ہے ایک مقام پر اُفرماتے ہیں۔

”غزنی میں ایک پیر مرد تھے۔ ان کا نام شیخ بزرگ تھا اور وہ اپنے کردار میں بھی حقیقتاً بزرگ ہی تھے۔ ایک دن شیخ بزرگ نے مجھ سے فرمایا۔

”علیؒ کوئی ایسی کتاب لکھ کر زمانے میں تیری یاد گارہ جائے۔“  
اس وقت میری عمر صرف بارہ سال تھی۔ ایک بچے سے کسی یاد گار تصنیف کا ذکر کرنا بڑا عجیب تھا۔ میں نے اپنی بیت کا اظہار کرتے ہوئے عرض کیا۔ حضرت میں ابھی اس قابل کہاں ہوں؟ نہ مجھے علم حاصل ہے اور نہ میں اپنی کم عمری کے سب علم کے روزوں کو بچھ سکتا ہوں پھر آپ کے حکم کی تعییں کس طرح ہو سکتی ہے؟“

شیخ بزرگ نے جواب فرمایا۔ ”علیؒ کچھ بھی ہو تجھے کتاب لکھنی ہی پڑے گی۔“  
میں نے کچھ دن پہلے ہی ایک کتاب تحریر کی تھی۔ شیخ بزرگ کے اصرار پر وہی کتاب ان کی خدمت میں پیش کر دی۔

شیخ بزرگ کتاب کا مطالعہ کرتے رہے اور میں دل ہی دل میں شرمندہ ہوتا رہا کہ ایک بچے کی تحریر پڑھ کر ان کا کیا تاثر ہو گا؟ آخر کتاب ختم ہوئی اور شیخ بزرگ مجھ سے مناطب ہوئے ..... علیؒ اتو دین کے معاملے میں بڑا بزرگ ہو گا۔  
شیخ کا ارشاد سن کر کچھ دیر تک تو مجھے اپنی ساعت پر یقین ہی نہیں آیا۔ میں جیرت میں ڈوبا ہوا کسی مجھتے کی طرح

ایک بار حضرت سید علی ہجویریؒ اپنے استاد گرامی حضرت ابوالقاسم گرگانیؒ کے دیدار کو حاضر ہوئے۔

حضرت شیخ طوس کی ایک مسجد میں تہا بیٹھے تھے اور مسجد کے ستون سے باتیں کر رہے تھے۔ حضرت سید علی ہجویریؒ ہیں۔ میں نے اپنے کانوں سے سنا۔ حضرت شیخ کوئی واقعہ ستون سے بیان کر رہے تھے میں کچھ دیر غاموش کر رہا تھا۔ جب استاد گرامی اپنی بات مکمل کر چکے تو میں آگے بڑھا۔ خدمتِ عالیہ میں سلام پیش کرنے کے بعد میں نے عمل کیا۔

حضرت شیخ علی ہجویریؒ کا کلام تھے؟ یہاں مسجد میں تو کوئی دوسرا شخص موجود نہیں ہے۔  
حضرت شیخ ابوالقاسم گرگانیؒ نے جواب فرمایا..... بیٹا! اس وقت اللہ نے مسجد کے ستون کو قوتِ کوہاں مطابق

ہے۔ اس نے مجھ سے ایک بات پوچھی تھی میں اسی سوال کا جواب دے رہا تھا۔

حضرت سید علی ہجویریؒ فرماتے ہیں کہ استاد گرامی کا جواب سن کر مجھے اس ستون کا واقعہ یاد آگیا۔ حضرت ابوالقاسم گرگانیؒ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرقاً میں رویا کرتا تھا۔ مسجد نبوی کی تعمیر سے پہلے رسالتِ آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھروسے کا ایسی ستون سے بیک لگا کر خطبہ دیا کرتے تھے۔ پھر جب منبر تعمیر ہو گیا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منبر پر کھڑا جمعہ کا خطبہ دیا تو بھجور کا وہ ستون رو نے لگا۔ اس کے رو نے کی آواز اتنی تیز تھی کہ تمام حاضرین مسجد نے سنی۔ آقا۔

علوم ظاہر کی تکمیل کے بعد حضرت سید علی ہجویریؒ حضرت ابوالفضل بن حسین تھنیؒ کے دستِ حق پرست ہوئے۔ حضرت ابوالفضل کا روانی سلسلہ مشہور بزرگ حضرت جنید بغدادی سے متا ہے۔ حضرت سید علی ہجویریؒ اپنے طریقت کے بارے میں فرماتے ہیں۔

”ایک بار میرے شیخ ”بیت الجن“ سے دمشق تشریف لے جا رہے تھے میں بھی حضرت کے ہمراہ تھا۔ الحال سے رات کو تیز بارش ہوئی تھی جس کی وجہ سے پورا علاقہ کچھ سے بھر گیا تھا اور مسافروں کو چلنے میں بہت دشواری پیش آ رہی تھی۔ چلتے چلتے اچانک میری نظر حضرت شیخ کے پائے مبارک پر پڑی اور میں حیران رہ گیا۔ حضرت شیخ کا پا جامد اور مکمل طور پر کچھ سے محفوظ تھا۔

”شیخ محترم! یہ کیا ہے؟“ میں نے ڈرتے ڈرتے عرض کیا۔ اس واقعہ کی مجھ پر بہت بیت طاری تھی۔  
جب میں پیر و مرشد نے فرمایا..... ”سید! جب سے میں نے اپنی فنی کی اور تو کل اختیار کیا، اسی دن سے اللہ نے میرے قدموں کو ان آلات کوں سے بھی پاک کر دیا ہے۔“

حضرت شیخ ابوالفضلؒ اپنے مریدوں کو کم گوئی اور کم خوابی کی بہت تاکید کیا کرتے تھے۔  
حضرت سید علی ہجویری نے اپنی شہرہ آفاق تصنیف ”کشف المحجوب“ میں ایک مقام پر اپنے پیر و مرشد کا یقول مبارک نقل کیا ہے:

”غلبے کے سوانح سوؤ..... اور جب جا گو تو پھر سونے کی کوشش نہ کرو۔ کیونکہ یہ مرید کے واسطے حرام ہے اور

شیخ کے سامنے بیٹھا رہا۔

شیخ نے میری دلی کیفیت کو محسوس کر لیا تھا۔ اس نے ایک بار پھر وہی الفاظ دہرائے ..... انشاء اللہ اینماں ہو گا۔

پھر مجھے یقین آیا کہ شیخ بزرگ نے میری طفلا نے تحریر کو نظر انداز نہیں کیا ہے۔ ..... حق تعالیٰ نے چاہ تو سارا

ان دعاؤں کی تاثیر دیکھے گا۔

پھر ایسا ہی ہوا۔ حضرت شیخ علی ہجویریؒ بر صیری پاک وہند کے اتنے بڑے بزرگ ثابت ہوئے کہ ایک ہزار مال

گزر جانے کے باوجود آپ کا فیضِ روحانی رویہ اول کی طرح جاری و ساری ہے۔ شیخ بزرگ نے جس کتاب کے تحریر کے پر اصرار کیا تھا دراصل وہ ”کشف المحجوب“ تھی۔ شیخ بزرگ کی چشمِ معرفت پر یہ بات روشن تھی کہ یہی بارہ سال پہلے جوان ہو کر ایک ایسی کتاب تحریر کرے گا جسے تصوف کی دنیا میں شہرت و دام حاصل ہوگی۔

پیر درمشرد کے حکم سے سلطان محمود غزنوی کے دور میں لاہور تشریف لائے۔ آپ نے تبلیغِ اسلام کے لیے ہڈیاں اذیتیں برداشت کیں۔ حضرت علی ہجویریؒ کا شماران صوفیائے عظام میں ہوتا ہے جن کا ہر عمل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تابع تھا۔ لوگ فرطاعقیدت میں آپ کو ”داتا گنج بخش“ کہہ کر پکارتے ہیں۔ آپ کا وصال مبارک 465ھ میں ہوا۔

خواجہ عبد اللہ انصاریؒ

معروف ترین اور بڑے عبادت گزار صوفیا میں سے تھے ان کے منحصر فقرے مناجات میں اور شستہ و بامزہ رہا مالا موجود ہیں۔ اور خواجہ عبد اللہ کی شہرت زیادہ تر انہیں کی وجہ سے ہے۔

ان کا ایک مفہوم ہے: در طفیلی پستی، در جوانی متی، در پیری ستی، پس گے خدا پرستی؟ ایک اور معلوم ہے۔ بدی را بدی کردن سکساری است، نیکی را نیکی کردن خرخاری است، بدی را نیکی کردن کا رخواجہ عبد اللہ انصاری است۔

یہ ربائی بھی انہیں کی ہے:

عیب است بزرگ بر کشیدن خود را  
از جملہ خلق بر گزیدن خود را  
از مرد مکب دیدہ باید آموخت  
دیدن ہم کس راوندیدن خود را

(دون کی لینا اور سب سے اپنے آپ کو بڑا سمجھنا بہت برقی بات ہے۔ آنکھ کی پتلی سے سبق سیکھنا چاہیے جو سب کو دیکھتی ہے مگر خود کو نہیں دیکھتی)۔

## امام محمد غزالیؒ

معروف ترین علمائے اسلام میں سے ہیں۔ شرق سے غرب تک ان کی شہرت کا آوازہ بلند ہے۔ جامع معقول و اقول تھے۔ جامعہ نظامیہ بغداد کے رئیس الجامعہ اور اپنے زمانہ کے اعلیٰ ترین نذیبی عہدہ پر فائز رہے لیکن انہوں نے یہ اُس کیا کہ نہ ان کا علم ان کے روحانی اطہیناں کے لیے کافی ہے اور نہ ان کا منصب چنانچہ وہ روپوش ہو کر تہذیب و تزکیہ اُس میں مشغول ہو گئے۔

دس سال بیت المقدس میں اپنے جانے والوں کے ہاں دور گزارا۔ انہیں ایام میں ان کی توجہ تصوف اور عرفان کی طرف ہو گئی۔ پھر آخری عمر تک کوئی منصب اور عہدہ قبول نہیں کیا۔ ریاضت میں ایک مدت گزارنے کے بعد اپنی مشہور کتاب ”احیاء علوم الدین“ تالیف کی۔ 505ء میں اپنے اصل وطن طوس میں وفات پائی۔

## چھٹی صدی کے عارف

### میں القضاۃ ہمدانیؒ

بڑے جو شیلے صوفیوں میں سے ہیں۔ محمد غزالی کے چھوٹے بھائی احمد غزالی کے مرید تھے۔ احمد غزالیؒ ”بھی صوفیا میں سے ہیں۔ انہوں نے بہت سی کتابیں تصنیف کیں۔ ان کے اشعار پر اظف اور خوشنما ہیں لیکن شیطحیات سے خالی نہیں۔ اسی بنابر ان پر کفر کا فتویٰ لگا اور قتل کیے گئے۔ لاش کو جلا کر خاک کو برپا کر دیا گیا۔ 533 ہجری کی درمیانی مدت میں قتل ہوئے۔

### سنائی غزنویؒ

مشہور شاعر ہیں۔ ان کے اشعار میں تصوف کے دقيق مسائل کا بیان ہے۔ مولانا روم نے اپنی مشنوی میں انکے اقوال پیش کیے ہیں اور ان کی شرح کی ہے۔ چھٹی صدی کے نصف اول میں فوت ہوئے۔

کچھ دن بعد معتبر شہادتوں سے اس بات کی تصدیق ہو گئی کہ دوسرے شہروں میں رمضان کا چاند نظر آگیا تھا۔  
اُب بات دور راز کے علاقوں میں بھی مشہور ہو گئی کہ ساداتِ عجم میں ایک مبارک بچہ پیدا ہوا ہے جو رمضان میں دن کے  
اُنکے دو دن نہیں پیتا۔

خود حضرت غوث العظیم نے بھی اپنے ایک شعر میں اسی واقعے کی طرف اشارہ کیا ہے۔ میرے ابتدائی حالات  
کے اکر سے تمام عالم بھرا ہوا ہے اور میرا گھوارے میں روزہ رکھنا مشہور ہے۔

حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی نے 26 سال کی عمر میں علم قرأت، علم فقیر، علم حدیث، علم کلام، علم نعمت، علم  
اب، علم نحو، علم عروض، علم مناظرہ، علم تاریخ کی تکمیل کی۔ جب آپ نے فتویٰ دینا شروع کر دیا تو علمائے ظاہر کی صفوں  
میں مل چلی چک گئی۔

عبدال قادر جیلانی ”نے بے شمار ارتاؤ سے علم شریعت اور اس وقت کے مروجہ فنون حاصل کئے۔ آپ کا  
شائری اختیار کرنے اور بزرگوں کی خدمت میں نیازمندی ظاہر کرنے کا انداز بھی برا عجیب تھا۔ اگر کسی بزرگ کی محبت  
میں چند لمحے بھی گزارتے تو اپنے اساتذہ کی فہرست میں شامل کر لیتے۔ اگر کسی اہل علم سے ایک سوال بھی کرتے تو وہ شخص  
مر بھر کے لیے آپ کا استاذ قرار پاتا۔ یہی وجہ ہے کہ ان حضرات کی تعداد ہزاروں تک پہنچ جاتی ہے جن سے غوث العظیم  
(یعنی یا بھوئے۔ آپ نے طریقت کی تعلیم حمد بن مسلم سے حاصل کی۔

آخر شدید ریاضتوں اور طویل بحبوہوں کے بعد حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی حضرت ابوسعید مبارک محرمی کی  
خدمت میں حاضر ہوئے۔ قاضی ابوسعید مبارک ”حضرت امام احمد بن حنبل“ کے کتب فرقے تعلق رکھتے تھے۔

غوث العظیم گود کیکہ کر حضرت قاضی ابوسعید مبارک ”نے فرمایا۔ بس! اے جان بے قرار! اب گوشہ نشین ہو جا!  
شیخ! یہ دل مضطرب کسی ایک جگہ بیٹھنیں دیتا۔ حضرت عبدال قادر جیلانی نے عرض کیا۔

”جب تیرا دل ہی قرائیں پکڑے گا تو پھر مخلوقِ خدا تھے کس طرح فیضیاب ہو گی؟“ حضرت قاضی ابوسعید  
مارک محرمی نے فرمایا۔

مرشدی! میں نجات چاہتا ہوں۔ حضرت عبدال قادر جیلانی نے دوبارہ عرض کیا۔ ”اللہ نے تجھے تو نجات بخش  
دی۔ اب ان شکستہ حالوں کا خیال کر جو نجات کی تلاش میں درد بھلک رہے ہیں،“ قاضی ابوسعید مبارک نے فرمایا:  
پھر وہ نیک ساعت آپنی جب حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی ”حضرت قاضی ابوسعید“ کے دستِ مبارک پر بیت  
ہو گئے۔

رسم بیت ادا ہونے کے بعد پیر مرشد نے حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی کو اپنے ہاتھ سے کھانا کھلایا۔  
اس واقعے کا ذکر کرتے ہوئے حضرت غوث العظیم فرماتے ہیں۔ حضرت ابوسعید مبارک محرمی نے مجھے کھانا  
تو اس وقت بھی کھایا تھا جب میں ”بر ج عجیب“ میں مقیم تھا اور فاقہ کشی کی حالت میں کئی دن گزر گئے تھے..... مگر یہ کھانا اس  
کھانے سے بہت مختلف تھا۔ پیر مرشد کا عطا کردہ ایک لقمه شکم میں جاتے ہی عجیب کیفیت پیدا کر دیتا تھا۔ ہر لقے کے

ثمنہ پیل کے نام سے مشہور ہیں۔ مشہور عارفوں اور صوفیوں میں سے ہیں۔ ان کی قبر ایران والی (فارسی)  
سرحد کے نزدیک تربت جام نامی قصبه میں ہے۔ اپنی اس دویتی میں خوف درجا کا مضمون باندھا ہے:

غره مشوکه مرکب مردان مرد را  
در سلگاخ پادیہ پیا بریدہ اند  
نومید ہم مباش کہ رندان جرم نوش  
ناگہ بیک ترانہ بہ منزل رسیدہ اند  
احمد جامی 536 ہجری کے قریب فوت ہوئے۔

### محبوب سجانی حضرت عبدال قادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ

غوث العظیم صحیح النسب سید تھے، والد محترم کی طرف سے بارہویں پشت میں آپ کا سلسلہ حضرت نبی (صلواتہ اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے  
حسن سے مل جاتا ہے۔ آپ کا خاندانی نام محمد عبدال قادر اور لقبِ محی الدین (مدحہ کو زندہ کرنے والا) تھا۔ آپ کی ولادت  
407ھ میں ہوئی۔ آپ کا آبائی محل ایران کا ایک قدیم قصبه جیلان ہے۔

آپ رمضان المبارک کی پہلی تاریخ کو دنیا میں تشریف لائے۔ اسی رات آپ کے والد محترم حضرت ابو صالح  
نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو خواب میں دیکھا۔ سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے صحابہ کرام اور اولیاء معلمین  
کے ساتھ تشریف لائے ہیں اور فرمारہے ہیں:  
”اے ابو صالح! تجھے اللہ تعالیٰ نے فرزندِ صالح عطا فرمایا ہے وہ میرے بیٹے کے ماند ہے اور اولیاء میں اس  
مرتبہ بہت بلند ہے۔“

آپ کی پیدائش کی رات ایک عجیب و غریب واقعہ پیش آیا۔ معتبر مؤرخین نے لکھا ہے کہ اس رات ہر ہم  
میں جس قدر بچہ پیدا ہوئے وہ سب کے سب اڑ کے تھے وہ پھر تمام اڑ کے جوان ہو کر ولایت کی منزل تک پہنچ۔  
آپ کی والدہ ماجدہ فرماتی ہیں کہ عبدال قادر رمضان المبارک میں پیدا ہوئے اور انہوں نے پورا مہینہ دن کے  
وقت دو دن نہیں پیا۔ دوسرے سال گھرے بادل ہونے کی وجہ سے رمضان کا چاند نظر نہیں آس کا اور لوگ شبہ میں پڑ گئے ۲۴  
قرب دھوار کے چند لوگوں نے حضرت شیخ عبدال قادر گی و والدہ ماجدہ سے دریافت کیا۔

”سیدہ! کیا تمہیں رویتِ بلال کی کوئی خبر ملی ہے؟“  
جواب میں سیدہ نے فرمایا آج میرے عبدال قادر نے خلاف عادتِ دن کے وقت دو دن نہیں پیا ہے اس  
سمجھتی ہوں کہ آج پہلا روزہ ہے۔

## شیخ جمیل الدین کبریٰ

مشائیر اکابر صوفیا میں سے ہیں۔ صوفیا کے بہت سے سلسلے ان سے چلتے ہیں۔ شیخ روز بہان بھلی کے شاگرد، اور داماد تھے۔ ان کے اپنے شاگردوں اور مریدوں کی تعداد بہت تھی۔ انہیں میں مولا ناروم کے والد بہاول الدین بھی کہی

خوارزم میں رہتے تھے، اسی زمانے میں خوارزم پرمگلوں نے حملہ کیا تھا۔ انہوں نے شیخ جمیل الدین کو پیغام بھیجا کہ اپ اور آپ کے الی خاندان شہر سے چلے جائیں تاکہ محفوظ رہیں۔ شیخ جمیل الدین نے جواب میں کہلا بھیجا کہ میں امن و راست کے دنوں میں الی شہر کے ساتھ رہا ہوں۔ اب یہ نہیں ہو سکتا کہ مصیبت کے وقت انہیں چھوڑ کر چلا جاؤں چنانچہ اسیار جائے اور الی شہر کے ہمراہ مردانہ و اڑتتے ہوئے شہید ہو گئے۔ یہ واقعہ 616 ہجری میں پیش آیا۔

## شیخ فرید الدین عطار

درجہ اول کے اکابر صوفیا میں سے ہیں۔ ان کی تصانیف نظم اور نثر دونوں میں ہیں۔ صوفیا کے حالات میں ذکرہ الاولیاً لکھی جس کا آغاز حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے حالات سے کیا اور خاتمه حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کے حالات پر یہ کتاب بعد کی کتابوں کا ماذر ہی ہے۔ اور اسی طرح انکی کتاب ”منطق الطیر“ تصوف کا شاہکار ہے۔

مولانا روی نے اتنے اور سنائی کے بارے میں کہا ہے:

عطار روح بود سنائی دو چشم او  
ما از پی سنائی د عطار می رویم  
(عطار روح تھے اور سنائی ان کی آنکھیں، ہم سنائی اور عطار ہی کے نقشِ قدم پر چلتے ہیں)

مولانا روی ہی نے کہا ہے:

هفت شہر عشق را عطار گشت  
ماہنوز اندر خم یک کوچہ ایم  
(عطار نے عشق کے سات شہروں کی سیر کی ہے۔ ہم اب تک ایک گلی کے موڑ پر ہیں)

عشق کے سات شہروں سے مولانا روی کی مراد ان سات وادیوں سے ہے جن کی تشریح خود عطار نے ”منطق الطیر“ میں کی ہے۔

محمود بیسٹری گشن راز میں کہتے ہیں:

مرا از شاعری خود عار ناید

ساتھ مجھے محوس ہوتا کہ میرا باطن نور سے بھر گیا ہے۔ وہ ایک عام سادہ ہی غذا تھی مگر اس کی لذت بیان نہیں کی ہے بلکہ بہترین کھانے بھی پیچھے تھے۔

حضرت قاضی ابوسعید مبارک<sup>ر</sup> نے حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی<sup>ر</sup> کو خرقہ ولایت عطا کرتے ہوئے (۱۶) ”عبدالقدار ایہ وہ خرقہ ہے جو رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو عطا کرنا۔ پھر ان سے حضرت حسن بصری<sup>ر</sup> کو عطا ہوا تھا۔ اس کے بعد حضرت جیب عجمی<sup>ر</sup>، حضرت شیخ داؤد طالبی<sup>ر</sup>، حضرت شیخ ابو الحسن علی<sup>ر</sup> سے ہوتی ہوئی یہ مقدس امامت محسن<sup>ر</sup> ..... اور اب میں یہ امانت تھمارے پرداز کر رہا ہوں۔ اللہ اس کی حفاظت کرے اور تمہیں اپنے بیرون طریقت کے لائل قدم چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔“

حضرت قاضی ابوسعید مبارک محرمی<sup>ر</sup> کا الجہہ اس قدر اڑاگنیز تھا کہ حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی<sup>ر</sup> پر رفت طاری ہو گئی۔ ایک موقع پر حضرت غوثاً عظیم<sup>ر</sup> نے اپنی اس کیفیت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا۔

”ریاضتوں اور مجاہدوں کے دوران مجھ پر عجیب عجیب اسرار مکشف ہوتے تھے۔ پھر جب خرقہ ولایت دل و نظر کی دنیا ہی بدل گئی۔ اس قدر تجلیات الہی کا ظہور ہوا کہ ان کا شماری ممکن نہیں تھا۔“

آپ نے اپنے پیر و مرشد حضرت قاضی ابوسعید مبارک محرمی<sup>ر</sup> کے درس سے وعظ کا آغاز فرمایا تھا۔ آپ کے وعظ بڑے پتاشیر ہوتے تھے۔ ہر طرح کے لوگ اس میں شرکت کرتے تھے۔ بعض اوقات حاضرین کی تعداد متعدد تھی جاتی تھی۔ 400 کا تبل قلم دوات لیے بیٹھے رہتے تھے اور جو لفظ شیخ کی زبان مبارک سے لکھتا سے فوراً لکھ لیتے۔

شیخ رحمۃ اللہ علیہ کے مواعنہ کے دو مجموعے ”فتح الغیب“ اور ”فتح ربیانی“ اب بھی دستیاب ہیں۔ آپ کی دو مشہور تصانیف ”غینۃ الطالبین“ اور ”الفیوضات الربیانیہ“ ہیں۔

محبوب سجنی سرکار کے وعظوں میں اگر ایک تاثیر تھی تو ان کے اخلاق میں ایک کشش۔ شیخ ابوالمعن مظلہ منصور ابن المبارک کہا کرتے تھے کہ میری آنکھ نے کسی کو سیدنا شیخ محبی الدین عبدالقدار سے بڑھ کر خلیق، وسیع الصدر کریم النش، نرم دل اور حافظ عہد و بیان نہیں دیکھا۔ جلالتِ قادر اور علومِ مزارت کے باوجود آپ ہرچوٹے بڑے کی عزت کرتے تھے۔ کمزوروں کے ساتھ بیٹھتے۔ فقیروں کی تواضع کرتے۔ لیکن کبھی کسی امیر کے لیے کھڑے نہ ہوتے نہ کبھی کسی وزیر یا سلطان کے در پر جاتے۔

## ساتویں صدی کے عارف

اس صدی میں بھی بہت سے بلند پایہ صوفی گزرے ہیں۔ ہم ان میں سے چند ایک کا اکے سالی وفات کی ترتیب کے لحاظ سے مذکور ہے:

عربی زبان میں ان کے عارفانہ اشعار کا فارسی میں حافظہ کے کلام سے مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔ گی الدین ابن عربی ان فارغ سے کہا کہ تم خود اپنے کلام کی شرح لکھو۔ ابن فارض نے جواب دیا کہ آپ کی کتاب ”فوحات مکیہ“ اے اشعار کی شرح ہے۔

ابن فارض ان لوگوں میں سے ہیں جن کے روحانی حالات غیر معمولی تھے۔ غالباً ان پر جذب کی حالت طاری اور اپنے پیشتر اشعار اسی عالم میں کہے۔  
ابن فارغ نے 632 ہجری میں آخرت کا سفر کیا۔

### حضرت خواجہ معین الدین چشتی

حضرت خواجہ معین الدین چشتی ”نسلی اعتبار سے صحیح النسب سید تھے۔ آپ کا شجرہ عالیہ بارہ واسطوں سے مولا علیؑ سے ہے۔ کہتے ہیں کہ ہر سال مکہ اور مدینہ کی زیارت کے لیے جایا کرتے تھے۔ شیخ عبدالقادر جیلانیؑ سے ملاقاتی ہیں۔ ان کے ہم نشین تھے۔ الدگر ای خواجہ غیاث الدین حسنؑ بہت دولت مند تاجر اور با اثر شخص تھے۔ کثرتِ مال کو قرآن حکیم میں سب سے براقت نہ (اردیا گیا ہے) مگر خواجہ غیاث، صاحبِ ثروت ہونے کے ساتھ ساتھ ایک عابد و زاہد انسان بھی تھے۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے ایک دولت مند گھرانے میں بڑے ناز نعم کے ساتھ پروش پائی مگر کہنے والے کہتے ہیں کہ عیش و عشرت کی (اوائی کے باوجود حضرت خواجہ معین الدین چشتی میں بچپن ہی سے ایک محیب انداز کی قافت تھی۔

آپ کے والد بزرگوار نے 551ھ میں وفات پائی اس وقت خواجہ معین الدین چشتی کی عمر پندرہ سال تھی۔ انکل ایک سال گزر رہو گا کہ آپ کی والدہ ماجدہ حضرت بی بی نور بھی خالق حقیقی سے جاتی۔ تہائی کی داستان مکمل ہو گئی۔ اب حضرت خواجہ معین الدین چشتی اس دنیا میں اکیلے تھے۔ آپ کے روحانی سفر کا آغاز حضرت ابراہیم قدوسیؑ سے ملاقات کے بعد شروع ہوا۔ حضرت ابراہیم قدوسیؑ سے ملاقات کے بعد آپ نے اپنا سارا مال و متنع اللہ کی راہ میں خرچ کر دیا اور تحصیل علم کی طرف متوجہ ہوئے۔ آپ نے خراسان سے نکل کر سب سے پہلے مشرق کا سفر اختیار کیا۔ ان دنوں لٹر قند اور بخار اسلامی علوم و فنون کے اہم مرکز سمجھے جاتے تھے۔ یہاں حضرت خواجہ نے سب سے پہلے قرآن کریم حفظ کیا، پھر تفسیر، فقہ، حدیث اور دوسرے علوم ظاہری میں مہارت حاصل کی۔ آپ کے اساتذہ میں کون کون بزرگ شامل تھے اس کا صحیح علم تو کسی کو نہیں مگر بعض روایتوں سے اتنا ضرور پتا چلتا ہے کہ آپ کے استادوں میں مولانا حسام بخاریؑ بھی تھے جن سے حضرت خواجہ نے قرآن کریم حفظ کیا تھا۔

علوم ظاہری کی تکمیل کے بعد حضرت خواجہ معین الدین چشتی مرشدِ کامل کی تلاش میں نکل کھڑے ہوئے۔ آپ کے قدم بے اختیاری کے عالم میں خانقاہ چشتی کی طرف کھنچتے چلے گئے۔ ”چشت“ خراسان کے اطراف میں ایک چھوٹا سا قصبہ تھا۔ اس خانقاہ میں آ کر آپ حضرت عثمان ہرودیؑ کے ہاتھ پر دست بیعت ہوئے۔ اپنے مرشد کے زیر سایہ جب آپ اپنی روحانی منازل مکمل کر چکے تو حضرت عثمان ہرودیؑ، حضرت خواجہ معین

کہ در صد قرن چوں عطار ناید  
(جسے اپنی شاعری پر اس لیے شرم نہیں آتی کہ عطار جیسے با کمال کہیں ہزاروں برس میں بیدا ہوتے ہیں)  
عطار، مجد الدین بغدادی کے شاگرد اور مرید تھے۔ مجد الدین، شیخ محمد الدین کبریٰ کے متولیین میں سے ہیں۔ یہ شہر انہیں کے نام سے منسوب ہے۔  
عطار مغلوق فتنہ کے زمانے میں فوت ہوئے۔

### شیخ شہاب الدین سہروردی

تصوف کی مشہور اور بلند پایہ کتاب ”عوارف المعارف“ کے مصنف ہیں۔ نبساً حضرت ابو بکر صدیقؓ کی اوایل سے ہیں۔ کہتے ہیں کہ ہر سال مکہ اور مدینہ کی زیارت کے لیے جایا کرتے تھے۔ شیخ عبدالقادر جیلانیؓ سے ملاقاتی ہیں۔ شیخ سعدی شیرازی اور مشہور شاعر مکال الدین اصفہانی ان کے مریدوں میں سے تھے۔ سعدی ان کے مکالم کہتے ہیں:

|     |       |        |        |      |      |
|-----|-------|--------|--------|------|------|
| مرا | شیخ   | دانائے | مرشد   | شہاب |      |
| ”و“ | اندرز | فرمود  | برادئے | آب   |      |
| مکی | اینکہ | در نفس | خود    | میں  | مباش |
| دگر | آنکہ  | در جمع | بدیں   | مباش |      |

(جسے میرے دانائے راز مرشد شیخ شہاب الدینؓ نے کشتی میں سفر کرتے ہوئے دوصحیحین کیں۔ ایک تو پو کہ ”لوہ میں مت بنو، دوسرے نیہ کہ اور لوں کے عیوب مت دیکھو۔“)

یہ سہروردی مشہور فلسفی شیخ شہاب الدین سہروردی سے مختلف ہیں جو شیخ اشراق کے لقب سے مشہور ہیں اور 1590 ہجری کی درمیانی مدت میں حلب میں قتل کر دیے گئے تھے۔ عارف باللہ سہروردی نے 632 ہجری کے لگ بھگ وفات پائی۔

### ابن الفارض مصری

ان کا شمار درجہ اول کے صوفیوں میں ہوتا ہے۔ ان کے صوفیانہ اشعار عربی زبان میں نہایت اعلیٰ پائے کے ہیں۔ دیوان متعدد بار چھپ چکا ہے فضلاء نے اس کی شرحیں لکھی ہیں۔ جن لوگوں نے ان کے دیوان کی شرح کی ہے ان میں سے ایک عبد الرحمن جاہی ہیں جو نویں صدی کے مشہور صوفی ہیں۔

الدین چشتی کو لے کر مکہ معظمه حاضر ہوئے۔ خانہ کعبہ کا طواف کرنے کے بعد شیخ نے بلند آواز میں فرمایا تھا۔ الٰٰ اَمْرُ الدِّين حاضر ہے۔ اپنے اس عاجز بندے کو شرف قبولیت عطا فرمایا۔

جواب میں نداۓ غیبی سنائی دی۔ ہم نے اسے قبول کیا۔ بے شک! معین الدین ہے۔

مکہ معظمه کے قیام کے بعد شیخ دربار رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہوئے۔ پھر یہیے الٰٰ اَمْرُ الدِّین کی قربت حاصل ہوئی عنان ہروئی نے خواجه معین الدین چشتی "کو حکم دیا۔ معین الدین! آقائے کائنات کے طور سلام پیش کرو۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے گداز قلب کے ساتھ لرزتی ہوئی آواز میں کہا۔ السلام علیک یا سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔

وہاں موجود تمام لوگوں نے سن۔ روضۃ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جواب آیا۔ علیکم السلام یا سلطان الہند۔ اس کے بعد شیخ نے حضرت خواجہ کو مبارکباد دیتے ہوئے فرمایا۔ معین الدین! تم خوش نصیب ہو کہ تمہیں دو اس مقامات پر قبولیت کی سند عطا ہوئی۔ آئندہ بت خانہ ہند تہاری سرگرمیوں کا مرکز ہو گا۔ اگرچہ وہاں کفر کی گھری تاریخی پھیلی ہوئی ہے لیکن بالآخر تم وہاں اسلام کی شمع روشن کرنے میں کامیاب ہو جاؤ گے اور اس طویل و عریض ملک میں تم اس سلطان کہلاؤ گے۔

چنانچہ مرشدِ کریم کے حکم پر آپ نے سر زمین ہند کا رخ کیا اور اس کفرستان میں اسلام کی شمع روشن کی۔ آپ دوست مبارک پرلاکھوں لوگ مشرف با اسلام ہوئے۔ آپ کا دوست مبارک 633ھ میں بھیر شریف میں ہوا۔

### حضرت شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی

حضرت شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی 565ھ میں پیدا ہوئے۔ ارض ملتان کو آپ کا مقام ولادت ہونے کا ثرث حاصل ہے۔ حضرت شیخ بہاء الدین زکریا قریشی الاصل تھے۔ آپ کے خلیفہ سید جلال الدین سرخ بخاری اس بات پر فرمادیا۔ اطہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"میرے پیر و مرشد کے آبا وجد اعراب کے امر اور شرقا میں سے تھے اور قریش کے ممتاز قبیلے سے تعلق رکھتے۔ کیونکہ میرے شیخ کا یہ نسب نامہ قصی کے حوالے سے رسالت پناہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نسب مبارک سے مل جاتا ہے۔ قصی کے دو فرزند تھے۔ ایک عبد مناف جو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جد احمد ہیں..... اور دوسرا عبد العزیز جو میرے شیخ کے مورث اعلیٰ ہیں۔"

مقامی علماء اکتساب علم حاصل کرنے کے بعد حضرت شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی نے خراسان کا سفر اختیار کیا ان دونوں خراسان کا شمار علوم مشرقیہ کے بڑے مرکز میں ہوتا تھا۔

خراسان اور بخارا کی تمام درس گاہوں سے فیضیاب ہونے کے بعد حضرت شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی تذکریہ نفس اور باطن کی اصلاح کی طرف متوجہ ہوئے۔ آپ نے مسلسل بیس سال تک سخت مجاہدات کئے اور اعلیٰ کے

الٰٰ اَمْرُ الدِّین فائز ہوئے۔

ایک بار حضرت بابا فرید اور شیخ بہاء الدین زکریا پرانے بغداد کی مسجد کیف میں تشریف فرماتھے اور چند بزرگ مل کے بارے میں لفتگو کر رہے تھے۔ ایک صاحب نے کہا:

"عشق ایک سلطنت ہے جس کا دار الحکومت "شوق" ہے تخت کے اوپر "رضا" کے ہاتھ میں "زگ" وصال کی ایسا شاخ ہے جس پر "تیغ بجز" اور "خیبر فراق" کا پہرہ ہے۔ اگر کوئی عاشق ادھر کا رخ کرتا ہے تو اس پر خیبر اور توارکے وار اونچ ہو جاتے ہیں۔ اگر کسی کو ایک لمحہ بھی وصال کا میسر آجائے تو ان تواروں اور خیبروں سے سیکڑوں اسرار مکشف ہوتے ہیں۔ پس! اے دوستو! جسے دولتِ عشق حاصل ہے ہزار بار اس کی گرد کافی جائے وہ اف تک نہیں کرے گا۔"

یہ سنتے ہی حضرت شیخ بہاء الدین زکریا نے ایک آہ سرد پیچی اور نہایت رقت آمیز لمحہ میں یہ ربانی پڑھی۔

دریا تو ائے دوست چنان مددوш  
صد تیغ۔ اگر زنی سر نہ خوشم!!  
آہے کہ زنم بیاد تو وقت سحر  
گر ہر دو جہاں ہند واللہ نہ فرشم!

ترجمہ: (اے دوست! میں تیری یاد میں اس قدر مد ہوش ہوں..... اگر مجھ پر سیکڑوں تواریں کھینچی جائیں اب بھی میں سرہنہ اٹھاؤں..... میں صح کے وقت تیری یاد میں جو آہ ہفتہ ہوں..... اگر اس کے بد لے میں مجھے دونوں جہاں اگدے دیئے جائیں تو میں اسے فروخت نہ کروں)

یہ اشعار سنتے ہی حاضرین مجلس پر عجیب کیفیت طاری ہو گئی۔ بعض صاحبانِ دل کی تکلیف کی طرح تڑپنے لگے یہ نادیدہ شمشیرِ عشق نے ان کے جسموں کو زخموں سے بھر دیا ہے۔  
آپ کا دوست 7 صفر 661ھ کو ہوا۔

### شیخ الاکبر محی الدین ابن عربی طائی اندلسی

حاتم طائی کی اولاد میں سے ہیں۔ اصل میں اندلس کے رہنے والے تھے مگر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ عمر کا بڑا حصہ مکہ اور شام میں گزرا۔ چھٹی صدی کے صوفی شیخ ابو مدین مغربی اندلسی کے شاگرد تھے۔ ان کا سلسلہ طریقت ایک واسطے سے محبوب سجنی شیخ عبدالقار جیلانی تک پہنچتا ہے۔

محی الدین جن کو اکثر ابن عربی بھی کہا جاتا ہے بلاشہ اسلام میں سب سے بڑے عارف باللہ گزرے ہیں۔ نہ ان سے پہلے کوئی ان کے پائے کو پہنچا اور نہ ان کے بعد۔ اسی وجہ سے ان کا القب "شیخ اکبر" ہے۔

اسلامی تصوف نے صدی بے صدی ترقی کی ہے اور ہر صدی میں ایسے بزرگ اہل عرفان پیدا ہوئے جنہوں نے عرفان و تصوف کو ترقی دی اور اس کے سرماہی میں اضافہ کیا۔ یہ ترقی تھی لیکن ساتویں صدی میں محی الدین عربی کے

قونوی کی مشہور کتابیں مفتاح الغیب، فضوس اور کلاؤک ہیں۔ قونوی 672 یا 673 ہجری میں فوت ہوئے۔  
673 ہجری ہی مولانا ناروی اور خواجہ نصیر الدین طوی کی وفات کا سال ہے۔

## ولا ناجلال الدین محمد بلخی رومی

مولوی کے لقب سے مشہور ہیں۔ عالمی شہرت کی مشنوی کے مصنف ہیں۔ مسلمان عارفوں میں بہت ہی غیر  
مذہبی ذہانت کے انسان اور عجائبِ روزگار میں سے تھے۔ نسب ان کا ابو بکر صدیق تک پہنچتا ہے۔ ان کی مشنوی حکمت و  
عمرت کا ایک دریا ہے جو دقيق روحانی، اجتماعی اور عرفانی نکات سے سرشار ہے۔ ان کا شمار ایران کے درجہ اول کے شعرا  
میں ہوتا ہے اصل میں بلخ کے رہنے والے تھے۔ لڑکین میں اپنے باپ کے ہمراہ بلخ سے زیارت بیت اللہ کے لئے گئے نیشا  
اہ میں شیخ فرید الدین عطار سے ملاقات کی۔

مکہ سے واپسی پر اپنے والد کے ہمراہ قونیہ چلے گئے اور وہیں مقیم ہو گئے۔ مولوی ابتداء میں مذہبی عالم  
لئے اور اپنی قسم کے دوسرے علمائی طرح درس و تدریس کا شغل رکھتے اور عزت کی زندگی گزارتے تھے۔ پھر  
شہر عارف شمس تبریز سے ملاقات ہوئی تو ان کے شیدائی ہو گئے اور سب کچھ چھوڑ دیا۔ ان کی غزلوں کا  
ایوان، دیوانِ شمس تبریز کہلاتا ہے۔ مشنوی میں جگہ جگہ سوز و گداز سے شمس تبریز کا ذکر کیا ہے۔ 672 ہجری میں  
مام آخرت کا سفر کیا۔

## آٹھویں صدی کے عارف

### علاء الدین سمنانی

پہلے دیوانی کا شغل رکھتے تھے بعد میں اس سے کنارہ شہ ہو کر عارفوں کے گروہ میں شامل ہو گئے اور اپنی تمام  
دفاتر اور خدامیں لٹا دی۔ بہت سی کتابوں کے مصنف ہیں۔ نظری عرفان میں ان کا ایک خاص مسلک ہے جس سے عرفان  
کی کتابوں میں بحث کی گئی ہے 736 ہجری میں فوت ہوئے۔ مشہور شاعر خواجوی کرمانی ان کے مریدوں میں سے تھے  
انہوں نے ان کی مدح لکھی ہے۔

### عبد الرزاق کاشانی

اس صدی کے تحقیق عارفوں میں سے تھے۔ محی الدین عربی کی فضوس اور خواجہ عبداللہ کی منازل السارکین کی  
شرح لکھی ہے۔ دونوں شریحیں چھپ گئی ہیں اور اہل تحقیق ان سے استفادہ کرتے ہیں۔ شیخ عبد الرزاق لاہیجی کے حالات

ہاتھوں تو انقلاب آگیا اور ایک ہی جست میں عرفان و تصوف اوج کمال تک پہنچ گیا۔  
شیخ محی الدین نے عرفان کا ایک نئی منزل سے روشناس کرایا جس کی سابق میں کوئی نظریہ نہیں تھی۔ تصوف کے ملکی  
اور فلسفی پہلوکی بنیاد انہوں نے ہی رکھی۔ بعد کے اہل عرفان عموماً انہیں کے دستِ خوان کے زلہ ربا ہیں۔ علاوہ اس کے کہ  
انہوں نے تصوف کو ایک نئی منزل میں داخل کیا۔ ان کی شخصیت بھی عجائب زمانہ میں سے تھی۔ ان کی جیرت انگیز شخصیت اسی  
کی وجہ سے ان کے بارے میں متضاد رائے میں ظاہر کی گئی ہیں۔

محی الدین کی تصانیف کی تعداد دو سو سے زیادہ ہے۔ ان کی بہت سی کتابیں اور شاید وہ سب کتابیں جن کے  
نئے موجود ہیں چھپ چکی ہیں۔ ان مطبوعات کی تعداد تقریباً تیس میں ہیں۔ ان کی سب سے اہم کتاب ”فتحات مکیہ“ ہے جو  
بہت بڑی کتاب ہے اور حقیقت میں تصوف کی انسانیکوپلی پیڈیا ہے۔

ایک اور کتاب ”فضوص الحکم“ ہے جو اگرچہ چھوٹی ہے لیکن تصوف کی بڑی دقيق اور عمیق کتاب ہے۔  
اس کی بہت سی شریحیں لکھی گئی ہیں اور شاید کسی زمانے میں بھی دو تین آدمیوں سے زیادہ ایسے نہیں ہونے جو اس کا  
متن سمجھ سکیں۔  
محی الدین نے 637 ہجری میں دمشق میں رحلت کی اور وہیں وفات ہوئے۔ ان کی قبر ملک شام میں اب بھی مشہور  
ہے۔

## صدر الدین محمد قونوی

محی الدین ابن عربی کے شاگرد، مرید اور سوتیلے بیٹے تھے۔ خواجہ نصیر الدین طوی اور مولانا روم کے هم عمر  
تھے۔ ان میں اور خواجہ طوی میں خط و کتابت رہتی تھی اور خواجہ نصیر الدین ان کا بہت احترام کرتے تھے۔ مولانا روم کے  
ساتھ بھی ان کے مخلصانہ تعلقات تھے قونوی امامت کرتے تھے اور مولانا رومی ان کے پیچھے نماز پڑھا کرتے تھے۔ یہ بھی کہا  
جاتا ہے کہ مولانا رومی ان کے شاگرد تھے۔

کہتے ہیں کہ ایک دن مولانا روم، قونوی کی مجلس میں آئے قونوی اپنی منڈ سے اٹھے اور مولانا روم کو اس پر بیٹھا  
کے لئے کہا۔ مولانا روم نے کہا کہ اگر میں آپ کی منڈ پر بیٹھا تو خدا کو کیا جواب دوں گا؟ قونوی نے مند اٹھا کر دور پھیل دی  
اور کہا کہ اگر یہ تھارے لاکن نہیں تو ہمارے لئے بھی مناسب نہیں۔

محی الدین ابن عربی کے افکار کے بہترین شارح قونوی ہیں۔ شاید اگر قونوی نہ ہوتے تو ابن عربی کا سمجھنا ممکن  
تھا۔ مولانا رومی بھی قونوی ہی کے توسط سے ابن عربی کے مدرسہ فکر سے آشنا ہوئے۔

یہ جو کہا جاتا ہے کہ مولانا رومی قونوی کے شاگرد تھے۔ بظاہر اس کا تعلق بھی محی الدین ابن عربی کے افکار و خیالات  
سیکھنے ہی سے ہے۔ محی الدین کے خیالات کا پرتو مولانا رومی کی مشنوی اور ان کے دیوانِ شمس تبریز میں موجود ہے۔ پھر پہلی  
صد یوں سے قونوی کی کتابیں اسلامی فلسفہ اور تصوف کی تدریس کے مرکزوں میں بطور نصباب میں شامل رہی ہیں۔

میں صاحب روضات الجنات نے لکھا ہے کہ شہید ہانی نے عبدالرزاق کاشانی کی بہت تعریف کی ہے۔ نظری عرقان مسائل مجی الدین ابن عربی نے پیش کیے ہیں ان کے بارے میں کاشانی اور علماء الدولہ سمنانی کے درمیان بڑی بحثیں رہیں۔ عبدالرزاق کاشانی نے 735 ہجری میں دنیا سے کوچ کیا۔

## پیر حیدر آملیؒ

محقق عارفوں میں سے ہیں۔ ان کی ایک کتاب ”جامع الاسرار“ ہے جو مجی الدین ابن عربیؒ کے نظری عرقان کی ایک دلیق کتاب ہے۔ حال میں عمدہ طور پر چھپی ہے۔ ان کی ایک اور کتاب ”نصوص“ ہے جو فصوص کی شرح ہے۔

## نویں صدی کے عارف

### لَا نَعْمَلُ اللَّهُ وَلِيٌّ

ان کا نسب آلبیؒ اولاد علیؒ سے ملتا ہے۔ مشاہیر عرفاء و صوفیا میں سے ہیں۔ عصر حاضر میں نعمت اللہ سلسلہ، اول کام شہور ترین سلسلہ ہے۔ شاہ نعمت اللہ کی قبر کران کے علاقے میاں میں صوفیوں کی زیارت گاہ ہے۔ کہتے ہیں کہ انہوں نے 95 سال کی عمر پائی اور 820 یا 827 یا 837 ہجری میں وفات پائی۔ معرفت کے بہت سے اور ان کی یادگار ہیں۔

### سَائِنَ الدِّينِ عَلَى تِرْكَهِ اصْفَهَانِيؒ

محقق عارفوں میں سے ہیں۔ نظری عرقان کے مجی الدینی مکتب میں یہ طولی رکھتے تھے۔ ان کی کتاب تمہید الراشد جو چھپ گئی ہے علم عرقان میں ان کے تحریکی گواہ ہے۔ ان کے بعد سے محققین اس کتاب سے برادر استفادہ کرتے اور اسے سن سمجھتے رہے ہیں۔

### پیر بن حمزہ فنازی رومیؒ

عثمانی سلطنت کے علماء میں سے ہیں، متعدد علوم میں دسترس رکھتے تھے۔ بہت سی کتابیں لکھی ہیں عرقان الصوف میں ان کی شہرت ان کی کتاب ”مصابح الانس“ کی وجہ سے ہے جو صدر الدین قونوی کی کتاب ”مقابح الغیب“ کی شرح ہے۔

مجی الدین ابن عربی یا صدر الدین قونوی کی کتابوں کی شرح لکھنا ہر ایک کے بس کا کام نہیں۔ فنازی نے یہ کام نہایت ہی بلند پایہ کتابوں میں ہوتا ہے۔ اس کتاب نے محمود شہبزی کے نام کو بقاۓ دوام بخش دیا ہے۔ اس کی متعدد شرحیں لکھی گئی ہیں۔ شاید سب سے بہتر شرح شیخ محمد لاہجی کی ہے جو چھپ گئی ہے اور مل سکتی ہے۔ شہبزی کی وفات 720 ہجری کے لگ بھگ ہوئی۔

اب چھپائی کی وجہ سے حواشی کا کچھ حصہ صاف پڑھا نہیں جاتا۔

اگرچہ عالمی شهرت کے مالک ہیں لیکن انکی زندگی کے حالات کچھ زیادہ معلوم نہیں۔ اتنا مسلم ہے کہ عالمی عارف، حافظ اور مفسر قرآن تھے۔ خود انہوں نے کئی جگہ اس طرف اشارہ کیا ہے۔

ندیم خوشنز از شعر تو حافظ  
بہ قران کہ اندر سینہ داری

زحا نظان جہاں کس چوبنده جمع نکرو  
لطف حکمی با نکات قرآنی

اس کے باوجود کہ اپنے اشعار میں اکثر جگہ انہوں نے پیر طریقت اور مرشد کی بات کہی ہے، یہ معلوم ہے کہ ان کے مرشد کوں تھے۔ حافظ کے اشعار معرفت کی انتہائی بلندیوں پر ہیں اور ان کے لطف کو سمجھنا ہر کس دنکس کا کام نہیں۔ ان تمام عارفوں نے جوان کے بعد ہوئے اس کا اعتراض کیا ہے کہ حافظ نے معرفت کے مقامات عالی خود عملانٹے کیے تھے۔

پچھے بزرگوں نے حافظ کے بعض اشعار کی شرح لکھی ہے مثلاً نویں صدی ہجری کے مشہور فلسفی محقق جلال الدین دواني نے اس شعر کی شرح میں پورا ایک رسالہ لکھا ہے:

بَيْرَ مَاغْتَ خَطَا بِقُمْ صَنْ زَرْفَ  
آفْرِسْ بِرْنَزْرَ پَاكْ خَطَا بُوشْ بَادْ

خواجہ حافظ نے 791 ہجری میں وفات پائی۔

### شیخ محمود شہبزیؒ

انہوں نے معرفت میں ایک نہایت بلند پایہ مشوی لکھی ہے جس کا نام ”گلشن راز“ ہے۔ اس کا شمار تصوف کی شریعت ہی بلند پایہ کتابوں میں ہوتا ہے۔ اس کتاب نے محمود شہبزی کے نام کو بقاۓ دوام بخش دیا ہے۔ اس کی متعدد شرحیں لکھی گئی ہیں۔ شاید سب سے بہتر شرح شیخ محمد لاہجی کی ہے جو چھپ گئی ہے اور مل سکتی ہے۔ شہبزی کی وفات 720 ہجری کے لگ بھگ ہوئی۔

## شمس الدین محمد لاہیجی نور بخشی

تاہی کی شرح، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدح میں قصیدہ برده کی شرح، فرزدق نے جو قصیدہ میمیہ حضرت امام علی بن اُسین زین العابدین علیہ السلام کی مدح میں کہا تھا اب اس کی شرح، لوائح، بھارتستان جس میں گلستان سعدی کے طرز کی پیروی کی ہے اور صوفیا کے حالات میں فتحات الانس وغیرہ شامل ہیں۔

## روحانی سلسلے

### سلسلہ زیدیہ

یہ سلسلہ حضرت عبدالواحد بن زید کے نام سے موسوم ہے جن کو ایک خرقہ خلافت حضرت کمیل بن زیاد سے بھی ملا۔ یزحیابی رسول حضرت عبدالرحمٰن بن عوفؓ کے خاندان کے پانچ افراد بھی اس سلسلے میں داخل ہوئے۔ حضرت خواجہ عبدالواحد بن زیدؓ نے آخر عمر میں دو مریدوں کو خرقہ خلافت عطا فرمایا۔ حضرت خواجہ فضیل ابن عیاضؓ اور حضرت خواجہ ابو یعقوب السویؓ۔

### سلسلہ عیاضیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ فضیل ابن عیاضؓ کے نام سے منسوب ہے اور آپؓ ہی سے شروع ہوا۔ حضرت خواجہ فضیل ابن عیاضؓ لاہمہ الہی بیت سے بھی روحانی فیض حاصل ہوا۔ آپؓ نے حضرات تابعین کی بھی صحبت پائی ہے اور فیض حاصل کیا ہے یہ وہی حضرات ہیں جو اس زمانے میں کثرت سے موجود تھے اور مسلمانوں کو علم شریعت اور علم حقیقت کی قلیم دینے میں مصروف تھے۔

### سلسلہ ادھمیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ ابراہیم بن ادھمؓ سے منسوب ہے جو حضرت خواجہ فضیل بن عیاض کے مرید و خلیفہ تھے۔ آپؓ کو ایک خرقہ خلافت سیدنا امام باقرؓ سے بھی ملا ہے جو نواسہ رسول حضرت امام حسینؑ کے پوتے تھے۔

### سلسلہ ہنگریہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ ابوہمیرہ امین الدینؓ سے شروع ہوا جو حضرت خواجہ حدیفہ مرعشیؓ کے مرید و خلیفہ تھے جو حضرت خواجہ ابراہیم بن ادھمؓ کے مرید و خلیفہ تھے۔ ای آخرہ۔

### سلسلہ چشتیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ مشاذ علی دینوریؓ سے شروع ہوا جو حضرت خواجہ ابوہمیرہ امین الدین بصری کے مرید و

محمود شبستری کی گلشن راز کے شارح ہیں۔ میر صدر الدین دشکنی اور علامہ دوانی کے ہم عصر تھے۔ شیراز میں رہتے تھے۔ قاضی نور الدین نے مجالس المؤمنین میں لکھا ہے کہ صدر الدین دشکنی اور علامہ دوانی جو دونوں اپنے زمانے کے بہت متاز فلسفی تھے، محمد لاہیجی کی بہت عزت کرتے تھے۔

سید محمد نور بخش کے مرید تھے اور سید محمد نور بخش، ابن فہد حلّی کے شاگرد تھے۔ انہوں نے شرح گلشن راز میں الہی بیعت کا جو سلسلہ بیان کیا ہے وہ سید محمد نور بخش سے شروع ہو کر معروف کرنی تک پہنچتا ہے اس کے بعد اسے حضرت سید امام رضاؑ اور ان سے پہلے آئمہ الہی بیعت کے واسطے سے حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک پہنچایا ہے اور اس سلسلہ کا نام سلسلہ الذهب رکھا ہے۔

لاہیجی کی شہرت زیادہ تگلشن راز ہی کی شرح کی وجہ سے ہے۔ یہ کتاب تصوف کی اعلیٰ کتابوں میں شمار ہوتی ہے جیسا کہ انہوں نے اپنی کتاب کے مقدمہ میں لکھا ہے لاہیجی نے اس کتاب کی تالیف کا آغاز 877ھ میں کیا۔ لاہیجی کی وفات کی صحیح تاریخ معلوم نہیں ظاہر 900ھ سے پہلی فوت ہوئے۔

## نور الدین عبدالرحمٰن جامی

ان کا نسب دوسری صدی کے مشہور فقیہ محمد بن حسن شیبانی سے ملتا ہے۔ جاتی زبردست شاعر تھے۔ فارسی زبان کے آخری بڑے صوفی شاعر سمجھ جاتے ہیں۔

ابتداء میں دشی تخلص کرتے تھے لیکن چونکہ صوبہ مشہد کے شہر جام میں پیدا ہوئے تھے احمد جامی (ژندہ پیل) کے مرید تھے اس لئے تخلص بدل کر پانچ تخلص جاتی رکھلیا۔ وہ خود کہتے ہیں:

| مولدم | جام    | و    | رشحہ     | قلم   |
|-------|--------|------|----------|-------|
| جرعہ  | جام    | شیخ  | الاسلامی | است   |
| زیں   | سبب    | در   | جريدة    | اشعار |
| بہ    | و معنی | تخلص | جامعی    | است   |

(میری جائے پیدائش جام اور میری تحریریں شیخ الاسلام (احمد جامی) کا فیضان ہیں۔ ان وجوہات اشعار میں میرا تخلص جاتی ہے۔)

جامع جامع علوم تھے وہ مختلف علوم جیسے نحو، صرف، فقہ، اصول، منطق، فلسفہ اور تصوف میں مہارت تامہ رکھتے۔ انہوں نے کثیر تعداد میں کتابیں لکھی تھیں۔

ان کی تصانیف میں محبی الدین کی فصوص الحکم کی شرح، فخر الدین عراقی کی لمعات کی شرح، ابن فارض کی قصیدہ

غلیفہ تھے۔ خواجہ مشاد علی دینوری کے خلیفہ حضرت خواجہ ابواسحاق شامی تھے جن کو اپنے شیخ عالیہ رحمتہ سے چشت میں قیام کرنے کا حکم ہوا۔ قبصہ چشت افغان میں ہرات کے قریب واقع ہے خواجہ ابواسحاق شامی پہلے شیخ ہیں جو خواجہ ابواسحاق چشتی کے نام سے مشہور ہوئے اور سلسلہ عالیہ چشتی وجود میں آیا۔ آپ نے خواجہ ابوالحمد ابدال کو خرقہ خلافت عطا کیا۔ جن کا شمار چشت کے رو سامیں ہوتا ہے خواجہ ابوالحمد کے خلیفہ حضرت خواجہ ابو محمد چشتی اور آپ کے خلیفہ حضرت ابو یوسف چشتی ہیں اور آپ کے خلیفہ حضرت خواجہ قطب الدین مودود چشتی ہیں۔ چشت کے یہ پانچ مشائخ سلسلہ عالیہ چشتیہ کے پانچ ستوں (ارکان) کہلاتے ہیں۔ ان کو شیخ پیران چشت بھی کہتے ہیں۔ خواجہ معین الدین چشتی اس سلسلے کو کمال کر لے گئے۔

### سلسلہ عجمیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ عبیب عجمی سے ہے جو حضرت خواجہ سن بصری کے مرید و خلیفہ تھے۔

### سلسلہ طفیفوریہ

یہ سلسلہ سلطان العارفین حضرت خواجہ بازیزید بسطامی سے منسوب ہے جن کا اصلی نام طفیفور تھا۔ ”ندکڑہ الاولیا“، مصنف شیخ فرید الدین عطار میں لکھا ہے کہ حضرت بازیزید بسطامی نے ایک سو سولہ مشائخ سے خرقہ خلافت حاصل کیا وہاں یہ بھی لکھا ہے کہ آپ نے بارہ سال سیدنا حضرت سیدنا امام جعفر صادق کی خدمت میں رہ کر فیضان حاصل کیا بعض کا خیال ہے کہ انہوں نے حضرت امام جعفر صادق سے بطریق ادبیہ اخذ فیض کیا۔ یعنی ان کے وصال کے بعد مزار مبارک پر بیٹھ کر حقیقت خواہ کچھ ہوا خذ۔ فیض کے یہ دونوں طریقے مشائخ طریقت کے نزدیک مستند ہیں۔ لٹاائف اشوفی میں لکھا ہے کہ ان کو ایک خرقہ خلافت حضرت خواجہ عبیب عجمی سے بھی ملا۔

### سلسلہ کرنجیہ

سلسلہ کرنجیہ حضرت خواجہ معروف کرنجی سے شروع ہوا جن کو حضرت سیدنا امام موی کاظم سے خرقہ خلافت حاصل ہوا جو آئمہ الیٰ بیت کے ساتویں امام تھے۔ ان کو ایک خرقہ خلافت حضرت داؤد طائی سے بھی ملا جو خواجہ عبیب عجمی کے خلیفہ تھے۔

### سلسلہ سقطیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ سری سقطی سے شروع ہوا جو خواجہ معروف کرنجی کے مرید و خلیفہ تھے اور حضرت جنید بغدادی کے ماموں اور پیر تھے۔

### سلسلہ جنیدیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ جنید بغدادی سے منسوب ہے جو خواجہ سری سقطی کے مرید و خلیفہ تھے۔ ان حضرات کے مراتب اس قدر بلند تھے کہ ان میں سے ہر ایک صاحب سلسلہ ہوا۔

### سلسلہ گاذرو نیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ ابواسحاق گاذرو نیہ سے شروع ہوا ہے جو گاذروں کے بادشاہ تھے۔ آپ تخت و تاج چھوڑ کر حضرت خواجہ عبداللہ خفیف کے مرید ہوئے جو حضرت خواجہ رومی کے مرید و خلیفہ تھے جو خواجہ جنید بغدادی کے مرید و خلیفہ تھے۔

### سلسلہ طویسیہ

اس سلسلہ کے بانی مبانی حضرت شیخ علاء الدین طوی سے ہے جو حضرت خواجہ وجہ الدین ابو حفص کے مرید و خلیفہ تھے جو خواجہ جنید بغدادی کے خلافی میں سے تھے شیخ علاء الدین طوی حضرت شیخ نجم الدین کبریٰ کے ہمدرد و دوست تھے۔ شیخ نجم الدین کبریٰ یورپ کے مشہور روحانی پیشوائیں فرانس آف اسی کے ہمصر تھے۔ آپ کو ملنے کی خاطر بیٹھ فرانس نے بغداد کا طویل سفر اختیار کیا لیکن کسی وجہ سے بغداد نہ پہنچ سکے اور ناکام واپس چلے گئے۔

### سلسلہ سہروردیہ

یہ سلسلہ حضرت شیخ غیاء الدین ابو نجیب سہروردی سے شروع ہوا جو شیخ وجہ الدین ابو حفص کے مرید و خلیفہ تھے۔ آپ کو ایک خرقہ خلافت حضرت شیخ احمد العرالی سے بھی حاصل ہوا جن کا سلسلہ طریقت پانچ واسطوں سے خواجہ جنید بغدادی سے جامتا ہے۔

### سلسلہ فردوسیہ

اس سلسلہ کے مورثی اعلیٰ حضرت شیخ نجم الدین کبریٰ ہیں۔ آپ فردوں کے اکابرین میں سے تھے اور شیخ ابو نجیب سہروردی کے مرید و خلیفہ تھے۔ مولانا عبد الرحمن فتحات الانس میں لکھتے ہیں کہ شیخ نجم الدین کبریٰ کو ایک خرقہ خلافت شیخ غماریا سے بھی حاصل ہوا۔ شیخ غماریا سر مرید و خلیفہ تھے حضرت ابو نجیب سہروردی کے جن کا سلسلہ چھوڑ واسطوں سے خواجہ جنید بغدادی سے جامتا ہے۔ چنانچہ یہ چار سلاسل طریقت یعنی فردوسیہ، سہروردیہ، طویسیہ، گاذرو نیہ حضرت خواجہ جنید بغدادی سے جامتے ہیں۔ خواجہ جنید لوایک خرقہ خلافت ایک واحد سے حضرت سیدنا امام علی رضا سے بھی حاصل ہوا۔ جو سیدنا امام موی کاظم کے فرزند ارجمند تھے۔ اور آپ سیدنا امام جعفر صادق کے، آپ سیدنا امام باقر، آپ سیدنا امام زین العابدین

مہاتل غجد وائی آپ خواجہ علی فارمی کے آپ خواجہ ابوالقاسم گورگانی کے اور خواجہ ابوالقاسم کا سلسلہ تین واسطوں سے حضرت خواجہ جنید بغدادی سے جاتا ہے۔ خواجہ ابوالقاسم گورگانی کا سلسلہ کئی واسطوں سے حضرت ابوکبر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی جاتا ہے۔

### سلسلہ نوریہ

یہ سلسلہ حضرت ابوالحسن نوری سے منسوب ہے آپ قصہ بغور کے رہنے والے تھے جو ہرات اور مردانہ درمیان اقیٰ ہے آپ حضرت خواجہ سری سقطی کے مرید و خلیفہ تھے۔ اور شیخ ابوالحسن نوری، شیخ محمد علی قصاب کے ہم عصر اور دوست تھے جو ذوالون مصر کے نام سے مشہور ہیں۔

### سلسلہ خضرویہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ احمد خضروی سے شروع ہوا جو خواجہ حاتم اصمؓ کے خلیفہ تھے آپ شیخ شفیق بلہ کے مرید و خلیفہ تھے اور آپ حضرت خواجہ فضیل ابن عیاض اور سیدنا امام باقرؑ کے خلیفہ تھے۔

### سلسلہ شطاریہ عشقیہ

یہ سلسلہ عبد اللہ شطاری سے منسوب ہے جو خلیفہ تھے خواجہ محمد عارف کے آپ خلیفہ تھے شیخ محمد علی اسحاق کے آپ شیخ خداقی رانیری کے آپ ابوالحسن لعشقی کے آپ ابی مظفر مولانا نازک طوی کے آپ بایزید لعشقی کے آپ محمد مغربی کے آپ شیخ بایزید بسطامی کے حتیٰ کہ باقی تمام سلسلوں کی طرح یہ سلسلہ بھی حضرت علی المرتضیٰ کرم اللہ وجہ سے جاتا ہے۔ شیخ عبد اللہ شطاری اپنے سلسلہ کے پہلے بزرگ ہیں جو اپنے شیخ کے حکم سے ہندوستان آئے اور جس جگہ جاتے تھے شاہانہ ٹھانوں سے کمپ لگاتے تھے باور دی رہتے تھے اور ہر جگہ پہنچ کر کوئی کی چوت پر یہ اعلان کرتے تھے۔ اگر کسی کو خدا سے ملنے کی خواہش ہے تو آئے میں اسے خدا سے ملا دوں گا۔

### سلسلہ سادات کرام

یہ سلسلہ حضرت شیخ جلال الدین بخاریؓ کل سرخ کے پوتے سید جلال الدین مخدوم جہانیاں جہاں گشت سے شروع ہوا۔ آپ کو خرقہ خلافت اپنے آبا اجادا یعنی آئمہ الیٰ بیت سے حاصل ہوا۔ آپ کے اور سیدنا مولا علی سرکارؓ کے درمیان پندرہ واسطے ہیں۔ آپ کو ایک خرقہ خلافت حضرت شیخ رکن الدین سہروردیؓ سے حاصل ہوا جو حضرت بہاؤ الدین زکریٰ یامانی کے پوتے تھے اور آپ شیخ شہاب الدین سہروردی کے خلیفہ تھے۔ حضرت مخدوم جہانیاںؓ کو ایک خرقہ خلافت حضرت شیخ نصیر الدین چراغ دہلوی سے حاصل ہوا جو حضرت محبوب الہی خواجہ نظام الدین اولیاء دہلویؓ کے خلیفہ تھے آپ

اور آپ نواسہ رسول حضرت امام حسینؑ کے فرزند ارجمند تھے۔ ایک روایت کے مطابق حضرت مولا علی سرکارؓ کے بڑے بیٹے سیدنا امام حسنؓ بھی ان روحانی واسطوں میں آتے ہیں۔ فتحات الانس میں لکھا ہے کہ شیخ ابو محیبؓ کو ایک خرقہ خلافت حضرت کمیل بن زیاد سے بھی حاصل ہوا جو حضرت علی کرم اللہ وجہ سے خلیفہ تھے۔ یہ سلسلہ اس طرح پر ہے۔ شیخ ابو نجیبؓ، شیخ اسماعیل مصریؓ، شیخ محمد بن موكل، شیخ محمد بن داؤد، شیخ ابوالعباس بن ادریس، شیخ ابوالقاسم بن رمضان، شیخ ابو یعقوب رابری، شیخ ابو عبد اللہ عثمان المکی، شیخ ابو یعقوب نہر جوری، شیخ یعقوب السوی اور کمیل ابن کبریؓ کے متھلفاء تھے۔ جو علم حضرت شیخ کے ہم پلہ تھے آگے جل کر آپ کے سلسلہ عالیہ کی دو شاخیں ہو گئیں۔ سلسلہ فردوسیہ اور سلسلہ کربویہ۔

### سلسلہ قادریہ غوشیہ

یہ سلسلہ غوث العاظم حضرت شیخ عبد القادر جیلانی سے منسوب ہے آپ مرید و خلیفہ تھے حضرت شیخ ابوسعید مخدومؓ کے آپ حضرت شیخ ابوالحسن علی عشری کے آپ حضرت شیخ ابو فرج طرطیس کے آپ حضرت شیخ ابو الفضل عبد الواحد کملؓ کے آپ شیخ ابوکبر بشیلی کے اور آپ سید الطائفہ حضرت جنید بغدادیؓ کے خلیفہ تھے۔ حضرت سیدنا غوث العاظم عبد القادر جیلانیؓ کو ایک خرقہ خلافت گیارہ واسطوں سے اپنے آباء و اجداد یعنی آئمہ الیٰ بیت سے بھی حاصل ہوا کیونکہ آپ حسni و محتلي سادات تھے۔ حضرت شیخ عبد القادر جیلانی قدس سرہ کا شمارامت کے اکابرین اولیاء اللہ میں ہوتا ہے آپ غوث الوکت تھے۔ آپ کا ایک لقب محبوب بھانی بھی ہے۔ آپ امت محمدیہ کے افراد میں شمار ہوتے ہیں۔ (افراد کا مرتبہ تمام اولیاء اللہ سے زیادہ بلند شمار کیا جاتا ہے۔ افراد فردی جمع ہے۔ فرد وہ ہوتا ہے جو اپنا قیعنی کھو کر ذات حق میں ایک ہو جائے۔ یہ حال زندگی کے بالکل آخری مرحل میں آتی ہے۔)

### سلسلہ یوسیہ

یہ سلسلہ حضرت شیخ احمد یوسی سے شروع ہوا جو شیخ ترکستان کے لقب سے مشہور ہیں۔ آپ خواجہ یوسف اہمال کے خلیفہ تھے آپ خواجہ علی فارمی کے آپ خواجہ ابوالقاسم گورگانی کے آپ شیخ ابو عثمانی مغربی کے آپ ابوکاتبؓ کے آپ شیخ ابو علی رودباریؓ کے، آپ سید الطائفہ خواجہ جنید بغدادی کے اور آپ کئی واسطوں سے حضرت علی کرم اللہ وجہ سے خلیفہ تھے۔ حضرت شیخ احمد یوسی کو حضرت علی کرم اللہ وجہ سے ایک اور واسطے سے بھی خلافت میں تھی یعنی حضرت محمد حنفیؓ کے ذریعے سے جو فرزند ارجمند ہیں حضرت علیؓ کے۔

### سلسلہ نقشبندیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ بہاؤ الدین نقشبند کے نام سے منسوب ہے۔ آپ مرید و خلیفہ تھے حضرت امیر سید کمالؓ کے آپ خواجہ محمد سماںی کے آپ خواجہ علی رامیقیؓ کے آپ خواجہ محمود ابوالخیر فتوحیؓ آپ خواجہ عارف روگیری کے آپ خواجہ

## سلسلہ قلندریہ

اس سلسلے میں کئی سلاسل طریقت کے مشائخ شامل ہیں۔ اس سلسلہ کا نام قلندریہ اس لیے مشہور ہو گیا ہے کہ اس کے اندر قلندر مشرب کے مشائخ شامل ہیں۔ جو اکثر سکرداستغراق میں مست رہتے ہیں۔ یہ حضرات اپنے حال میں مست اتے ہیں اور خدمت رشد و ہدایت انجام نہیں دے سکتے۔ قلندروں میں سے بعض یہ ہیں:

شیخ محمد قلندر، شاہ حیدر قلندر، شاہ حسین بلخی، شاہ شمس تبریزی، شیخ فخر الدین عراقی، خواجہ سعاق مغربی، خواجہ حافظ

بیارازی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ہندوستان میں سب سے بڑے قلندر حضرت شاہ خضر رومی ہیں جو سلطان شمس الدین انتش کے امیر تھے۔ آپ حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی کے مرید تھے۔ حضرت خواجہ قطب نے ان کو خرقہ خلافت تو عطا (یا لیکن) اس کے ساتھ یہ بھی حکم دیا کہ قلندرانہ بس ترک نہ کرنا۔ شاہ نجم الدین قلندر بھی آپ کے مرید و خلیفہ تھے۔ قلندرانہ بس ترک نہ کرنے کا حکم حکمت سے خالی نہیں۔ دراصل مشرب قلندری ہی سب سے زیادہ قوی مشرب ہے جس میں اپنی ہستی ساز و سامان گھر بار بس پکجھ تھ کے محبوب حقیقی پر قربان کیا جاتا ہے لیکن اسلام میں رشد و ہدایت کا سلسلہ ہری رکھنے کے لئے قلندری چھوڑ کر عبیدت اختیار کرنی پڑتی ہے، اس میں بھی حکمت کے خزانے پوشیدہ ہیں۔

بر صغیر کے ایک اور معرفت قلندر شاہ شرف الدین بولی قلندر پانی پتی ہیں جنہوں نے حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی سے بطریق اویسیہ فیضان حاصل ہوا۔ شاہ بولی قلندر ایک بلند پایہ شاعر بھی ہیں۔ آپ کا ایک مشہور شعر یہ ہے۔

گر عشق بنوے و غم عشق بنوے  
چندیں خن لفڑکہ گفتہ کہ شنیدے

بر صغیر کے ایک اور بڑے قلندر شہباز قلندر ہیں جن کا مزار سندھ کے قصبه سہون شریف میں زیارت گاہ خلت



-۴-

## سلسلہ زاہدیہ

حضرت بابا فرید الدین گنج شکر کے مرید و خلیفہ تھے۔ آپ حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی کے اور آپ سلطان الہند خواجہ خواجہ گان خواجہ معین الدین حسن سنجی چشتی اجمیری قدس سرہ کے مرید و خلیفہ تھے۔ حضرت مخدوم جہانیاں کو ہاجہ ایک سو چالیس مشائخ سے خرقہ خلافت حاصل ہوا۔ آپ نے سارے عالم اسلام کا دورہ کیا۔ آپ کا مزار مبارک سالہ ریاست بہاول پور کے قصبه اوچ شریف میں واقع ہے۔

## سلسلہ زاہدیہ

یہ سلسلہ حضرت شیخ بدر الدین زاہد کے نام سے منسوب ہے جو مرید و خلیفہ تھے خواجہ صدر الدین سرفقہ کے آپ خواجہ ابو القاسم کے، آپ خواجہ قطب الدین عبدالماجد کے، آپ خواجہ ابو سحاق گاذروٹی کے، آپ خواجہ جسین بازیار ہرائی کے، آپ خواجہ محمد رویم کے اور سید الطائفہ خواجہ جنید بغدادی کے تاسید ناعلی المرتضی۔

## سلسلہ انصاریہ

یہ سلسلہ شیخ الاسلام حضرت عبد اللہ انصاری سے منسوب ہے جو پیر انصار کے نام سے مشہور ہیں۔ آپ کا مزار ہرات میں ہے۔ آپ خواجہ ابو الحسن خرقانی کے خلیفہ ہیں اور آپ خواجہ بازیز یہ سلطانی کے مرید و خلیفہ ہیں۔ ایک خرقہ خلافت آپ کو شیخ ابو العباس قصاب سے بھی ملا جو خلیفہ ہیں شیخ ابو محمد عبد اللہ طبری کے اور آپ ابو محمد جریری کے مرید و خلیفہ تھے۔ آپ غوث الوقت تھے اور سید الطائفہ خواجہ جنید بغدادی کے خلافاً میں سے تھے۔ خواجہ عبد اللہ انصاری بھی غوث الوقت تھے۔

## سلسلہ صوفیا

یہ سلسلہ حضرت شیخ صفی الدین اسحاق اردبیلی سے منسوب ہے جو شیخ زاہد گیلانی کے خلیفہ تھے، آپ میر شیخ جمال الدین تبریزی کے آپ شیخ شہاب الدین ابہری کے آپ شیخ رکن الدین سجاڑی کے آپ شیخ قطب الدین ابہری کے آپ شیخ ابو نجیب سہروردی کے جن کا سلسلہ حضرت جنید بغدادی سے جاتا ہے۔

## سلسلہ اوروسیہ

جو عبد اللہ امکنی اور وسی سے منسوب ہے۔ آپ شیخ ابو بکر کے خلیفہ تھے۔ آپ شیخ عبدالرحمن کے آپ شیخ علی کے آپ شیخ علوی کے آپ شیخ محمد بن علی المدرم کے اور آپ شیخ ابو محمد مغربی کے اور آپ کئی واسطوں سے حضرت جنید بغدادی کے خلیفہ اور مرید تھے۔ شیخ کو ایک خرقہ خلافت سلسلہ سہروردیہ سے بھی حاصل ہوا ہے۔ آپ کا سلسلہ زیادہ عرب اور ہندوستان میں پھیلا ہے۔

درویش کے لئے بہتر یہ ہے کہ جب وہ اپنے نفس سے کسی چیز کا مطالبہ کرے تو صبرِ جمیل کا مطالبہ کرے۔ مخلص  
السان کا نفس اس کا کہنا مان لیتا ہے (اگر صبرِ جمیل چاہے گا تو اس کو میسر آجائے گا)۔  
صاحبِ عوراف المعرف شیخ حضرت شہاب الدین سہروردی اپنے استاد بزرگوار حضرت ابوالجیب سہروردیؒ  
سے مردی یہ حکایت منسوب کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ایک روز میرے پاس میرا فرزند آیا اور مجھ سے کہا کہ مجھے ایک دانگ  
ہا ہیے میں نے اس سے کہا کہ بیٹا دانگ کو کیا کرو گے۔ اس نے کہا کہ میں اس سے فلاں چیز خریدوں گا! پھر کہا کہ اگر آپ  
ابہازت دیں تو میں کسی سے قرض لے لوں۔ شیخ فرماتے ہیں کہ میں نے اس سے کہا کہ ہاں جاؤ اپنے نفس سے قرض لے لو  
کہ اس سے قرض لینا دوسروں سے قرض لینے سے بہتر ہے۔

بس اس حقیقت کو یاد رکھیے گا کہ فقیر صحیح معنوں انسان بنتا ہی اس وقت ہے جب اس کا نفس اس کے قابو میں ہو  
کی دانشور کا قول ہے کہ:

”جو ملکوں کو فتح کرے وہ فاتح ہوتا ہے لیکن جو اپنے نفس کو فتح کرے وہ عظیم ہوتا ہے۔ چونکہ فقر اکا نفس ان کے  
تابو میں ہوتا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ فقیر پر قدرت اور حکمت کے دروازے کھول دیتا ہے۔“

عرفاء مغلوبی نفس کے لیے کس قدر مستعد رہتے تھے اس کا اندازہ اس واقعہ سے بھی کیا جاسکتا ہے۔  
کہتے ہیں کہ ایک دن حضرت بایزید بسطامیؒ نے اپنے طفیل نفس کو دیکھا کہ اس کا تمام جسم ضعیف، نحیف اور دبلا  
پتا ہے لیکن اس کا سر بہت موٹا ہے۔ حضرت بایزید نے اپنے نفس سے پوچھا کہ اے نفس! تیر اسرا جسم بہت دبلا پتا ہے  
لیکن تیر اسرا نہ موٹا کیوں ہے۔ نفس نے کہا یہ بات بتانے کی نہیں۔ بایزید نے کہا یہ بات تجھے ضرور بتانی پڑے گی۔ نفس  
نے کہا بات یہ ہے کہ میرے وجود کو آپ نے مجاہدوں، ریاضتوں اور بھوک بیساں سے بہت کمزور اور ناتوان کر دیا ہے لیکن  
اوگوں میں بے حد رجوعات، تعظیم و تکریم اور تعریف و توصیف سے میرے سر کو ایک خمار اور نشہ چڑھتا ہے جس سے میرا سر  
پھولتا اور موٹا ہوتا ہے۔ سر کے اس قدر موٹا ہونے کی وجہ یہی ہے۔ بایزید نے دل میں کہا کہ اس باطنی کفر اور انانیت کا علاج  
چاہیے چنانچہ رمضان کا مہینہ تھا۔ دل کے اس باطنی مرض کے سبب روزے کی نیت نہ کی اور ایک روٹی اپنے ساتھ لے کر  
مریدوں اور طالبوں کے مجمع کے ہمراہ بازار میں چلے گئے۔ جب بازار میں داخل ہوئے تو روٹی کا ایک نوالہ توڑ کر کھاتے  
چاہتے تھے بایزید کے اس غیر شرعی فعل کو دیکھ کر تمام لوگ ان سے پھر گئے اور جا بجا ان کی شکایت ہونے لگی۔ اس کے بعد  
بایزید نے اپنے نفس کو حاضر کر کے اس کی طرف دیکھا تو اب کی دفعہ سر بھی دیگر جسم کی طرح بہت چھوٹا اور کمزور تھا۔ نفس نے  
بایزید سے کہا کہ میں نے اپنے سر کے موٹے اور بڑے ہونے کا سبب تجھ پر ظاہر کر کے اپنا ستیاناں کر دیا۔ بایزید نے کہا  
اے نفس! شکر ہے کہ تیر اک فرٹوٹا میرے لیے رمضان کے ایک روزے کا کفارہ ادا کرنا آسان ہے لیکن تیری انانیت کا توڑنا  
بہت مشکل اور دشوار کا متحمل۔ الحمد للہ اس کی تدبیر بن گئی۔

یہ ایک روز روشن کی طرح میں حقیقت ہے کہ جو شخص اپنے نفس کو تینیز کر لیتا ہے کائنات اس کے سامنے سرگوں  
ہو جاتی ہے یہی وجہ ہے کہ آسمان معرفت کے بدر میر، شاہ ولایت حضرت علی المرتضی علیہ السلام نے بھی معرفتِ رب کو

## فقیر کی اصل شان

پس فقیر کی شان یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے حضور میں اپنی حاجتیں پیش کرے تو اللہ تعالیٰ یا تو وہ چیزیں اس کو عطا فرمائے  
دے گا یا ان کی خواہش اس کے دل سے دور کر دے گا یا اس کو ان خواہشوں پر صبر عطا فرمادے گا۔ خداوند بزرگ و برتر اہل  
کے لیے حکمت و قدرت کے بہت سے دروازے ہیں وہ ان دروازوں میں سے حکمت و تدبیر کا دروازہ کھول دے گا  
قدرت کی راہ سے فتحیاب فرمادے گا اور بطور خرقی عادت اس کے پاس کچھ نہ کچھ پہنچ جائے گا۔ جس طرح حضرت مریم سلام  
اللہ علیہما کے پاس آذوقہ پہنچ جاتا تھا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے:-

كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَرْكَيَا جَبْ كَبَّهِ (حضرت) زَرْكَيَا (علیہ السلام) ان کے پاس آتے تھے  
الْمُحْرَابَ طَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا طَ محراب (عبادت خانہ) میں تو ان کے پاس رزق موجود پاتے تھے۔  
قَالَ يَمْرُّمُ اُنِّي لَكِ هَذَا ۝ قَالَ (چنانچہ انہوں نے ایک بار) پوچھا! اے مریم! یہ رزق تمہارے پاس  
هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ کہاں سے پہنچا تو انہوں نے کہا کہ یہ خدا کی طرف سے ہے۔

## اللہ تعالیٰ فقیر پر قدرت و حکمت کے دروازے کھول دیتا ہے

ایک درویش اپنا واقعہ (اس سلسلہ) میں بیان کرتے ہیں میں ایک دفعہ بہت بھوکا تھا اور میرے حال کا تقاضا  
تھا کہ میں کسی سے کچھ مانگوں، میں بغداد کے کچھ گھروں کے سامنے سے گزارا کہ شاید کسی گھر سے مجھے کچھ مل جائے اور اللہ  
تعالیٰ اپنے کسی بندے کے ہاتھ سے مجھے کچھ دلوادے لیکن کچھ بھی تو کہیں سے نہیں ملا اور میں اسی طرح بھوکا سو گیا۔ میں  
نے خواب میں دیکھا کہ کوئی مجھ سے کہہ رہا ہے کہ فلاں جگہ جاؤ اور وہ جگہ مجھے خواب میں دکھادی اور کہا کہ جا ایک  
کپڑے میں روٹی کے کچھ گلڑے ہیں ان کو اپنے خرچ میں لا (چنانچہ میں نے ایسا ہی کیا)۔

پس جو شخص مغلوق سے قطع تعلق کر لیتا ہے اور صرف اللہ کا ہو جاتا ہے تو اس وقت وہ ایسے بے نیاز سے وابستہ ہے  
جاتا ہے جس کو کوئی چیز عاجز نہیں کر سکتی اور اس پر حکمت و قدرت کے دروازے جیسے چاہے کھل جاتے ہیں۔

معرفت نفس کے ساتھ مشروط کیا ہے۔ چنانچہ آپ کافر مان ذیشان ہے۔  
من عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ  
غُرقاء آپ کے اس فرمان ذیشان کی تعبیر یوں بیان کرتے ہیں کہ پونکہ انسان نفسانی آلاتشوں کی وجہ سے ای روح کو دار کر لیتا ہے۔ پس اسی وجہ سے وہ معرفت رب سے دور ہوتا ہے۔ قانون منطق یہ ہے کہ:  
**تَعْرِفُ الْأَشْيَاءَ بِاَضْدَادِهَا**

کہ چیزوں کو ان کی ضد سے پیچانا جاتا ہے۔ پس احکامات الہیہ کے بالکل بر عکس اور مخالف ہیں۔ پس جیسے جیسے وہ احکامات نفس کی مخالفت کرتا جائے گا ویسے ویسے معرفت رب حاصل کرتا جائے گا۔  
دین اسلام میں روحانیت کا محور معرفت رب ہے اور ہماری مذکورہ بالا گفتگو اس حقیقت کو عیان کرتی ہے کہ معرفت رب اس وقت تک ممکن نہیں جب تک انسان معرفت نفس حاصل نہ کرے۔

## معرفت نفس

عمومی طور پر جب خلقت انسان کے حوالے سے بات ہو تو جو بات جمہور عوام الناس کے ذہنوں میں ہے ہے کہ انسان دو چیزوں کا مرکب ہے۔ ”جسم“ اور ”روح“ لیکن جب علوم عقلیہ اور نقلیہ کے تناظر میں ہم خلقت انسان کے بارے میں مطالعہ کرتے ہیں تو حقیقت بالکل اس کے بر عکس معلوم ہوتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جب ہم جسم اور روح کی حقیقت اصلیہ دیکھتے ہیں تو ہمیں پتہ چلتا ہے کہ بدن فناۓ محض ہے اور روح بقاۓ محض۔ انسان کا بدن سراسر پستی جو اس دنیا کی مادی چیزوں سے مل کر بنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب یہ بدن بیمار ہوتا ہے تو ڈاکٹر کہتے ہیں کہ اس میں وہاں میں کی کی ہو گئی ہے، بیلشیم کی کی ہو گئی ہے، آڑن کم ہو گیا ہے وغیرہ۔ تو جو چیز بدن میں کم ہوئی چوںکہ اس کی خلقت دنیا کی مادی چیزوں سے مل کر ہوئی ہے اس لیے ڈاکٹر، اطباء، حکماء، خارج سے وہ چیز لے کر جسم میں داخل کر دیتے ہیں اور اس طرح ہن ٹھیک ہو جاتا ہے۔ لیکن اس کے بر عکس روح سراسر بندی ہے کیونکہ اس کا تعلق عالم امر سے ہے تو ہماری اس گفتگو سے چلا کہ بدن اور روح آپس میں ضدین ہیں اور قانون عقل یہ ہے کہ اجتماع ضدین محل ہوتا ہے۔ جس طرح آگ اور پانی سیکھانہ ہو سکتے اسی طرح ان کا آپس میں تعلق پیدا ہونا ناممکن ہے۔ جیسے پانی آگ سے بلا واسطہ استفادہ حرارت کرے سے قادر ہے اس طرح ان کا ایک دوسرے سے استفادہ بلا واسطہ و سیلہ محل ہے۔ اگر درمیان میں ایک واسطہ ہو تو پھر ممکن ہے۔ مگر واسطہ اور وسیلہ کے لیے لازم ہے کہ وہ ایک طرف بندی سے استفادہ کرے اور پتی تک استفادہ پہنچائے۔ جیسے آگ پر ایک لوہے کا برتن رکھ دیں تو یہ واسطہ بن جائے گا۔ آگ سے حرارت لے گا اور پانی کو منتقل کر دے گا۔ لہ ہماری اس مثال سے بھی یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ بلا واسطہ اجتماع ضدین محل ہوتا ہے۔ اگر آپس میں ملانا ہو تو ایک تیسرا چیز کی ضرورت پڑے گی جو ان کے مابین رابطہ بنے۔ جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ جسم اور روح یا آپس میں

لہیں ہیں، ایک عین پستی ہے اور دوسرا عین بندی ہے۔ اب اس فنا اور بقا کے ما بین ایک چیز کی ضرورت ہے جو دونوں کی مطابقت اپنے کی مکمل صلاحیت رکھتی ہو یعنی جو بندی سے متصل ہو تو عین بندی نظر آئے اور جب پستی متصل ہو تو عین پستی لگائے۔ بس خلقت انسان کا وہ تیسرا عنصر جو دونوں کے جذب وصول کی استعداد کا حامل ہو اس چیز کا نام ہے ”نفس“۔  
گویا اس ایک ایسا ”ٹو چین“ (Chain) ہے جس کا ایک سر ابندی سے متصل ہے اور دوسرا سراپتی سے جزا ہے۔

اب آپ اس پر غور کریں کہ انسان کی موت کیا ہے؟ حقیقت تو یہ ہے کہ نہ جسم مرتا ہے نہ روح کیونکہ روح بقاۓ صل ہے جس پر موت کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔ جسم فناۓ محض ہے تو اب دیکھنا یہ ہے کہ موت کس کو آتی ہے؟ روح پر موت نہیں ہو سکتی اور انسانی جسم فناۓ فنا ہے۔ تو اس حقیقت کو روکنے کیلئے جب ہم قرآن مجید فرقان حمید کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں کہیں بھی نہیں ملتا کہ ”مُكْلُ رُوحٍ ذَاقَةُ الْمَوْتِ“ یا ”مُكْلُ جِسْمٍ ذَاقَةُ الْمَوْتِ“ بلکہ جہاں بھی آیا ہے ایمان ہے ”مُكْلُ نَفْسٍ ذَاقَةُ الْمَوْتِ“ کہ ہر نفس نے موت کا ذائقہ چکھا ہے۔ موت کا اطلاق صرف نفس پر ہوتا ہے۔ ایں تو چین، ٹو چین، ٹو ٹو چین جاتا ہے جسم بلا کم وکاست موجود ہوتا ہے۔ روح پرواز کر جاتی ہے جسم میں سے کوئی مادی چیز کم نہیں ہوتی روح میں کمی واقع ہوتی ہے بلکہ اس میاں فنا ہو جاتے ہیں۔

دو متصاد اور مختلف اصول چیزیں بلا واسطہ ایک دوسرے سے استفادہ نہیں کر سکتیں۔ اس کے لیے ایک اور حصہ ٹال پیش کرتا ہوں۔ مثلاً آپ سلوکا برتن لے لیں، اس میں کاسٹک سوڈا اور پانی ملا کر آگ پر چڑھادیں۔ اب آگ اور پانی دو متصاد چیزیں ہیں، پانی بلا واسطہ آگ سے استفادہ نہیں کر سکتا، یہ درمیان میں ایک برتن ہے جو آگ سے حرارت وصول کر کے پانی میں منتقل کر رہا ہے۔ جو بھی کاسٹک سوڈے نے برتن کو سوراخ لگادیا تو پانی سیدھا آگ پر گرا اور اب پانی چاہے کتنا ہی گرم کیوں نہ ہو مگر آگ کی تو موت ہے، اب یہ بلا واسطہ حرارت لینے آیا تو پانی بی آگ رخصت ہوئی یعنی واسطے کا ثوٹنا ہی موجب فنا ہوا ہے یہی قانون خالق و قانون فطرت ہے کہ دو متصاد چیزوں کو مربوط کرنے کے لیے ایک وسیلہ بنایا جاتا ہے جو دونوں سے مناسب رکھتا ہو جیسے مندرجہ بالامثال میں سلوکا برتن، اسی طرح خالق نے اس کو روح و بدن کے ما بین رابطہ بنایا ہے خود انسان کے جسم میں بھی اس کی مثال موجود ہے۔ آپ دیکھیں انسان کا بدن ہیا دی طور پر تین چیزوں سے مرکب ہے یعنی گوشت، اعصاب اور بڈیاں گوشت کیا ہے؟ پلپا ہٹ زمی ہی زمی اور بڈیاں کیا ہیں؟ ایک صلاحت اور سختی۔ اب ان دونوں سے کام لینے کے لیے ایک ایسی چیز کی ضرورت ہے جو دونوں سے مناسب رکھتی۔ ہونختی سے ملے تو اس کی صفات اپنائیں گے زمی سے ملے تو اس کی صفات اوڑھ لے تو اس مقصد کے لیے خالق نے درمیان میں اعصاب کو رکھا ہے تاکہ جسم فعال بن سکے۔

یہ اعصاب (پٹھے) اگر جسم سے نکال دیں تو جسم بیکار محض ہو جائے بلکہ ان کو نکالنا تو علیحدہ بات ہے صرف اعصاب ڈھیلے پڑ جائیں یا ان کی اگر گرفت کم ہو جائے تو جسم تھڑا بنتا شروع ہو جاتا ہے، جسم میں گوشت کی کمپاہٹ آجائی ہے اور انسان ہاتھ بلانے کی بھی قدرت نہیں رکھتا۔ اعصاب با وجود کمزوری کے سرخا میں تو ہیں مگر پھر بھی کاپنے کا

عمل جاری رہتا ہے، اسی نظام کی طرح نفس کو روح و بدن کے مابین وسیلہ اور رابطہ قرار دیا گیا ہے۔ یہ جب بدن اتصال کرتا ہے تو عین صفات عنانصر کی جھلکیاں دیتا ہے اور جب روح سے متصل ہوتا ہے تو عالم امر کی مخلوق نظر آتا ہے۔ دونوں کی صفات کو پانے کی صلاحیت رکھتا ہے، دونوں کا ترجمان ہے، دونوں کا مشترک مظہر ہے، اسی کو نفس ناطقہ کہتے ہیں۔ تو ہماری اب تک کی لگنگو ہمارے اس باب میں قائم کردہ موضوع معرفتِ نفس کا مقدمہ تھی جس میں ہم لے بات ثابت کی انسان تین چیزوں کا مرکب ہے، بدن، نفس اور روح۔ انہیں ارکانِ ثلاثہ کہا جاتا ہے۔ ان میں سے ہر ایک کی اپنی ضروریات ہیں۔ جب ہم ان ضروریات کے تناظر میں ان تیوں کا جائزہ لیں گے تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا فرمان سمجھ میں آجائے گا کہ کس طرح معرفتِ نفس معرفتِ رب کا زینہ ہے۔

### ضروریاتِ ارکانِ ثلاثہ

جیسا کہ ہم نے ذکر کیا کہ ارکانِ ثلاثہ بدن، نفس اور روح کی اپنی اپنی ضروریات ہوتی ہیں کچھ بدن کی ضروریات ہوتی ہیں کچھ روح کی مگر ان دونوں کے مابین پیغام رسال یہ نفس ہی ہوتا ہے۔ اب بدن کی ضروریات کو دیکھا ہے کہ اس کی ضروریات صرف یہ ہیں رنگ، رون، اور صرف جسمانی بیقا کی ضروریات پر مبنی ہے، اسے صرف اپنی بہانے غرض ہے اور اس کی بقا و ثامن (حیاتین) اور پوٹیز (حیات)، کیلو یا زیز (حرارے) وغیرہ ہیں۔ اسے یہ سوچنے کی ضروری لذات سے کوئی تعلق نہیں ہے مثلاً اسے گوشت کی ضرورت ہے کہ اس میں سے وہ اپنی بقا کا سامان اخذ کر سکے اور اس کا مدد ہے کہ گوشت معدے میں پہنچے چاہے وہ کتنے اور خنزیر یعنی کا کیوں نہ ہو۔ اسے دودھ کی ضرورت ہے چاہے وہ کسی جانور یعنی کا کیوں نہ ہو۔ کیونکہ اسے مذہب و اخلاق کو سمجھنے کی ضرورت ہی نہیں ہے بلکہ اسے تو اچھائی اور برائی یا اپنے للہ، نقصان تک کا شعور نہیں ہے۔ جسم خاکی شعور سے عاری ہے مثلاً اگر معدے میں زہر پہنچا دیا جائے تو وہ کوشش کر لیا کہ اس سے بھی کوئی قوت ضرور حاصل کرے چاہے وہ خود اسے فنا یعنی کیوں نہ کر دے۔ انسان کا بدن ایک نوز اسیدہ معصوم بیج کی طرح ہے جسے چونے کی خواہش ہوتی ہے چاہے وہ نیل ہو یا بھینس کا تھن یا کوئی دوسرا چیز۔ وہ تو ہر وہ چیز جو اسے میر آئے گی اسے دودھ سے معمور سمجھ کر چونے لے گا، چاہے سانپ کا سر یعنی اسے تھادیں وہ فوراً یعنی منہ میں ڈال کر اسے چھانا شروع کر دے گا کیونکہ وہ عرقان سے عاری ہے۔

دوسرا اکن ہے روح یعنی انسان کے ارکان میں سے سب سے بلند رکن ہے، اس کی بھی اپنی خواہشات ہیں اسے بھی غذا کی ضرورت ہے۔ کیونکہ یہ مادی رکن نہیں ہے بلکہ لطیف ترین رکن ہے اس لیے اس کی غذا مادی نہیں ہے بلکہ اس کی غذا ذکر ہے۔ اور دوسرا اس کی غذا علم و اخلاق حسنہ ہے کیونکہ جب اس کے بارے میں سوال ہوا تو خالق لمیز نے ارشاد فرمایا۔

فُلِ الرُّؤْخُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي

ترجمہ: کہہ دو کہ روح میرے رب کا امر ہے۔

توب اب جس کا تعلق امر اللہ سے ہواں کی اصل غذا بھی رضاۓ الہی کو ہونا چاہیے۔ چونکہ انسان کے خاکی پر (جسم) کے اسباب حیات خاک سے جنم لیتے ہیں اور خاک ہی کی طرف اس کی رجعت ہے روح کے رجعت ہے روح کے پیکاری کا تعلق امر رب سے ہے تو اس کے اسباب حیات بھی اور امر رب سے ہی آسکتے ہیں پھر اسی کی طرف اس کی رجعت ہونا چاہیے یوں نہ مسلمہ ہے کہ

”كُلُّ شَيْءٍ يَرْجِعُ إِلَى أَصْلِهِ“

ترجمہ: کہ ہر چیز اپنے اصل کی طرف لوٹتی ہے۔

گویا روح پر موت نہیں ہے مگر غذا کی ضرورت تو اسے بھی ہے بقول شخصی موسیقی روح کی غذا ہے دراصل یہ قول ان مذاہب کا ہے کہ موسیقی جن کے مذہب میں شامل ہے۔ جیسے ہندو دھرم، عیسائیت وغیرہ ان کی عبادات آلات غنا سے مرتب ہیں۔ موسیقی روح کی غذا ہوتی تو بڑے بڑے پنڈت اور خان صاحبان، ماہرین موسیقی علمائے ربانی ہوتے اور علم موسیقی سے نابلد علماء روحانیت سے خالی ہوتے۔ اسی لیے ماننا پڑیا کہ روح کی غذا اطاعتِ امر کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔ کیونکہ اس کا تعلق ہی عالمِ امر سے ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ انسان کے ارکانِ ثلاثہ اپنے معاملے میں خود غرض ہوتے ہیں اس لیے روح بھی باحیثیتِ رکن خود غرض ہوتی ہے اور اپنی اغراض سے دستبردار نہیں ہو سکتی۔ یہ کہتی ہے کہ مسٹر انسان میری خواہشات پر بدن اور نفس کی خواہشات کو قربان کر دو، جسم پر مجھے حکمرانِ مطلقِ العنان بنادو، یہ انسان کو سمجھاتی ہے کہ اسے خواہشات پر بدن تو ہر چیز میرے لئے قربان کر دے، کل مالکِ روزِ جزا کے سامنے تہاری طرف سے مجھے جواب دینا ہو گا۔ اب اسی انسان تو ہر چیز میرے لئے قربان کر دے، کل مالکِ روزِ جزا کے سامنے تہاری طرف سے مجھے جواب دینا ہو گا۔ تہاری نمائندہ بن کر ”مالک یوم الدین“ کے حضور مجھے پیش ہونا ہے اور جب جوابہ میں ہوں تو اختیار بھی مجھے ہونا چاہیے۔ بات تو معقول ہے مگر خود غرض انسان کی سمجھی میں یہ بات آسانی سے نہیں آتی ہے، کیونکہ جس طرح سے روح کی خواہشات ہیں اسی طرح نفس کی بھی خواہشات ہیں۔ چونکہ انسان کی ہر چیز خود غرض ہے اس لیے یہ ارکان بھی خود غرض ہیں۔ خود غرضی کیا ہے؟ خود غرضی ہوتی ہے اپنی خواہشات کو ترجیح دینا، اپنی ذات پر دوسروں کو قربان کرنا، اپنی ہر خواہش کی تکمیل چاہنا۔ اب صورت حال یہ ہوئی ہے کہ بدن اور روح کی ضروریات کی ترجیح میان نفس کرتے ہیں کیونکہ یہ جسم اور روح کے درمیان رابطہ ہیں اور چونکہ اس کا دونوں سے رابطہ ہے یہ دونوں کی ضروریات میں تانگ اڑانے کا عادی ہے۔ یہ ضروریات بدن میں بھی اپنے مقادرات داخل کر دیتا ہے اور ضروریات روح میں بھی۔ اصل تانگ اڑانے کا عادی ہے۔ یہ ضروریات بدن میں بھی اپنے مقادرات داخل کر دیتا ہے اور ضروریات روح میں بھی۔ بات یہ ہے کہ ارکانِ ثلاثہ بذات خود انہے گوئے ہوئے ہیں، یہ کسی چیز کا اور اسکے نہیں کر سکتے۔ ان کے اور اس کے وسائل یہی حواسِ خمسہ و عشرہ ہیں جو تیوں کے مشترک ہیں۔ مثلاً آنکھ ہے تو روح و بدن اور نفس تیوں نے دیکھنے کا کام اسی سے ہی لیتا ہے۔ کان ہے تو سننے کا کام تیوں نے اسی سے لیتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ کسی کی خواہش پوری نہیں ہو سکتی جب تک ان پر مکمل قبضہ نہ ہو۔ اگر روح کا قبضہ ہوا تو اس نے اعضاء و جوارح کو امرِ الہی کا پابند کر دیا۔ بدن کا قبضہ ہوا تو کھانے پینے کا کام لیا، نفس کا قبضہ ہوا تو اس نے اپنی لذات کے لیے استعمال کیا۔ گویا یہ حواس و اعضاء ایک توارکی طرح ہیں۔ بدن کا

ہلاتے ہیں یعنی یہی انسان کے حواسِ خسہ و عشر ہیں جو ان تینوں کے وسائلِ حصول و حصول ہیں۔ کیونکہ لطیف ارکان مادے کی قید میں رہ کر بالذات کچھ حاصل نہیں کر سکتے اور ان حواس کے اوپر ایک "حس مشترک" ہے جو ان حواس کی مگر ان اعلیٰ واقعیت ہے اور یہی حس سب سے پہلے فس تک مرکات پہنچاتی ہے، پھر فس روح اور بدن تک پہنچاتا ہے یعنی حس مشترک بھی ایک وسیلہ اور رابطہ ہے اور انہیں وسائل و سائط و روابط سے ارکانِ ثلاثہ بولے سنتے اور افعال کے مرتب ہوتے ہیں یعنی آنکھ نے دیکھنا ہے، رویت نے پرکھنا ہے، پھر حس مشترک کے ذریعہ تصویر فس تک پہنچتی ہے، پھر اس پر ارکانِ ثلاثہ کی یوری فیصلہ صادر کرتی ہے۔

جیسا کہ ہم نے پہلے مثال دی ہے کہ جسم کو پانی کی ضرورت محسوس ہوئی کیونکہ جسم کی ضرورت کا نام ہے "احتیاج" یعنی جہاں انسان کا جسم بنا تات کی طرح غذا بیت کی کمی کو پورا کرنا چاہتا ہے وہاں اس میں بنا تاتی اشتراک کی وجہ سے احتیاج پیدا ہوتی ہے اور احتیاج میں رجحان اور غایت دونوں لاشور میں ہوتے ہیں تو وہاں جسم حیوانات کی طرح ضرورت کو رجحان میں لاتا ہے اور جسم کو ایک خواہش ہوتی ہے جسے "اشتها" کہا جاتا ہے۔ تو بدن کو جب پانی کی کمی محسوس ہوئی تو اس نے احتیاج اور اشتها کو محسوس کیا تو فس کو اشارہ دیا کہ جسم کو پانی کی ضرورت ہے۔ اب اس نے اپنی ہوں کے تسلیکیں کو بھی اس میں شامل کر دیا اعضا کو حکم دیا کہ بدن کو پانی کی ضرورت ہے فوراً پانی لا دی تو تھی بدن کی ضرورت۔ مگر اس نے اپنی طرف سے یہ اضافہ کیا کہ مٹی کے پیالے کے بجائے ششے کے سبز گلاں میں لا دی، عام سفید گلاں بھی نہ ہو، بہتر ہے شربت لا دی اور تھوڑا سا میٹھا بھی ہو تو زیادہ اچھا ہے اور ہاں برف ڈالنا ہرگز نہ بھولنا۔

قارئین! اب خود سیکھیں کہ کیا ششے کے گلاں میں پانی کی افادیت میں کوئی اضافہ ہو سکتا ہے کیا سبز رنگ کے گلاں میں جسم کی ضرورت کو پورا کرنے کی کوئی اضافی صلاحیت موجود ہے؟ کیا سونے چاندی کے گلاسوں میں پانی کی قوت بڑھ جاتی ہے؟

سچیں گے تو جواب نہیں میں ملے گا کیونکہ مٹی کے پیالے اور اسکے پانی پینا اتنا ہی مفید ہے جتنا ششے یا سونا چاندی کے گلاسوں میں پانی پینا۔ بس جسم کو تو صرف پانی کی ضرورت تھی بقایا تمام کاروائی صرف اور صرف حضرت فس کی تسلیکیں کے لیے تھیں۔

حالانکہ انبیاء علیہم السلام نے درختوں کے پتے کھا کر زندگی گزاری ہے، نسلوں کی جھونپڑیوں میں رہے، پیٹ پر پتھر باندھ کر گزار کیا، ہاتھوں کا پیالہ بن کر اسکے پانی پیا تو صاف ظاہر ہے کہ اس طرح سے بھی زندگی گزرتی تھی۔

پھر یہ مختلف قسم کے والریت، اٹی سیٹ، کوٹھیاں، کارس، روم کولر، آس فیکریز، ارکنڈی شنزر زی جملہ عیش و عشرت کے سامان و اسباب کس کے پیدا کردہ ہیں؟ تو لازماً اننا پڑے گا کہ یہ صرف خواہشات فس کی تسلیکیں کے سامان ہیں اور ان کی علات غالباً صرف تسلیکیں ہوں ہے یعنی جملہ فس اساتی زر، زن اور زمین کے چھڑے حضرت فس کی کارستانیاں ہیں۔

ایک اور مثال بھی عرض کر دوں تاکہ میری بات اچھی طرح ذہن نشین ہو جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ انسان کو بقاۓ نسل کے لیے اختلاطِ زوجین کی لذت دویعت کی گئی ہے کہ ہر ذی روح اس لذت کے لیے اختلاط کر کے کام

ہاتھ قبضہ پر پڑ گیا تو تربوز کاٹ کر کھانے کا اہتمام کر لیا۔ روح کی گرفت قبضہ پر پڑ گئی تو اطاعتِ خدا میں تکوار کا فرد ہے چنان شروع کر دی۔ اور اگر شریف فس کا ہاتھ ملک گیا تو مومنین پر چلا دی۔ گویا اعضا کا کام ہی چلتا ہے۔ اصل قوت وہی ہے جس کی گرفت میں یہ ہیں۔ چونکہ فس مکار اور عیار ہے اس لیے حواس و اعضا کو یہ اکثر اپے قبضہ میں رکھتا ہے جس کی وجہ سے وہ روح اور بدن کے مفادات میں اپنی لذات کو داخل کر دیتا ہے۔ کیونکہ ہر ضرورت کو پورا تو انہیں کے تو سط سے ہوتا ہے اس لیے فس و سالٹ کو قبضہ میں رکھنے کو عین مصلحت وقت سمجھتا ہے۔ یہ اتنا کچھ چڑھا ہے کہ اپنی خواہشات کی تجھیں نہ ہونے میں موت سمجھتا ہے اور یہ اپنی موت سے بچنے کے لیے ہر دادا استعمال کرتا ہے۔ گویا مملکت جسم کا میکاوی مژان سیاستدان فس ہے۔ یہ چلگیں خالی طرح اپنے ہر حکم کی تجھیں چاہتا ہے، یہ ہرستہ اور دادا جانتا ہے اور انسان کی کمزوریوں کو بھی خوب سمجھتا ہے اس لیے یا اپنے دونوں ہاتھوں میں رکھتا ہے۔ جسم کی خواہشات میں اپنی خواہشات کی تجھیں رکھتا ہے اور روح کی ضروریات میں بھی اپنی ہوں کو داخل کرتا رہتا ہے۔ یہ وہ مقام ہے جہاں پر عموماً انسانی زندگی اکثر کشمکش حیات کا شکار ہو جاتی ہے فس کے دھوکے میں آکر انسان اپنی زندگی کو ان راستوں کا سافر پایا۔ جہاں اسے سوائے کر بنا کیوں کے کچھ نہیں ملتا۔

## ضروریاتِ بدن میں مداخلت

فس جسم کی خواہشات اور ضروریات میں اپنی خواہشات کو کیسے داخل کرتا ہے مثال دیتا ہوں مثلاً جسم کو پانی کی ضرورت محسوس ہوئی اس نے پانی طلب کیا اس نے فوراً اپنی خواہشات کو شامل کر دیا۔ اعضا کو حکم دیا مسلسل بدن کو پانی کی ضرورت ہے فوراً پانی پلا دو، دیکھوٹی کے پیالے کے بجائے ششے کے گلاں میں لانا، دیکھو عام گلاں جو پڑا ہے وہ نہیں وہ جو سامنے سبز رنگ کا خوبصورت گلاں ہے اس میں لانا۔ اب آپ خود سچیں جسم کو صرف پانی کی ضرورت ہے جو ہاتھ کی اوک سے بھی پیا جاسکتا ہے یا مٹی کے پیالے سے بھی پیا جاسکتا ہے کیا ششے کے خوبصورت گلاں میں پانی کی افادیت بڑھ جاتی ہے۔ کیا سفید گلاں میں پینا یا سبز اور سبزی گلاں میں پینا جسم کے لیے زیادہ مفید و فائدہ مند ہے؟ فس کی انہیں کارستانیوں کی وجہ سے اسے برا کھا گیا ہے۔ اور یہاں تک فرمایا گیا ہے

اعدعی عذوک نفشك الیتی بین جنیبک

تمہارا سب سے بڑا شکن یہی نفس ہے۔ جو تمہارے پہلوؤں کے درمیان ہے۔ کیونکہ یہی نفس ہمتوئے ایلیس ہوتا ہے اور مملکت بدن پر مکمل تصرف چاہتا ہے۔ میں پہلے بتاچکا ہوں کہ یہ بدن اور روح کے مابین وسیلہ ہے اور بحیثیت وسیلے کے یہ اکثر اوقات ان دونوں کی ترجیح میں خیانت کرتا ہے اور بہت کچھ اپنی طرف سے داخل کرتا رہتا ہے۔ جو روح و بدن کی ضروریات ہوں ان میں اپنی خواہشات کو داخل کرتا رہتا ہے یعنی یہ معاملے میں ناگزین اڑاٹنے کا عادی ہوتا ہے۔ کیونکہ فس و بدن و روح جب تک قید عناصر میں مقید رہتے ہیں اندھے ہرے اور گوئے ہوتے ہیں "بالذات" کسی چیز کا اور اس کر سکتے، یہ تینوں ارکان صرف بدن کے وسائل کو استعمال کر کے کام

ایک شخص نصف شب کے بعد عبادت کے لیے محراب میں پہنچا۔ بالکل تہائی میں انتہائی خصوص و خشوع کے ساتھ عبادت شروع کر دی، آنکھ موتی بر سانے لگی، اعضاء جو ارج روح کے تصرف میں کام کرتے رہے اور مسٹر نفس سوتے رہے یعنی من کے کسی گوشے میں دبکے یہ تماثل دیکھتے رہے کہ اچانک قدموں کی آہٹ محسوس ہوئی بس حضرت نفس فوراً پوکنے ہو گئے فوراً جسم کو تنبیہ کی کہ تمہیں معلوم ہے کہ دیکھنے والا آگیا ہے، اب ذرا سنبھل کر عبادت کرو، یہ دیکھنے والا لوگوں میں کیا کہتا پھرے گا، اب جی لگا کہ بہترین عبادت کا مظاہرہ کرو۔ بس اسی کے ساتھ جسم کا چارج نفس نے سنبھال لیا اور روح منہ دیکھتی رہ گئی۔ پھر کیا ہوتا ہے کہ بدن نفس کے تصرف میں ایکسر سائز کرتا رہتا ہے اور روح ترپ کر دور ہو جاتی ہے یہ ہے وہ طریقہ واردات کہ جس سے نفس روح سے بدن کو چھین کر متصرف ہو جاتا ہے۔ بات کو مزید واضح کرنے کے لیے ام تاریخ کے دامن سے ایک مثال کا ذکر کرتے ہیں۔

شہر کوفہ کا ایک زاہد تھا وہ ہرات مسجد حنابہ میں جا کر عبادت کیا کرتا تھا۔ اس وقت یہ مسجد ویرانے میں تھی۔ ہر طرف ایک سکوت طاری ہوتا تھا اس طرح عبادت کا لطف بڑھ جاتا تھا کیونکہ عبادت میں یکسوئی جزو لازم ہے۔

ایک رات وہی صاحب جب مسجد کو روانہ ہوئے تو تاریک رات تھی اور سردی بھی تھی اور بارش بھی گرج چمک کے ساتھ تھی جب وہ عبادت کے لیے مسجد میں پہنچا تو سردی بڑھ گئی اور عبادت کے لیے دل حاضر نہ ہو رہا تھا اور ایک کمالت غالب تھی مگر انہوں نے سجادے پر کھڑا ہونا خود پروا جب کر لیا اور ٹوٹے دل سے عبادت کرنے لگے۔ نصف شب کے بعد دروازے کی سمت سے قدموں کی چاپ محسوس ہوئی تو زاہد صاحب فوراً سنبھل گئے کہ شاید کوئی دوسرا عبادت گزار آن پہنچا ہے۔ بس پھر تو تھکن جاتی رہی اور باقی رات خوب جی لگا کر عبادت کی۔ جب صبح ہوئی تو سجدہ شکر ادا کیا اور پیچھے مزکر دیکھا کہ آنے والا کون تھا؟ تو دیکھا کہ مسجد کے ایک کونے میں ایک بھی گاہو اتنا مزے کی نیند سور ہاتھا۔ اب زاہد صاحب کا شعور بیدار ہوا کہ میں نے کتنی غلطی کی ہے کہ دکھاوے کی عبادت میں رات بس کی اور مطلب بھی پورا نہیں ہوا۔

در اصل یہ اس زاہد کا قصور نہیں تھا بلکہ وہ مسٹر نفس کی شرارت تھی کہ کوئی بہانہ ملے اور مملکت بدن سے روح کو بے خل کیا جائے۔ نفس نے کانوں پر اعتماد کرتے ہوئے دھوکہ تو کھایا ہے کہ شاید کوئی انسان ہو گا مگر اس نے بدن پر تصرف حاصل کرنے کا موقع ایک سینکڑ کے لیے بھی ضائع نہیں کیا اور پوری رات کی عبادت کا سیتا ناس کر دیا۔ بالکل اسی طرح یہ روح کی تسلیکیں کے جملہ اعمال میں بھی اپنی ہوں کی تسلیکیں کے سامان تلاش کرتا رہتا ہے۔ یہ نفس شریر کی شرارت تھی کہ جس نے روح کی ضرورت میں اپنی خواہشات کو داخل کر دیا مگر وہ زاہد یہ تخصیص نہیں کر سکا کہ اصل معاملہ کیا ہے؟ نفس ہمیشہ روح اور بدن کی ضروریات میں اپنی خواہشات کو داخل کرتا رہتا ہے۔

بعض اوقات یہ بدن کو روح کے پیغامات دیتا ہے یعنی اپنی طرف سے بدن کو روح کے فرضی احکامات بھی دیتا رہتا ہے مثلاً ایک امیر آدمی کو آتے دیکھا کہ یہ میری فلاں خواہش کی تکمیل کر سکتا ہے، فوراً جسم کو حدیث سن دی کہ انکسار تو اوضاع اور عجز بہت اچھی چیزیں ہیں۔ بدن فوراً امیر آدمی کے قدموں میں جھک گیا، روح ترپ گئی، احمدی یہ کیا غصب کر دیا، یہ بے موقع حدیث کیوں نہیں کیا تو فرمان سناتا کہ ”مذکور کے سامنے تکبر بھی عبادت ہے“ یہ کیا کہ

لاشوروی طور پر سلسہ تولید و تناسل چلتا رہے گا یہ لذت قوت لامسہ کے ماتحت ہے۔ خالق نے یہ لذت ان دینوں Unvisionable جوشیم سے لے کر بڑے سے بڑے جانور کو عطا فرمائی ہے حتیٰ کہ کتنے اور خزر کو بھی اختلاط اڑو ہیں لذت محسوس ہوتی ہے۔ بدن کے لیے لامسہ کے لحاظ سے ایک خوبصورت اور جو اسالہ دو شیزہ اور بد صورت جانور ہے، یہ لذت محسوس ہوتی ہے اس دنوں کا جسمانی لحاظ سے میٹست TASTE ایک ہے۔ بھی وجہ ہے کہ بعض بدجنت لوگ جانوروں سے میرے فعل کے مرتبہ ہوتے ہیں کیونکہ جسم جانور اور انسان میں تیز کرنے کی صلاحیت سے محروم ہے۔

یہ لذت توبقائے نسل کے لیے عطا ہوئی تھی جب جسم نے بھوک کی طرح اس خواہش کو ظاہر کیا تو اس سے فوراً جوز اٹلاش کیا اور اس خواہش میں بھی ہوں کو داخل کر دیا یعنی ایک عورت میرا آئی آنکھ سے پوچھا کیسی ہے ۲۹ کو نے حلیہ بتایا کہ رنگ سانوالا ہے، ناک چپٹی ہے، جسم قدرے بے ڈول سا ہے، قد بھی چھوٹا ہے مگر بچے پیدا کرنے کی بھرپور صلاحیت موجود ہے، نفس نے فوراً ناک بھوٹ چڑھائے اور کہا اب جی چھوڑ یئے کیا یہی عورت دنیا میں باقی رہ گی ہے کیا ساری دنیا کی عورتیں مر گئی ہیں۔

حالانکہ اس کی مثال ایسے ہے جیسے ایک کہانی بیان کی جاتی ہے کہ اکبر بادشاہ سے کسی نے بیربل وزیر کی لڑکی تعریف کی تو اس نے بیربل سے کہا کہ مجھے اپنے گھر دعوت دو وہ اس کی لڑکی کو دیکھنا چاہتا تھا۔ اس بات کو بیربل بھانپ گاہ اور لڑکی کو سمجھایا اور دعوت دے دی۔ بادشاہ جب آکر دستخوان پر بیٹھا تو سامنے سات رنگوں کی علیحدہ علیحدہ ڈشیں رکھی ہوئی تھیں۔ اکبر نے ہر ڈش کو چھا تو وہ ایک ہی فیرنی تھی صرف رنگ علیحدہ علیحدہ تھے تو اکبر نے سوال کیا اے لڑکی! کیا دوسرے کھانے تیار کرنا نہیں آتے کہ ایک ہی فیرنی میں کئی رنگ بنادیے ہیں؟ تو اس نے جواب دیا: بادشاہ کا اقبال سلامت جیسے ان مختلف رنگوں کا ذائقہ ایک ہے اس طرح ہر عورت کا لامسہ بھی ایک ہے صرف رنگ جدا جادا ہیں۔

اگرچہ یہ ایک فرضی داستان بھی ہو سکتی ہے گرحقیقت یہی ہے کہ ذائقہ کے لحاظ سے ہر عورت ایک ہی فیرنی کی طرح ہے، صرف رنگوں کا انتخاب نفس کرتا ہے حالانکہ اسے معلوم ہے کہ اکثر اختلاف رنگ سے اختلاف ذائقہ وابستہ نہیں ہے مگر پھر بھی یہ نفس کسی کے منہ پر تعریف کروارہا ہے تو کسی کا گلہ اور کسی کو کسی کے پیچھے فرہاد و مجنوں بنا رہا ہے۔ دراصل نفس کے خواہشات ولذات تھے جسے اس نے ضروریات میں زبردستی داخل کر دیا ہے۔

## ضروریاتِ روح میں مداخلت

دوستویں نفس جس طرح ضروریات بدن میں اپنی خواہشات کو داخل کرتا رہتا ہے اسی طرح ضروریاتِ روح میں بھی اپنی خواہشات کی تکمیل کے پہلو تلاش کرتا ہے مثلاً روح کی ضروریات ”رضائے الہی کے حصول کے اسباب“ یہ لیکن جب انسان ان اسباب کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو بھی یہ اپنی ناگہ اڑا دیتا ہے۔

جہاں قیام کی ضرورت نہیں وہاں تجوید کروار ہے ہو۔

لے بدن کا خاصہ "شہوت" ہے اسی طرح بحیثیت رکن نفس انسان کا خاصہ "ہوا" (ہوس) ہے۔

رب ذوالجلال والا کرام جل جلالہ نے جواہکام فرمائے ہیں اس میں شہوات میں اعتدال کا حکم فرمایا ہے کیونکہ شہوات انسان کی مجبوری ہیں مثلاً بھوک ہے یا پیاس ہے یہ شہوات میں سے ہیں۔ انھیں کچھ حد تک روکا تو جاسکتا ہے مگر اکل ختم کرنا بھی نوع انسان کے لیے محال نہیں تو مشکل ترین ضرورت ہے اس لئے ان کی افراط (زیادتی) کی مذمت فرمائی گئی ہے مگر انہیں حرام نہیں کہا گیا لیکن "ہواۓ نفس" کو بالکل ختم کرنے کا حکم دیا گیا ہے کیونکہ یہی "ہواۓ نفس" جب حوصلہ افزائی پاتی ہے تو پورے جسم پر اللہ کی طرح حکمران ہو جاتی ہے۔

ماں مطلق جل جلالہ نے اتباعِ نفس کو سب سے بری بلا بیان فرمایا ہے یعنی یہ انسان کیلئے ایک بہت بڑی آزمائش ہے اور اس آزمائش میں وہی کامیاب ہوتا ہے جو ہواۓ نفس کی سرکوبی کرتا ہے، کیونکہ یہ ماں کی رضا کے راستے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے اسی لئے فرمایا گیا ہے۔

**فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيِّبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ أَتَيَّ هَوْلَهُ** (القصص: 50)  
اے میرے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وہ لوگ آپ کے اعلان پر لیک کیسے کہہ سکتے ہیں آپ کو معلوم ہی ہے وہ تو اپنی خواہشاتِ نفس (ہوا) کی اتباع میں مصروف ہیں اور اس شخص سے بڑھ کر کون گمراہ ہو سکتا ہے جو "ہواۓ نفس" کی اتباع میں مگن ہو یعنی اتباع ہواۓ نفس ہی دین حق کو قول کرنے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔

اسی طرح سورۃ جاثیہ میں ارشاد ہوتا ہے کہ:

**أَفَرَأَيْتَ مِنْ أَتَخَذَ إِلَهَهَهُوَلَهُ وَأَضَلُّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشاَةً** (الجاثیہ: 23)

اے میرے حبیب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کیا آپ نے ملاحظہ نہیں فرمایا کہ جس نے اپنا اللہ "ہواۓ نفس" کو بنا رکھا ہے اور اللہ نے تو اسے گراہی میں چھوڑ دیا ہے اور اس کی ساعت اور قلب پر مہر لگا دی ہے اور بینائی پر جا ب ڈال دیئے ہیں۔

اسی طرح بلہ باعور کے بارے میں سورۃ الاعراف میں آیا ہے کہ  
**وَأَتَيَّ هَوْلَهُ حَفَمَلَهُ كَمَثَلُ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمُلْ عَلَيْهِ يَلْهُثُ** (اعراف: 176)  
یعنی بلہ باعور ہواۓ نفس کی اتباع میں نکالتا فرمایا کہ جو بھی اتباع ہوا ہوں کرتا ہے اس کی مثال کتے کسی ہے کہ اس پر بوجھلا دو تو پھر بھی زبان نکالے۔ اگرچھوڑ دو تو بھی اس کی زبان نکلی رہتی ہے۔

یعنی واضح فرمایا جا رہا ہے کہ ہوا ہوں ایک ایسی مجبوبہ ہے کہ جس کے جملہ احکام کی قیمیں اگر انسان اپنی زندگی بھی لٹا دے تو وہ کبھی راضی نہیں ہو سکتی، اس کا کامیاب حصہ کبھی پر نہیں ہو سکتا۔ یہ کبھی نہ راضی ہونے والا معموق ہے کیونکہ جب انسان زندگی کا ایک ایک لمحہ اس کے لیے وقف کر دیتا ہے تو آخر کو بھی کہنا پڑتا ہے۔  
بیہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ خواہشِ نفس کیا چیز ہے جو سارے فسادات کی جڑ ہے؟ دوستو بحیثیت رکن انسان

## ترجمیاتِ نفس

دوستو! نفس شریر کے سامنے جب لذات و خواہشات کا اجتماع ہوتا ہے تو یہ کوشش کرتا ہے کہ ہر خواہش باری ہو۔ اگر ان خواہشات میں ایک دوسرے سے تصادم کی فضایہ پیدا ہو جائے تو یہ پھر مختلف حواس کو آپس میں لڑا کر مقاشاہ کیا ہے اور خود مزدے لیتا ہے۔

دیکھئے زبان ہے تو حسِ ذاتی سے ملوہ ہے اس لیے یہ صرف ذاتی کا ادرار کر سکتی ہے۔ یہ کہتی ہے کہ مجھکے پسندیدہ ذاتی ہی پہنچتے رہیں، کانوں کو چاہے لا کہ بدترین دشنام ہی کیوں نہ سننے پڑیں۔ کان ہے کہ آوازوں کا ادرار کر سکتا ہے اس لیے یہ چاہتا ہے کہ مجھکے سر و دوساز کی دل نواز ہیں پہنچتی رہیں چاہے اللہ کی لعنت ہی کیوں نہ برستی رہے۔

آنکھ ہے تو حسِ جمالیات سے ملوحسن مناظر کا ادرار کرنے والی ہے۔ یہ بھی کہتی ہے مجھے تو پسندیدہ پہنچتے رہو چاہے محروم کے ہوں یا غیر محروم کے۔ مجھے تو حسن بینی چاہیے چاہے سارا جنم جہنم میں ہی کیوں نہ چلا جائے مگر میں تو گھر پھونک تھا ضرور دیکھوں گی۔

ناک ہے تو خوبیوں کے سوا کچھ نہیں جانتا صرف سو نگہ سکتا ہے۔ اسے تو پھول کی خوبیوں کی ضرورت ہے چاہے اسٹری ہی کیوں نہ ہو جائیں۔ ہاتھوں کو اپنی ہوں کی بھینٹ چڑھا کر یا اپنی لذت کی تسلیم چاہتا ہے۔

اگر آپ حواس کی حد تک دیکھیں گے تو محسوس کریں گے کہ یہ سارے حواس و اعضا بہت خود غرض ہیں اور ایسا لگتا ہے انسان میں خود غرضی کا سمندر موجود مار رہا ہے۔ یہاں تک کہ ایک ہی جسم کے اعضا و حوارج ایک دوسرے پر لی الاعلان خود غرضی کر رہے ہیں اپنی ذات پر دوسرے کو قربان کرنے پر تلے ہوئے ہیں لیکن یہ اعضا و حواس کی جنگ نہیں ہے بلکہ یہ تو میاں نفس ہی ہیں جوان میں اپنی ترجیحات کے مطابق تصادم کروار ہے ہیں۔ کیونکہ یہ تو حواس ہی کے ذریعے اپنی ساری خواہشات کی تکمیل چاہتا ہے اگر حس ہی موجود نہ ہو یا عضو ہی موجود نہ ہو تو یہ کیسے خواہشات کی تکمیل کر سکتا ہے۔ آپ خود سوچیں کسی اندر ہے کا دماغ خراب ہے کہ وہ مری اور شملہ کے دلکش مناظر دیکھنے جائے یا نیا گرا آبشار دیکھنے جائے اور گر کر ہلاک ہو جائے، یا ایسی پر ہائک اور فٹ بال کے مقابلہ دیکھنے کی سوچے۔ حقیقت یہ ہے کہ جملہ اس بابِ عیش و طرب اسی حضرتِ نفس کے پیدا کردہ ہیں۔

## ہواۓ نفس

بیہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ خواہشِ نفس کیا چیز ہے جو سارے فسادات کی جڑ ہے؟ دوستو بحیثیت رکن انسان

ہر اڑے میں آتی ہیں، اس لئے اس کے خاتمے کے بغیر انسان اپنی منزلی عرفان کو نہیں پاسکتا اور روحانی مدارج کو طے  
لیں سکتا۔

## محاسبہ نفس

جب انسان معرفتِ نفس حاصل کر کے اپنے نفس کی ہلاکت آفرینیوں کا شعور حاصل کر لیتا ہے تو پھر وہ محاسبہ نفس  
کے ان ہلاک کرنے والی چیزوں سے بچنا چاہتا ہے کہ جو اس کی روح کو داغ دار کر کے قرب خدا سے دور کرتی ہیں اور  
ان لوگوں کو اپنا ناچاہتا ہے جو اسے روحانی تقویت دینے کا موجب بنتی ہیں۔  
عرفاءِ نفس کو ہلاک کرنے والی صفات مذمومہ کی "مہلکات" کہتے ہیں اور روح کی پرواز کا موجب بننے والی  
سمات حصہ کو "منجیات" کے نام سے تغیری کرتے ہیں۔ اب ہم ان دونوں کی تفصیلات کو بیان کرتے ہیں تاکہ انسان  
"مہلکات" کو ترک کر کے ان کی ہلاکتوں سے بچ سکے اور "منجیات" کو اپنا کر پرواز روح کا سفر کرنے کے قابل بن سکے۔

## مہلکات

مہلکات کی پہلی قسم میں تو دس چیزیں ہیں۔

تکبر

تکبر کی لغوی تعریف:

"الكبير و التكبر والا ستكمار التقارب فالكبير الحالة التي يتخخص بها الانسان اعجباته"

بنفسه و ذلك ان يرى الا نسان نفسه اكبر من غيره"  
کابر، تکبر اور استکبار معنی کے لحاظ سے ایک دوسرے کے قریب ہیں لہذا کابر ایک ایسی حالت ہے کہ انسان جس کی  
وجہ سے اپنے آپ کو دوسروں سے بڑا اور ممتاز سمجھتا ہے اور اس صفت کیسا تھی خصوص بہن جاتا ہے۔ بعض اوقات تکبر کرنے  
روحانیت کے طالب علم کے لئے لازمی ہے کہ وہ تکبر سے جہاں تک ہو سکے پچے۔ بعض اوقات تکبر کرنے  
والے دراصل احساسِ مکتری کا شکار ہوتے ہیں، لوگوں پر یہ جاتا کر کہ وہ ان سے بہتر ہیں اپنی اس جس کی تسلی کرتے ہیں۔ ان  
کے ذہن میں یہ شک گھسا ہوتا ہے کہ لوگ انہیں یقیناً سمجھتے ہیں۔ اس لیے وہ اسے جتنا کر اپنا شک دور کرنے میں  
لگ رہتے ہیں۔ لوگوں میں عاجزی و اکساری سے رہیں روحانی سماں کو اسی کا حکم ہے۔  
سب انسان آدم کی اولاد ہیں، سب ایک برابر ہیں، کیسا تکبر اور کیسا غرور۔ روحانیت کے طالب علم کے لیے

شہوتِ بدن کی ضروریات کا اور اس کے مطالبوں کا نام ہے اور "ہوائے نفس" میاں نفس کی پیدا کرنا۔  
ہوتی ہیں۔ نفس ہمیشہ بندی شہوت کے ساتھ اپنی "ہوائے نفس" کو ختم کر دیتا ہے۔ انسان اسے بھی بندی شہوت  
میں سے سمجھتا ہے اور دھوکہ کھا جاتا ہے مثلاً زندگی کی ضروریات کے ساتھ جب طولِ اہل (لبی امید) ناطق جو زیستی اور  
خواہشات کو بھی زہر آلو کر دیتی ہے۔ یا لذتِ بدن سے حب نساء و اولاد و ابستہ ہو جاتی ہے تو فتنہ افرینیاں کرتی ہیں  
کی ضروریات سے حب جاہ و وجہت شامل ہو جاتی ہے۔

نفس کا مشیر اعلیٰ ابلیس ملعون ہوتا ہے تو یہ بھی اسے نئے نئے مثوروں دیتا ہے کیونکہ اسے بھی اہم  
حاصل ہے کہ اولاد آدم علیہ السلام کو بہکاؤ، بس یہ دونوں مل جاتے ہیں اور ابلیس لمبی لمبی سوچیں دلاتا ہے۔  
کفر و فاقہ سے ڈراتا ہے اور دولتِ جمع کرنے کے احکام صادر کرتا ہے اور جب روح ہتھی ہے کہ راہ حق پر  
کرو تو یہ اپنی چال چلتا ہے، الشیطُنَ یَعْدُ كُمُ الْفَقَرَ کہ شیطان فقر سے ڈراتا ہے اور ذخیرہ اندوڑی جیسی احادیث  
برائی کا مرٹکب کرتا ہے۔ کوئی، کار، زمین، جائیداد، دولت وغیرہ پر اکساتا ہے تو خالق کائنات نے اپنی کتاب (آل  
محمد) میں ارشاد فرمایا:

**ذِيَنِ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُوْتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْفَنَاطِيرِ الْمُفَنَّطَرَةِ مِنَ الدَّهَبِ وَالْفَطَرِ وَ  
الْحَيْلِ الْمَسْؤُمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ حَذِيلَةٌ مَنَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَنْهُدَهُ حُسْنُ الْمَابِ (آل  
عمران: 14)**

سب سے اول عورتوں کی محبت اور بیٹوں کی محبت کو حبِ شہوت کے ماتحت بیان فرمایا گیا ہے، پھر سونے چاندی کی  
سکوں کو حبِ شہوت قرار دیا گیا ہے۔ پھر سواریوں کا تذکرہ ہے۔ پہلے زمانے میں گھوڑے کو سواریوں کی خواہی  
شہوت قرار دیا جاسکتا ہے۔ پھر باقی جانوروں کے گلوں کو معراج تصویر کیا جاتا تھا اب خیل کو موجودہ دور کی سواریوں کے لیے  
علمائی طور پر تصور کر لیں۔ تو اس طرح بہترین کھیتی باڑی زمین و جائیداد کو شہوت کی محبت میں لا یا گیا ہے اور آخر میں فرمائیں  
یہی چیزیں ہیں جو گھنیادنیا کی متاعِ حیات وکل کائنات ہیں۔

عورتوں اور بچوں کو فطری بقاءِ نسل کے حیوانی تقاضوں کے پیشِ نظر بیان فرمایا ہے، سونے چاندی کے سکوں کو  
خوارک کی فطری ڈیمانڈ کے اعتدال سے تجاوز کرنے کی صورت میں لا یا گیا ہے، زمین و جائیداد کو خوارک کی طلب میں  
شدت کے معنی میں بیان فرمایا ہے۔ دنیا کا لفظ "دنو" سے مشتق ہے یعنی گھنیا، تو یہ گھنیا زندگی کی مظکوشی ہے اگر یہی کائنات  
ہی انسان کی معراجِ سعادت ہے تو پھر کفر کیا ہے؟

دوستو! ہوائے نفس کو اللہ جل جلالہ نے ایک معبد و باطل قرار دیا اور معبد کے ایک معنی یہ بھی ہیں کہ جس کے  
احکام کی بلا سوچ سمجھے تعمیل کی جائے اور انسان اپنی خواہشات نفس کی تعمیل ہمیشہ بلا سوچ سمجھے کرتا ہے اس لیے اسے بھی  
معبد قرار دیا۔ اور لا الہ الا اللہ کا عرفانی مطلب یہ ہے کہ خواہش نفس بھی معبد نہیں اور جہاں بھی کوئی خواہش حکم الہی  
متصادم ہوئی وہاں اس کی کوئی حیثیت باقی نہ رہی۔ حب دنیا میں جو چھ چیزیں شامل ہیں وہ ساری کی ساری ہوائے نفس

سب سے بہتر یہ ہے کہ لوگوں کی رائے کی بالکل پرواہ نہ کرے۔ خود کی سے زیادتی نہ کرے مگر لوگ چاہیے اسے بُدا کیں। اچھا اس کو اس کی کوئی پروانگی ہونی چاہیے۔ انسان کا فلسفہ ہزار طریقے سے روحاںی طالب علموں کا راستہ روتا ہے کسی سے تعریف سننا اور اس پر خوش نہ ہونا برا مشکل ہے۔ لیکن پھر بھی چاہیے۔ اس کی پرواہ نہ کرے ورنہ پھر لوگوں کی خوشی ناخوشی کے پچکر میں ہی پڑا رہے گا۔

بابا فرید الدین گنج شکر قرماتے ہیں۔ اگر ساری خلقت کو دشمن بنانا چاہتے ہو تو متنکر بن جاؤ۔ متنکرین قسموں پر مشتمل ہوتا ہے۔

## تکبر خدا کے م مقابل

خدا کی عبادت اور اطاعت سے تکبر کرنا یعنی خدا کے سامنے جھکنے سے اپنے آپ کو بے نیاز سمجھنا، یہ تکبر موجب کفر بتتا ہے سورہ بقرہ کی یہ آیت مجیدہ اس حوالے سے قابل غور ہے۔

”أَبَيْ وَاسْتَكْبَرَ وَ كَانَ مِنَ الْكُفَّارِينَ“ (بقرہ: 34) اس نے انکار اور غرور سے کام لیا اور کافروں میں سے ہو گیا۔

ابليس ایک سجدہ کے انکار سے کافر ہو گیا تو مستقل سجدہ کو ترک کرنے والوں کا انجام کیا ہو گا؟ اس نکتہ پر صاحب شور کو غور کرنا چاہیے۔

خدانے ابلیس سے ”انکار“ کی وجہ پوچھی۔

قالَ يَٰٰبِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِيٍّ حَسْتَكْبَرَتْ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالَمِينَ (سورہ ص: 75)

تو خدا نے کہا کہ اے ابلیس تیرے لئے کیا شے مانع ہوئی کہ تو نے اسے بجدہ کرنے سے انکار کیا ہے میں نے اپنے دست قدرت سے بنا یا ہے، تو نے غرور اختیار کیا یا تو عالمیں میں سے ہو گیا ہے۔

شیطان کی 6 ہزار سالہ عبادت ایک غرور میں فنا ہو گئی۔

اس آیت میں عالیں آیا ہے اس سے مراد کیا ہے؟

## لفظ عالیں کی تشریح

ایک روایت میں ابوسعید الخدري بیان کرتے ہیں: ہم پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس تھے کہ اتنے میں ایک شخص پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور آیا اور عرض کی، مجھے اس آیت سے متعلق بتا دیجئے کہ جس میں خداوند عالم نے ابلیس سے فرمایا:

استَكْبَرَتْ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالَمِينَ

یہ کون لوگ ہیں جو ملائکہ مقربین سے بھی افضل اور اعلیٰ ہیں؟ جواب میں پیغمبر اکرم حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ

علم نے فرمایا:

”أَنَا وَعَلِيٌّ وَفَاطِمَةُ وَالْحُسَنُ الْحُسَيْنُ“

عالیں سے مراد میں، علی، فاطمہ، حسن، حسین ہیں

ہم عرش کے گرد تسبیح پڑھتے تھے ملائکہ نے ہم سے تسبیح کرنا سیکھی اور خدا کی تسبیح کی۔ یہ آدم کی خلقت سے 11 ہزار سال پہلے کی بات ہے۔ جس وقت خدا نے آدم علیہ السلام کو خلق کیا ملائکہ کو حکم ہوا کہ آدم علیہ السلام کے لیے بُدے کریں یہ حکم نہیں ہوا مگر ہمارے لئے! ابلیس کے سواباتی تمام فرشتوں نے سجدہ کیا۔ ابلیس نے تکبر کیا خدا نے اسے فرمایا:

”قَالَ يَٰٰبِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِيٍّ حَسْتَكْبَرَتْ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالَمِينَ“

اے ابلیس تیرے لئے کیا شے مانع ہوئی..... یا تو واقعاً بلند لوگوں میں سے ہے۔ یعنی تم بھی ان لوگوں

کی طرح ہو (کہ جن کے نام سراوق عرش پر لکھا ہے)۔

”فَخُنْ بَابُ اللَّهِ الَّذِي يُوْتَى مِنْهُ وَ بِنَا يَهْدِي الْمُهَتَّدُونَ“

ہم خدا کے دروازے ہیں کہ جس دروازے سے وہ عطا کرتا ہے، ہماری وجہ سے ہدایت پانے والے، ہدایت پانے ہیں اور جو ہم سے محبت کرتے ہیں خدا بھی ان سے محبت کرتا ہے، اور جو ہم سے لغضہ رکھتے ہیں خدا بھی ان سے بغضہ رکھتا ہے اور انہیں جہنم میں حکیل دیتا ہے۔ اور حدیث کے آخر میں فرمایا:

”وَلَا يُعْجِنُ إِلَّا مِنْ طَابَ مَوْلَدُهُ“

ہمیں دوست نہیں رکھتا مگر وہ کہ جس کی ولادت پاکیزہ ہو۔

## تکبر انبیا اولیا کے مقابل

فرعون اور اس کے ساتھی، موئی اور ہارون علیہ السلام کی نسبت کہتے ہیں۔

”فَقَالُوا أَتُؤْمِنُ لِيَسْرِيرِينَ مِثْلُنَا وَقُوَّةٌ مُهْمَّا لَنَا عَابِدُونَ“

تو ان لوگوں سے کہہ دیا کہ کیا ہماری قوم ہم اپنے ہی جیسے دوآدیسوں پر ایمان لے آئی جبکہ ان کی قوم خود ہماری پرتش کر رہی ہے۔

جنگ بدر میں مسلمانوں کی طرف سے عمرو بن جحوج اور کفار کی طرف سے ابو جہل میدان میں نکلے، دونوں کا میدان جنگ میں آمنا سامنا ہوا۔ عمرو نے ابو جہل کی ران پر ایک ضرب لگائی اور ابو جہل نے عمرو کے ہاتھ پر ضرب لگائی کہ جس کی وجہ سے عمرو کا ہاتھ جدا ہو کر پوست سے آویزاں ہوا۔ عبد اللہ بن مسعود یہ منظر دیکھ کر ابو جہل کی طرف بڑھے اور ابو جہل اس وقت خون میں غوطہ کھارہاتھا۔ ابو جہل کے قریب آ کر کہا ”خدا کا شکر ہے کہ جس نے تجھے ذیل کیا۔ ابو جہل یہ سن

ترجمہ: اور یقیناً جو لوگ میری عبادت سے اکثرتے ہیں وہ غنقریب ذلت کے ساتھ جہنم میں داخل ہوں گے۔

سورہ نساء نے آواز دی:  
”فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا“ (سورہ نساء: 173)

ترجمہ: ”اور جن لوگوں نے تکبر سے کام لیا ہے ان پر دردناک عذاب گرے گا،“

آگے اسی سورہ میں پھر مکابرین کے بارے میں خالق نے یہ الفاظ استعمال کیے

”وَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا“ (سورہ نساء: 173)

ترجمہ: اور انہیں خدا کے علاوہ نہ کوئی سرپرست ملے گا اور نہ کوئی مددگار۔

آخرت میں مکابرین کے انجام کا قرآن نے ان لفظوں میں بیان کیا ہے۔

”لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ“ (سورہ اعراف: 40)

ترجمہ: ان کے لیے نہ آسمان کے دروازے کھولے جائیں گے۔

ان آیات مجیدہ سے یہ اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مکابر خدا کی بارگاہ میں کس قدر مغضوب ہے۔

## حداد

### حداد کی تعریف

الْحَسْدُ تَمَنِي زَوَالٍ نِعْمَةٍ عَنْ مُسْتَحْقِقٍ لَهَا

مستحق نعمت سے نعمت کے زوال ہونے کی آرزو کرنے کو حد کہتے ہیں۔

خداؤند عالم نے اپنے حبیب احمد مجتبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو حد سے اور حاسدین کے شر سے خدا کی پناہ لینے کا حکم دیا ہے۔

وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ (فلق: 5)

ترجمہ: ”اور ہر حد کرنے والے کے شر سے جب بھی وہ حد کرے۔“

حد کا شمار انسان کی روح کو داغدار کرنے والے بڑے مفسدات میں ہوتا ہے۔ حد کے روحاں فیضات کی نشاندہی کرتے ہوئے سر کار پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

الْحَسْدُ يَا كُلُّ الْحَسَنَاتِ كَمَا تُأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ (مکملۃ الانوار، ص 310)

ترجمہ: ”حد نیکوں کو اس طرح کھا جاتا ہے جس طرح آگ لکڑی کو کھا جاتی ہے۔“

ایک اور جگہ سر کار پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

لربول اٹھا دا جھے ذلیل کرے۔ ابن مسعود کہتے ہیں:

اس وقت میں اس کے سینہ پر چڑھا ابوجہل یہ دیکھ کر بول اٹھا۔ افسوس اے کاش ابوطالب کا کہلی ۱۷۱  
کردیتا کہ نہ تم جیسا چواہا! تم ایک بلند جگہ پر چڑھے ہو۔ اب اگر تم میرا سر میرے بدن سے جدا کرنا چاہو تو ۱۷۲  
سے جدا کر دتا کہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور اس کے اصحاب کی نظروں میں بہبیت طاری کر سکوں۔ عبد اللہ بن ۱۷۳  
دیتے ہیں کہ ”اگر یہی بات ہے تو پھر میں تیرے منہ اور ہونٹ سے جدا کروں گا تا کہ تو پست اور ذلیل نظر آئے اور ۱۷۴  
دلے۔“

### تکبر لوگوں کے مقابل

جیسے: يَقُولُ الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا وَلَا إِنْتُمْ لَكُمْ مُؤْمِنُونَ (سورہ سبا: 31)

اور جن لوگوں کو کمزور سمجھ لیا گیا ہے وہ اوپنجے بن جانے والوں سے کہیں گے کہ اگر تم درمیان میں نہ آگئے تو ۱۷۵  
ہم صاحب ایمان ہو گئے ہوتے۔

### عبرتاك واقعہ

اب یہاں ایک عبرتاك واقعہ جو خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے میں پیش آیا نقل کرتا ہوں۔  
اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ میں ایک ثروتمند شخص، لباس فاخرہ پہن کر دربار رسالت میں آیا اور بیٹھ گیا۔ ۱۷۶  
گزری تھی کہ ایک فقیر داخل ہوا اور اسی ثروتمند کے پہلو میں جا بیٹھا۔ ثروتمند شخص نے یہ دیکھ کر اس سے پچھہ فاصلہ ۱۷۷  
پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ دیکھ کر ثروتمند شخص کو مناطب کر کے فرمایا۔

”لیکن تم اس بات سے ڈر گئے کہ کہیں تیری دوست کم نہ ہو جائے اور اسے ملے؟ کہا نہیں۔ فرمایا پھر کیا تم اس  
لئے ڈرے کہ کہیں تیر ایسا کثیف نہ ہو جائے؟ عرض کی نہیں یا رسول اللہ یہ بات بھی نہ تھی۔ فرمایا پھر کیوں تم نے فقیر کے  
ساتھ ایسا سلوک کیا۔ کہا میر افس ہر اچھے کام کو برادر برے کام کو اچھا کھاتا ہے۔ اور میں اپنی اس بد سلوکی کی وجہ سے اپنے  
مال کا نصف حصہ اس فقیر کو دیتا ہوں۔ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فقیر سے پوچھا کیا تمہیں یہ قول ہے؟ فقیر  
نے جواب دیا نہیں۔ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کیوں؟ فقیر نے عرض کی دوڑتا ہوں کہ کہیں میں بھی اس کی طرح تکبر میں مبتلا نہ ہو جاؤں۔“

### ”تکبر“ قرآن کی نظر میں

سورہ مومن میں ارشاد ہوا:

”إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُّخْلُونَ جَهَنَّمَ دَخْرِينَ“ (سورہ مومن: 60)

”کہ انسان کے دل میں حسد اور ایمان اکٹھے نہیں رہ سکتے۔“

جتنا بیوقوف انسان ہو گا اتنا ہی حسد ہو سکتا ہے۔ لیکن عقلمند بھی اس نکروری سے مبرانہیں، یہ انسانی شمول ہے۔

بابا فرید گنج شیرخوار ماتے ہیں کہ:

اگر آسودگی چاہتے ہو تو حدمت کرو۔

حد کے بارے میں ایک بات آپ کو یہ بھی معلوم ہوئی چاہیے کہ حسد کرنا تو غلط اور گناہ ہے اسی لگر کرانا بھی اس سے کم نہیں ہے۔ اس کی مثال ایسے ہے کہ ایک آدمی مالی طور پر بہت ترقی کر گیا ہے اور وہ اپنے داروں اور ساتھیوں کو یہ بتاتا رہے کہ وہ بہت مالدار ہو گیا ہے۔ اس کے ساتھی عموماً اپنی روزی بمشکل کمار ہے ہیں۔ ان کو اس بات کی خوشی کم اور حسد زیادہ ہو گا اور دلی طور پر ان کی خواہش یہ ہو گی کہ یہ بھی واپس ہماری طرح جائے۔

اسی چیز کے بارے میں رسول پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ”اگر تم اچھا اور مہنگا کھانا کھا رہے ہو تو اس غریب پڑوسیوں کے سامنے مت کھاؤ۔“ ہم میں سے اکثر لوگ حد کرنے سے نجات جاتے ہیں مگر اس دوسری طرف کم اسی توجہ دیتے ہیں۔ حد کا علاج رشک میں ہے جس کی اسلام میں اجازت ہے۔ رشک یہ ہوتا ہے کہ جب بھی آپ کی اسی کامیاب آدمی کو دیکھیں تو اللہ سے کہیں کہ اسے دیا ہے تو مجھے بھی دو (چاہے اس سے زیادہ مانگیں)۔ حسد کی سب سے بڑی مثال اسی سے دی جاسکتی ہے جو کسی آگے بڑھ جانے والے دوسرے آدمی کو دیکھ کر نہیں کہتا کہ وہ دوسرا آگے بڑھ گیا ہے۔ اپنے منہ پر ایک زور کا تھپٹہ مار کر کہتا ہے کہ میں تو یچھے رہ گیا ہوں۔ وہ تھپٹا سے ایک بار نہیں دن میں کتنی بار پڑتا ہے (اپنی جتنی بار دن میں وہ حد کرے گا) پھر یہ آدمی یچھے رہنا شروع ہو جائے گا جو نکہ متفق اور Pessimistic سور کا اس پر غلبہ ہوتا چلا جاتا ہے۔

مضحکہ خیز حقیقت یہ ہے کہ حسد ایسا آدمی ہے جو کسی دوسرے شخص کو آگے بڑھتے دیکھ کر جائے خدا سے مال کے مجھے بھی یہ کامیابیاں دے (یعنی رشک جس کی اسلام میں اجازت ہے) یہ مانگتا ہے کہ اے اللہ اس آگے جانے والے بھی یچھے کھینچ کر میرے برابر کر دے۔ اور جوں وہ یہ سوچ سوچتا ہے، اس کے ڈر کے نتیجے میں اس کی اپنی اڑی دوسرے کو آگے بڑھنے میں مزید مدد کرتی ہے۔ (یہ تو انائی اور ارزی جی کا اصول ہے کہ اسے دبائیں یا کسی چیز سے ڈر جائیں یا اس کا کام شروع کر دیتی ہے۔)

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں حد سے بچنے کی تاکید فرمائی ہے:

”إِيَّاكُمْ ثَلَاثٌ حِصَالٌ“ (ارشاد القلوب، ج ۱ ص 255)

ترجمہ: ”تین خصلتوں سے بچو کیونکہ یہ تین خصلتیں گناہوں کی جڑیں۔“

### ۱۔ تکبر سے بچو

کیونکہ شیطان نے تکبر کی وجہ سے آدم کو بجدہ نہیں کیا تھا اور خدا نے اس پر لعنت کی اور درگاہِ الہی سے نکال باہر شامل ہے۔

### ۲۔ لائچ سے بچو

”کیونکہ لائچ ہی نے آدم کو درختِ منوعہ کا پھل کھانے پر مجبور کیا۔“

### ۳۔ حسد سے بچو

”کیونکہ قabil نے حسد ہی کی وجہ سے اپنے بھائی ہاتھی کو قتل کیا۔“

## حد اور اقوالِ صوفیا

بعض صوفیا کہتے ہیں کہ حد کرنے والا شخص دراصل انکار کرنے والا ہوتا ہے کیونکہ وہ اللہ کے فیض پر راضی نہیں ہوتا۔

کہتے ہیں کہ حد کرنے والا بھی سرداری نہیں لے سکتا۔

اللہ تعالیٰ کے اس فرمان قُل إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ مَا يَبْطَلُ (اعراف: 33) (فرماتجھے میرے رب نے تو بے حیا یا حرام فرمائی ہیں، جو ان میں کھلی ہیں اور جو جھپی) کے بارے میں کہا گیا ہے کہ ”ما بطن“ سے مراد ”حد“ ہے۔

ایک (آسمانی) کتاب میں ہے کہ ”حدس“ میری نعمتوں کا دشمن ہوتا ہے۔

حضرت اصمیؑ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک سو بیس سال کی عمر کا ایک بدود یکھاتو پوچھا: لتنی لمبی عمر ہے تمہاری؟ اُس نے کہا: چونکہ میں نے حد چھوڑ رکھا اس لئے میں بیچ گیا۔

حضرت ابن مبارکؓ نے فرمایا: اس اللہ کا شکر ہے جس نے میرے امیر کے دل میں وہ بات ڈالی جو مجھ سے حد کرنے والے کے دل میں ڈال رکھی ہے۔

ایک حدیث میں آیا ہے کہ پانچویں آسمان میں ایک فرشتہ ہے کہ بندے کے ”سورج کی روشنی“ جیسے اعمال اس کے قریب سے گزرتے ہیں تو وہ کہتا ہے، شہر جاؤ کیونکہ میں فرشتہِ حد ہوں لہذا میں اسے حسد کے منہ پر ماروں گا۔ کیونکہ یہ حسد ہے۔

☆

کہا جاتا ہے کہ حسد کرنے والا شخص ایسا ظالم اور غاصب ہوتا ہے جو نتوکسی چیز کو پہنچنے دیتا ہے اور نہ اپنے دینتے ہے۔

☆

حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نے فرمایا کہ میں نے آج تک ایسا ظالم نہیں دیکھا جو حاسد سے بڑھ کر ظالم میں مشابہت رکھتا ہو، کیونکہ حاسد ہمیشہ غم میں رہتا ہے۔

☆

کہتے ہیں کہ حاسد کی علامات میں سے ہے کہ وہ سامنے آنے پر چاپلوسی شروع کر دیتا ہے، انسان چلا جائے تو پھر چھٹی شروع کر دیتا ہے اور جس سے حسد رکھتا ہے اُس پر مشکلات آئیں خوشی مناتا ہے۔

☆

کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان بن داؤد علیہ السلام پر وحی نازل فرمائی میں تمہیں سات چیزوں کے بارے میں وصیت کرنے کا ارادہ رکھتا ہوں، میرے نیک بندوں کی غیبت کبھی نہ کرنا اور نہ ہی میرے بندوں سے کبھی حسد کرنا، اتنا سنتے ہی حضرت سلیمان علیہ السلام نے عرض کی کہاے میرے پروردگار انجھیں ہی صحیحیں کافی ہیں۔

☆

کہتے ہیں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے عرشِ الہی کے قریب ایک شخص کو دیکھا تو ریش کیا اور پھر پوچھا کہ اس میں کیا صفت پائی جاتی ہے؟ چنانچہ کہا گیا کہ یہاں لوگوں پر حسد نہیں کرتا تھا جنہیں اللہ نے اپنے فضل و مہر والے نوازا تھا۔

☆

کہتے ہیں کہ حاسد کسی میں نعمت کو دیکھتے ہی مہبوت و پریشان ہو جاتا ہے لیکن جب کسی میں غلطی دیکھتا ہے اسے خوشی ہوتی ہے۔

☆

کہتے ہیں کہ اگر حاسد سے پہنچا چاہتے ہو تو ایسے کام کرو جن میں شبہ پڑ جائے۔

☆

کہتے ہیں کہ جس شخص میں کوئی گناہ نہیں ہوتا، حاسد اس پر غضبناک ہوا کرتا ہے اور اسی چیزوں میں بھی ہل دکھانے لگتا ہے جن کا وہ مالک بھی نہیں ہوتا۔

☆

کہا جاتا ہے کہ جو شخص تم پر حسد کرتا ہے اس سے دوستی میں تھکنے کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ تمہاری کسی بات کو اپنا نہیں مانے گا۔

☆

کہتے ہیں جب اللہ تعالیٰ کا ارادہ ہوتا ہے کہ کسی پر بے رحم و شکن مسلط کر دے تو اس پر حاسد کو مسلط کر دیا ہے۔ چنانچہ یہ شعراً میں موقع پڑھتے ہیں۔

☆

”لئی بھی شخص کے لئے یہ بات ایک حادثہ سے کم نہیں کہ اس کے حاسد بھی اس پر رحم کھانے لگیں۔“ یہ شعر بھی کہتے ہیں۔

☆

”ہر دشمنی کے بارے میں یہ امید رکھی جاسکتی ہے کہ وہ ختم کر دی جائے گی لیکن حسد کی بنا پر تم سے دشمنی رکھے والے کی دشمنی ختم نہ ہو سکے گی۔“

## غیبت

### غیبت کی تعریف

”الْغَيْبَةُ أَنْ تَذَكَّرَ أَخْحَاكَ مِنْ وَرَائِهِ بِمَا فِيهِ مِنْ عَيُوبٍ يَسْتَرُّهَا وَيَسْوُءُهُ ذُكْرَهَا“

غیبت یہ ہے کہ تم اپنے بھائی کی پیٹھ پیچھے ان عیوب کو جنہیں وہ پوشیدہ رکھتا ہے اور ان کے فاش ہونے کو پسند نہیں کرتا، اُسے توبیان کرے۔

### غیبت احادیث کی روشنی میں

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

”إِنَّكُمْ وَالْغَيْبَةَ فَإِنَّ الْغَيْبَةَ أَشَدُّ مِنِ الزِّنَا، ثُمَّ قَالَ، إِنَّ الرَّجُلَ يَزْنِي ثُمَّ يَتُوبُ، فَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنَّ صَاحِبَ الْغَيْبَةِ لَا يُغْفَرُ لَهُ حَتَّى يَغْفِرَ لَهُ صَاحِبُهُ“

تم غیبت سے بچو! یقیناً غیبت زنا سے بھی بدتر ہے۔ پھر فرمایا: آدمی زنا کرتا ہے پھر تو بہ کرتا ہے اور خدا اس کی توبہ قبول فرماتا ہے لیکن جو شخص غیبت کرتا ہے خدا بھی اسے معاف نہیں کرتا جب تک کہ وہ شخص کہ جس کی غیبت ہوئی ہے معاف نہ کرے۔

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”الْمُغْتَابُ وَالْمُسْتَمْعِ شَرِيكٌ فِي الْأُثُمِ“

”غیبت کرنے والا اور غیبت کے سننے والا دونوں گناہ میں برابر کے شریک ہیں۔“

ایک اور جگہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”تَحْرُمُ الْجَنَّةَ عَلَى ثَلَاثَةِ عَلَى الْمُنَّانَ وَعَلَى الْمُغْتَابِ وَعَلَى مُدْفَنِ الْخَمْرِ“

جنت تین گروہوں پر حرام ہے۔

1- احسان جتنے والا 2- غیبت کرنے والا 3- شراب پینے والا

اسی طرح ایک جگہ اور سر کار پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

”عَذَابُ الْقَبْرِ مِنَ النَّمِيمَةِ وَالْغَيْبَةِ وَالْكِذْبِ“

چغل خوری، غیبت اور جھوٹ عذاب قبر کا باعث بنتے ہیں۔

پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

”الْغَيْبَةُ أَسْرَعُ فِي دِينِ الرَّجُلِ مِنَ الْأَكْلِنَهُ فِي جَوْفِهِ“

کہ مومن کے حصے تین خصلتیں آنی چاہئیں:  
 (۱) تجھے اس کی تعریف اچھی نہیں لگتی تو برائی بھی نہ دو  
 (۲) اگر اسے خوش نہیں کر سکتے تو غمگین بھی نہ کرو۔  
 (۳) اگر اسے فائدہ نہیں پہنچا سکتے تو نقصان بھی نہ دو۔

حضرت جنید بغدادیؒ نے بتایا کہ میں مسجد شونیز یہ میں بیٹھا ایک جنازے کا انتظار کر رہا تھا کہ نمازِ جنازہ پڑھ سکوں۔ ادھر اہل بغداد بھی اپنے اپنے مقام پر بیٹھے انتظار میں تھے، اسی دوران میں نے ایک فقیر دیکھا اُس پر عبادت کی علامات تھیں اور وہ لوگوں سے مانگ رہا تھا۔ میں نے دل میں کہا کاش یہ شخص کا رو بار کرتا اور ان لوگوں سے اپنے آپ کو بچاتا۔

فارغ ہو کر میں گھر پہنچا۔ رات کو وظیفہ کرنا تھا یعنی روزانہ کام اور نوافل وغیرہ مگر یہ بھی معلوم ہوئے۔ میں نے وہیں بیٹھے صبح کر دی۔ ادھر مجھے نیند آگئی تو خواب میں وہی فقیر دیکھا جسے ایک لبے خوان پر لایا گیا اور مجھ سے کہنے لگے کہ اس کا گوشت کھالو کیونکہ تم نے اس کی غیبت کی تھی۔ اب مجھ پر حال کھلا تو میں نے کہا میں نے زبانی غیبت تو کی نہ تھی صرف دل ہی میں تو خیال کیا تھا۔ اس پر مجھے کہا گیا کہ تم ان لوگوں میں سے تو شمار نہیں ہوتے جن کی ایسی باتیں بھی پسند کر لی جائیں، جاؤ اور اس سے معافی مانگو۔

صح ہو چکی تھی۔ مسلسل اسے تلاش کرتا رہا تھا تھی کہ اسے اس مقام پر دیکھا جہاں پانی کی زیادتی کے سبب بزری کے گرنے والے پتوں کو چن رہا تھا جو دھوتے وقت گرے تھے۔ میں نے اسے سلام کیا تو اس نے کہا: اللہ ہماری اور تمہاری بخشش فرمائے۔

حضرت ابو جعفر علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ہمارے ہاں بُخْ کا ایک جوان تھا، وہ مجاہدے کرتا اور عبادت کیا کرتا تھا لیکن عادت یہ تھی کہ لوگوں کا گلہ کرتا رہتا اور کہتا فلاں شخص ایسا ہے، فلاں ایسا ہے، ایک دن میں نے اسے دیکھا کہ کپڑے دھونے والے بیجوں کے پاس سے نکلا ہے، میں نے پوچھا: تمہارا کیا حال ہے؟ اس نے کہا کہ مجھے یہ زرِ الوجوں کی برائی کی وجہ سے ملی ہے کہ جس نے مجھے اس مقام پر پہنچا دیا ہے، میں ان میں سے ایک بیجوں پر عاشق ہو گیا ہوں اور اسی کی وجہ سے ان سب کی خدمت کر رہا ہوں۔ میرے سب (نیکیوں کے) احوال ختم ہو گئے۔ آپ دعا فرمائیں کہ اللہ تعالیٰ مجھ پر حرم فرمائے۔

کہتے ہیں کہ ایک ایسا شخص جو غیبت کیا کرتا ہے، اس شخص جیسا شمار ہوتا ہے جس نے مخفی نصب کر کھی ہوا اور اس سے اپنی نیکیوں کو نشانہ لگا رہا ہو۔ کبھی کسی خراسانی کی غیبت کرتا ہو اور کبھی کسی تر کی کی اور یوں وہ اپنی نیکیاں بکھیر رہا ہو گا اور جب اٹھے تو اس کے پاس کچھ بھی نہ ہو گا۔

صوفیا کہتے ہیں کہ ایک شخص کو اس کا نامہ اعمال دیا جائے گا وہ اس میں ایسی نیکیاں لکھی دیکھے گا جو اس کے علم

غیبت کرنا جسم انسانی کے اندر کوڑھ کی بیماری سے زیادہ تیزی سے ایک شخص کے دین پر اثر انداز ۱۸۲

ہے۔

حضرت سعید بن جبیرؓ سے مردی سرکار رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان بھی قابل غور ہے۔ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا: روزِ قیامت ایک شخص کو حساب و کتاب کے مقام پر لا گئی گے اور اس کا نامہ اعمال اسے دیں گے اور وہ اس میں اپنے نیک اعمال نہیں پائے گا تو کہے گا: اے میرے خدا یہ نامہ اعمال ہے اور نہیں ہے کیونکہ میں اس میں اپنے نیک اعمال نہیں دیکھتا ہب اس سے کہا جائے گا تیرا پر درگار نہ گراہ ہوتا ہے اور نہ ہو گا۔ ہے۔ تیرے اعمال لوگوں کی غیبت کرنے کی وجہ سے ختم ہو گے۔ پھر دوسرے شخص کو لایا جائے گا اور اس کا نامہ اعمال اسے دیں گے وہ اس میں بہت زیادہ نیک اعمال دیکھے گا تو کہے گا۔ اے میرے خدا یہ میرا نامہ اعمال نہیں ہے کیونکہ میں لے گے نیک اعمال انجام نہیں دیئے تو اس سے کہا جائے گا۔ فلاں شخص نے تیری غیبت کی تھی جس کی وجہ سے اس کے نیک اعمال نیزے نامہ اعمال میں لکھ دیئے گئے ہیں۔

پیغمبر اکرمؐ سے روایت ہے کہ آپؐ نے معراج کی رات جہنم میں ایک ایسا گروہ بھی دیکھا کہ جو مردار کھار ہاتھا۔ آپؐ نے جبریلؐ سے پوچھا یہ کون لوگ ہیں؟ جبریلؐ نے جواب دیا: یہو لوگ ہیں جو اس کو گوشت کھاتے ہیں یعنی دنیا میں غیبت کرتے ہیں۔

## غیبت کے بارے میں اقوال صوفیا

حضرت ابراہیم بن ادھمؐ کو ایک دعوت پر بلا یا گیا تو آپ پہنچ گئے۔ لوگوں نے نہ آنے والے ایک شخص کا ذکر چھیرتے ہوئے کہا کہ کیا وہ زیادہ بھول ہے؟ یہ سن کر حضرت ابراہیمؐ نے کہا: یہ معاملہ (غیبت سننے کا کام) میرے نفس کی وجہ سے سرزد ہو گیا ہے کہ میں ایسے مقام پر آیا ہوں جہاں لوگ غیبت کر رہے ہیں۔ یہ کہا گردہاں سے نکل گئے اور تین دن تک کھانا نہیں کھایا۔

حضرت سفیان ثوریؓ سے قول رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم "اللہ تعالیٰ اس گھرانے کے موٹے تازے لوگوں کو ناپسند کرتا ہے" کے بارے میں پوچھا تو آپؐ نے فرمایا: "یہ فرمان ان کے بارے میں ہے جو لوگوں کی غیبت کرتے تھے اور ان کا گوشت کھاتے تھے۔"

حضرت عبداللہ بن مبارکؓ کے ہاں غیبت کا ذکر چھڑا تو آپؐ نے فرمایا: "اگر میں کسی بھی شخص کی غیبت کرنا چاہوں تو اپنے والدین کی کروں گا کیونکہ میری نیکیوں کے سب سے زیادہ حقدار وہی ہیں۔"

حضرت میحیؓ بن معاذؓ نے فرمایا:

۷

میں بھی نہ ہوں گی۔ چنانچہ کہا جائے گا یہہ نیکیاں ہیں جو اس وجہ سے لکھی گئی ہیں کہ لوگوں نے تمہاری نسبت کی تھی اور تمہیں پتہ بھی نہ پہل سکا تھا۔

## غضہ

روحانی طہانتی، ذہنی سکون اور خوش رہنے کے لیے غصہ سے بچتے رہنے کی بڑی ضرورت ہے۔ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے کہ پہلوان وہ نہیں جو کسی کو چھڑا دے بلکہ پہلوان وہ ہے جو اپنے غصے کو ضبط کرے۔ ہر ایک سمجھدار آدمی یہ کہتا ہے کہ جہاں تک ہو سکے غصے سے بچیں کیونکہ غصے کی حالت میں عقل ماری جاتی ہے۔ انسان کچھ بھی کر سکتا ہے جو کہ عام گالی گلوچ سے لے کر کسی کو قتل کرنے تک ہو سکتا ہے، پھر جب غصہ ارتتا ہے تو انسان اپنے کے پر چھکتا ہے۔ بقراط کہتا ہے:

”غضہ کبھی کبھی قابل سے قابل انسان کو بھی بے وقوف بنا دیتا ہے۔“

اس کا مرکز دماغ نہیں بلکہ انسان کا دل بیان کیا جاتا ہے۔ اسی طرح دوسرا جذبات جیسے پیار وغیرہ کا مرکز بھی دل ہوتا ہے۔ گوکھ لوگ پیار بھی دماغ سے ہی کرتے ہیں اور پیار میں بھی ہر وقت فتح نقصان کا ہی سوچتے رہتے ہیں۔ اگر بغور ان لوگوں کے احوال کا مطالعہ کیا جائے تو یہ لوگ قابلِ حرم ہیں۔ اب اس سے بچنے کی تکیب کیا ہے اور اس کا اعلان کیا ہے۔ بات یہ ہے کہ علاج جس چیز کا بھی کیا جاتا ہے۔ پہلے اس کو سمجھیں کہ اس کی وجہ کیا ہے اور یہ کہاں سے پیدا ہوا ہے؟ پیار اور غصہ عام سطحی دماغ کی پیداوار نہیں بلکہ یہ زیادہ گہرائی سے آتے ہیں آپ یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ دل کی پیداوار ہیں اور جب غصہ آتا ہے تو ذہن کام کرنا چھوڑ دیتا ہے۔

## غضہ اور سیرت صحابہ کرام

روایت میں ہے کہ حضرت ابوذر غفاریؓ کے غلام نے (جو ان کی بکریاں چراتا تھا) ان کی ایک بکری کی ناگ تؤڑ دی، جب بکریاں ابوذرؓ کے پاس آئیں تو انہوں نے دریافت کیا کہ اس بکری کی ناگ کس نے تؤڑ دی۔ غلام نے کہا میں نے تؤڑ دی! اس نے کہا اس لئے کہ آپ کو میرے عمل سے غصہ آئے اور آپ مجھے غصہ میں ماریں اور گنگا رہوں۔ حضرت ابوذرؓ نے فرمایا ”بیش جب تو مجھے غصہ پر ابھارے گا تو میں ضرور غصہ کروں گا! جاؤ آزاد ہے۔“

اسی طرح ایک اور روایت حضرت ابوذر غفاریؓ کے حوالے سے ہی مشہور ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابوذرؓ اپنے اونٹ کو ایک حوض سے پانی پالا رہے تھے، کچھ لوگوں نے تیزی دکھائی تو وہ حوض ٹوٹ گیا۔ آپ بیٹھ گئے اور پھر لیٹ گئے۔ لوگوں نے پوچھا تو فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعلیم یہ ہے کہ:

”غضہ آجائے تو بیٹھ جایا کرو، اگر زائل ہو جائے تو بہتر ورنہ لیٹ جایا کرو۔“

## انجیل شریف میں ہے۔

”اے میرے بندے! تجھے غصہ آ جایا کرے تو مجھے یاد کیا کر، کیونکہ پھر میں بھی تمہیں اپنے غصہ کی حالت میں یاد کروں گا۔“

ایک عورت نے حضرت مالک بن دینار سے کہہ دیا کہ اے ریا کارا آپ نے فرمایا اے فلاں عورت! تم کو تو براہ نام معلوم ہو گیا ہے جو بصرہ میں کسی کو معلوم نہیں ہے۔

## تین نمایاں چیزیں

حضرت لقمان علیہ السلام نے اپنے بیٹے سے کہا تین ایسی چیزیں ہیں جو تین افرادی کے پاس ہو اکرتی ہیں۔

(1) انسان کی بردباری کا پتہ چلتا ہے تو صرف غصہ کی حالت میں۔

(2) انسان کی بہادری جنگ کرنے نہیں پر معلوم ہو سکتی ہے۔

(3) ضرورت پڑتے تو بھائی کے پیار کا پتہ چلتا ہے۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے عرض کی ”اہمی! میرا ایسا صفت بیان نہ کیا جائے جو میرے اندر موجود نہ ہو، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے وہی فرمائی کہ اے موی! یہ بات تو تم نے میری خاطر کی ہے تو میں تمہاری خاطراتے کیوں کروں گا؟“

حضرت یحییٰ بن زیاد حارثہؓ ایک بد اخلاق اور بد تیزی غلام تھا۔ اُس کے بارے میں آپ سے کہا گیا کہ یہ غلام آپ نے کیوں رکھا ہوا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ بردباری سیکھنے کے لیے۔ فرمان خداوندی ہے:

وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً (سورہ لقمان: 20)

اللہ تعالیٰ نے کثیر تعداد میں تمہیں اپنی نعمتیں عطا فرمائی ہیں۔

اس حوالے سے عرفاء کہتے ہیں کہ ظاهر نعمتیں یہ ہیں کہ ہر چیز کو اللہ نے ایک خاص صورت میں پیدا فرمایا ہے اور باطنی نعمتوں کا مطلب یہ ہے کہ تمہیں اخلاق سے مزین کیا جائے۔

حضرت فضیلؓ نے فرمایا: ایک فاجر و فاسق مگر اچھے اخلاق والے کو میں عبادت گزار بغلق کے مقابلے میں اچھا سمجھتا ہوں۔

کہتے ہیں کہ روداداری سے لوگوں کی ناقص باتوں کو برداشت کرنا اچھے خلق کی علامت ہے۔

## غضب اور غصہ وقار اور حلم کو بر باد کرتے ہیں

وقار اور حلم کا بر باد کرنے والا غنیمہ و غصب ہے اور اس کے باعث انسان عدل و انصاف کی حدود سے گزر کر ظلم و ستم تک پہنچ جاتا ہے۔ غصب کے باعث دل کا خون جوش مارنے لگتا ہے۔ پس اگر کوئی شخص اپنے سے بالاتر پر غصہ کرتا ہے جس پر وہ اپنی بھروسہ اس نہ کمال سکے تو غنیمہ و غصب سے جوش مارنے والا خون باہر کی جلد سے آ کر دل میں جمع ہو جاتا ہے۔ اور

غصہ میں یہ بھی دیکھیں کہ آپ کو جس بات پر غصہ آیا ہے کیا وہ واقعی اہم ہے۔ عموماً ہم چھوٹی موٹی چیزوں پر اوج ہی ناراض ہو کر اپنی روحانی قوت کو کمزور کرتے رہتے ہیں۔

## بخل

### بخل کی تعریف

**هُوَ الْأَمْسَاكُ حِلْقَتْ يَنْبَغِي الْبَذْلُ، كَمَا أَنَّ الْأَسْرَافُ هُوَ الْبَذْلُ حِلْقَتْ يَنْبَغِي الْأَمْسَاكُ وَ كَلَاهْمَامَ مَذْمُومَانَ وَ الْمَحْمُودُ هُوَ الْجُودُ وَ السَّخَاءُ.**

جن چیزوں کو خرچ کرنا چاہیے انہیں روکنا، جیسے فضول خرچی وہ ہے کہ انسان کو جن چیزوں کو خرچ نہیں کرنا چاہیے انہیں خرچ کرو یا اور یہ دونوں یعنی بخل اور اسراف مذموم ہیں اور جو اچھی اور پسندیدہ چیز ہے وہ بخشش اور سخاوت ہے۔

قرآن مجید اسراف اور بخل دونوں کی نہاد کرتا ہے جیسے

**وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَفْتَرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً (سورہ فرقان: 67)**

اور یہ لوگ جب خرچ کرتے ہیں تو نہ اسراف کرتے ہیں اور نہ کنجوی سے کام لیتے ہیں بلکہ دونوں کے درمیان اوسط درجہ کا اختیار کرتے ہیں۔

بخل کس قدر مذموم صفت ہے اس کا اندازہ ہمیں اس واقعہ سے ہو جاتا ہے۔

”ایک روز شلبہ بن حابط الانصاری پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور حاضر ہوا اور عرض کی یا رسول اللہ دعا کیجئے کہ خداوند عالم مجھے ثروت عطا کرے۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: شلبہ! وہ قلیل ثروت کہ جس کے ساتھ خدا کا شکر ادا کر سکے، اُس بڑی دولت سے زیادہ بہتر ہے کہ جس کے ساتھ اس کا شکر ادا کر سکے۔ شلبہ وہاں گیا پھر دوبارہ واپس پلٹ آیا اور وہی بات پھر سے دہرائی، پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: تجھے میری ”بپروی“ کا پاس نہیں، خدا کی قسم اگر میں چاہوں تو یہ پہاڑ میرے لئے سونے کا بن جائے گا۔ شلبہ وہاں سے چلا گیا پھر تیری بار آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور وہی پرانی بات دہرا دی اور کہا۔

اگر خدا مجھے ثروت دے تو میں ہر حقدار کو اس کا حق نکال کر دے دوں گا۔ پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دعا فرمائی۔ خدا یا! شلبہ کو کچھ مال عطا فرم۔ شلبہ نے کچھ بھیڑیں خرید لیں، آہستہ آہستہ بھیڑوں کی تعداد میں اضافہ ہی ہوتا گیا۔ ابتداء میں شلبہ پانچ وقت کی نمازیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچھے جماعت سے پڑھا کرتا تھا۔ پھر زیادہ مصروفیت کی وجہ سے صرف نظہر کی نماز پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچھے پڑھنے لگا اور باقی نمازیں چھوٹ گئیں۔ پھر بھیڑوں کی تعداد اتنی زیادہ ہو گئی کہ وہ فقط جمعہ کی نماز پڑھنے میں نہ آتا تھا۔ کچھ دونوں بعد یہ سلسلہ بھی ٹوٹا۔ لیکن جمعہ کے دن وہ گزر گا

اس سے غم اور حزن کی کیفیت پیدا ہوتی ہے اور اندوہ نہانی میں بنتا ہو جاتا ہے۔ صوفی ایسی الغویت کی طرف تو چڑیں، (پس ان پر رنج کرنا بیکار ہے) صوفی تسلیم و رضا کا پیکر ہے اس کو اطمینان و یقین حاصل ہے۔

حضرت عبداللہ ابن عباسؓ سے غیظ و غضب اور غم و حزن کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا: دلوں کا سرچشمہ ایک ہی ہے صرف تعبیر کا اختلاف ہے۔ یعنی اگر طاقت و رکور سے جھگڑا کرتا ہے تو غیظ و غضب ظاہر ہو جاتا ہے اور اگر اپنے سے زیادہ طاقت والے سے اس کا جھگڑا ہے تو وہ اپنے اس غضب کو غم کی شکل میں چھا لیتا ہے۔ حزن ہی ایک قسم کا غضب ہے مگر یہ اس وقت ظہور میں آتا ہے جب کوئی دوسرا شخص اس پر غیظ و غضب کرتا ہے (یہ شخص مغضوب ام معذوب ہو) اور اگر کسی کو اپنے ایسے برابر والے پر غصہ آئے جس سے انتقام لینے میں تردہ ہو تو اس صورت میں کیسہ ہیا ہو جاتا ہے (جدبہ انتقام کیسے کی شکل اختیار کر لیتا ہے)۔ صوفی کا قلب اس کینہ سے پاک و صاف ہوتا ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

**وَنَزَّعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غُلٍ (سورہ الحجر: 47)**

ترجمہ: ”ہم نے ان کے سینوں سے کینے کو نکال لیا۔“

### غصہ اور اس کا علاج

اس کا علاج کرنے کے وسیع طریقے ہیں:

پہلا طریقہ تو عام لوگوں کو معلوم ہے کہ آپ کو اپنی قوت ارادی استعمال کرنا ہوگی۔ آپ کی قوت ارادی جتنی مضبوط ہوگی آپ غصے کو قابو کرنے میں اتنا ہی جلدی کامیاب ہوئے۔ اس کی ایک ترکیب اسلام میں یہ بتائی گئی ہے کہ جب غصہ آئے تو آپ وضو کر لیں تو غصہ غائب ہو جائے گا۔ جو بڑی اچھی ترکیب ہے۔ لیکن اگر غصے ہونا عادت میں شامل ہو جائے تو اس کو ختم کرنے کی ترکیب یہ ہے کہ جب بھی آپ کو غصہ آئے تو آپ خاموش بیٹھ کر اپنے ذہن میں اس کو محسوس کریں۔ اپنے غصہ کی حالت کی فلم دماغ میں دہرائیں، یہ جیز آپ چند منٹ تک کریں اس میں غصہ کو دبانے کی کوشش نہ کریں بلکہ چپ چاپ اس کو محسوس کریں اور دیکھیں کہ یہ کیا چیز ہے۔ چند بار ایسا کرنے کے بعد آپ کو غصہ آتا بند ہو جائے گا۔

ایسا کرتے وقت اگر آپ یہ تصور کریں کہ غصہ آپ کو نہیں کسی اور کو آرہا ہے۔ آپ علیحدہ ہیں اور بیٹھ دیکھ دیں ہیں تو تب تجہ او بھی اچھا نکلے گا۔ لیکن ایسا کرنے میں انسان کو زیادہ یقین کا مالک ہو نہیں کر سکتے۔ ہر آدمی کے لیے یہ آسان نہیں حالانکہ یہ ترکیب ہر بری عادت کی اصلاح کے لئے بڑی کامیابی سے استعمال کی جاسکتی ہے۔

آپ جس بری عادت کو ختم کرنا چاہیں تو اس کی بہترین ترکیب یہ ہے کہ ہر روز ایک مخصوص وقت پر پندرہ سے بیس منٹ گوشہ تہائی میں آنکھیں بند کر کے بیٹھ جائیں اور خود کو یہ کرتا دیکھیں۔ ایسا دیکھیں کہ جیسے فی وی پر فلم دیکھ رہے ہیں۔ دو سے تین ہفتوں میں یہ عادت ختم ہو جائے گی۔

جاتا ہے، لاج کی کوئی حد نہیں ہوتی انسان لاج کے چکر سے کم ہی نفع سکتا ہے۔ لاج مختلف قسم کا ہوتا ہے کسی کو روپے پیسے کا لاج ہوتا ہے، کسی کو تعریف سننے کا، کسی کو جنس مخالف کا، کسی کو لوگوں کی توجہ ملنے کا۔ دنیا میں تقریباً ہر آدمی میں کسی نہ کسی قسم کا لاج موجود ہوتا ہے، گویا دنیا میں آپ کو ہر چیز کی ایک نہ ایک حد تک ضرورت ہوتی ہے لیکن ضرورت کی بھی ایک حد ہے۔ اس کے بعد سب چیزیں لاج میں آجائی ہیں۔

ایک دلچسپ محاورہ ہے کہ جب تک لاج زندہ ہے ٹھگوں کو کوئی فکر نہیں۔ اسلام میانہ روی کا نہ ہب ہے، آپ کو اس دنیا میں رہنا ہے، تیاگ دنیا کی اجازت نہیں ہے۔ ہر چیز کی آپ کو ضرورت ہے لیکن طبع کسی چیز میں مت کریں۔ روحانیت میں بڑا خطرہ لوگوں کی تعریف و تکریم سننے کا ہوتا ہے، یہ بھی ایک لاج ہوتا ہے جب آپ کو کوئی مادی چیز ملتی ہے تب یا تو انسان کو اس کے کھودنے کا خوف رہتا ہے یا اس کا لاج بڑھ جاتا ہے کہ مزید ملے۔ اس لیے دوسرے مذاہب کے روحانیت والوں نے اس کی جڑ ہی کاث دی کہ کچھ پاس مت رکھو۔ کوئی خواہش نہ رکھو تاکہ انسان ان لالچوں سے آزاد رہے۔

لیکن اسلام کی روحانیت میں حکم یہ ہے کہ سالک کو چاہیے کہ کسی چیز سے اتنا پیار بھی نہ کرے کہ اس کے کھونے کا افسوس ہو۔ جب بھی کسی چیز کا لاج ہوتا ہے تو اگر وہ مل جائے تو کسی وجہ سے اسے کھونے کا ذرہ رہتا ہے اور جس چیز سے ڈرو وہی ہوتا ہے۔

قرآن مجید میں لاج کے لیے ہلوع کا لفظ استعمال ہوا ہے جیسا کہ خالق نے سورہ معارج میں ارشاد فرمایا  
”إِنَّ الْأَنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا“ (سورہ معارج: 19)

ترجمہ: بشک انسان بڑا لالچی پیدا ہوا ہے۔

”ہلوع مبالغہ کا صیغہ ہے اور اس کے معنی بہت زیادہ لالچی ہونے کے ہیں۔“

لاج انسان کو غلام بناتا ہے اور یہ انسان کو دونوں جہان میں رسوا کرتا ہے۔ اس حقیقت کو اس واقعہ سے سمجھا جا سکتا ہے۔

ایک روز حجاج بن یوسف ثقفى بازار میں گشت کر رہا تھا۔ ایک دودھ فروش کو دیکھا کہ جو خود ہی سے کچھ بول رہا تھا۔ حجاج ایک طرف کھڑا ہوا اور اس کی باتیں چکپے سے سننے لگا جو یہ کہہ رہا تھا ”اس دودھ کو پیوں گا، اس کی قیمت اس قدر ملے گی اور اس طرح آئندہ جو کاروبار کروں گا یعنی دودھ کو پیوں گا اس کی قیمت اور اس کے پیسے سے ایک بھی خریدلوں گا، پھر اس کے دودھ سے بھی فائدہ اٹھاؤں گا باقی پیسے جمع کر کے ایک دن سرمایہ دار بن جاؤں گا۔ یہاں تک کہ ایک حساب معین کر کے یہاں تک پہنچا کہ کچھ سالوں کے بعد ایک بڑا سرمایہ دار بن جاؤں گا اور بہت سارے بھیڑ، بکری اور گاؤں کا مالک بنوں گا۔ اس وقت حجاج بن یوسف سے بیٹی کی خواستگاری کروں گا۔ حجاج کی بیٹی سے شادی کے بعد ایک باوقار آدمی بن جاؤں گا۔ اگر کسی دن حجاج کی بیٹی نے میرا کہنا نہ مانا تو میں اس کو پاؤں کے ساتھ ایسی ٹھوکر ماروں گا کہ اس کے دانت گرا دوں گا۔ یہ کہہ کہ پاؤں اٹھایا اور پاؤں دودھ کے برتن سے جال گا جس کی وجہ سے سارا دودھ زمین پر بہہ گیا۔“

پچھا تو بتایا گیا کہ شلبہ کے غلبہ کے حالات دریافت کرتا۔ ایک دن پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شلبہ کا حال پوچھا تو بتایا گیا کہ شلبہ کے غلبہ کے حالات دریافت کرتا۔ ایک دن پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شلبہ کا حال میسر نہیں۔

پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تین مرتبہ فرمایا: حیف ہے شلبہ پر! کچھ مدت بعد زکوٰۃ کی آیت اتری۔ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قبیلہ بنی سلیم اور جہینہ سے دنفر کا انتخاب کر کے انہیں جمع آوری زکوٰۃ کا دستور دیا اور شلبہ اور بنی سلیم کے ایک شخص کے نام خط بھی لکھا۔ وہ لوگ شلبہ کے پاس گئے اور پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خط پڑھ کر سنایا اور زکوٰۃ کی درخواست کی۔ شلبہ کچھ دیر سوچتا رہا پھر کہا: یہ جزیہ ہے یا شہر جزیہ ہے (جو کفار اسلامی ملک میں زندگی برسر کریں اسلام ان سے جزیہ لینے کا حکم دیتا ہے) فی الحال چلے جاؤ۔ دوسروں سے لینے کے بعد دوبارہ آتا۔

یہ لوگ بنی سلیم کے ایک شخص کے پاس گئے جب وہ حالات سے باخبر ہوا تو بہترین ادنوں کا انتخاب کر کے زکوٰۃ میں دے دیئے۔ اسے کہا گیا تھے بہترین ادنوں کا انتخاب کر کے دینے کا حکم نہیں دیا تھا؟ اس نے جواب دیا میں نے اپنی مرضی سے ایسا کیا ہے۔ اور لوگوں سے بھی زکوٰۃ لی۔ پھر دوبارہ شلبہ کے پاس پلٹ کر گئے۔ شلبہ نے پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خط انگا اور خط پڑھنے کے بعد پھر وہی جواب دھرا یا کہ بھی جاؤ میں سوچوں گا۔ یہ جزیہ ہے یا شہر جزیہ ہے۔ یہ لوگ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس لوٹ کر آئے۔ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کا سارا حصہ نقل کرنے سے پہلے ہی فرمادیا۔ افسوس اور حیف ہے شلبہ پر۔ اور بنی سلیم کے شخص کے حق میں دعا کی۔ مامورین زکوٰۃ نے سارا حصہ آپ کو سنایا، اس وقت یہ آیت نازل ہوئی۔

وَ مِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَيْنَ ءَأَنَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَدِّقَنَّ وَ لَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّلِحِينَ فَلَمَّا ءَاتَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخْلُوا بِهِ (سورہ توبہ: 75)

ان میں وہ بھی ہیں جنہوں نے خدا سے عہد کیا کہ اگر وہ اپنے فضل و کرم سے عطا کر دے گا تو اس کی راہ میں صدقہ دیں گے اور نیک بندوں میں شامل ہو جائیں گے۔ اس کے بعد جب خدا نے اپنے فضل سے عطا کر دیا تو بخل سے کام لیا۔ یہ آیت شلبہ کے لیے نازل ہوئی۔ (اسد الغائب ج اص 237، 238)

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

ترجمہ: ”بندہ مون کے دل میں ایمان اور بخل دونوں جمع نہیں ہو سکتے۔“

## لاج

روحانیت میں لاج کو ختم کرنے پر بڑا اور دیا گیا ہے۔ مہاتما بدھ کے الفاظ ہیں کہ ”جب نفرت لاج اور کینہ کی آگ بجھ جاتی ہے تو انسان کو نزوں (دائی سکون) مل

ترجمہ: وہ چیز جو صدق اور حق کے مقابل میں ہو۔

## جھوٹ کی اقسام

### 1۔ گفتار میں جھوٹ:

جس کی نشاندہی خالق نے سورہ آل عمران میں کی ہے۔

**وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبُ**

ترجمہ: یہ خدا کے خلاف جھوٹ بولتے ہیں

### 2۔ کردار میں جھوٹ:

سورہ علق میں اس جھوٹ کا ذکر خالق نے ان لفظوں میں کیا ہے۔

كَلَّا لَيْنَ لَمْ يَنْتَهِ النَّسْفُعَا بِالنَّاصِيَةِ نَاصِيَةٌ كَادِبَةٌ خَاطِلَةٌ (سورہ علق: 15)

ترجمہ: یاد رکھو اگر وہ روکنے سے باز نہ آتا تو ہم پیشانی کے بال پکڑ کر گھسیں گے جھوٹے اور خطا کار کو پیشانی کے بل۔

### 3۔ مادی امور میں جھوٹ:

سورہ یوسف میں اس جھوٹ کا بیان اس طرح آیا ہے۔

**جَاءَ وَأَعْلَى قَيْمِصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ** (سورہ یوسف: 18)

ترجمہ: اور یوسف کے کرتے پر جھوٹا خون لگا کر آئے۔

### 4۔ معنوی امور میں جھوٹ:

سورہ بحیرہ میں اس کو پوں بیان کیا گیا ہے۔

**مَا كَذَبَ الْفَوَادُ مَا رَأَى** (سورہ بحیرہ: 11)

ترجمہ: دل نے اس بات کو جھلایا ہے جس کو آنکھوں نے دیکھا

### 5۔ مطلقاً جھوٹ:

سورہ عنكبوت میں اس کی وضاحت اس طرح کی گئی ہے

**فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ الْكَذَّابِينَ**

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ یہ جانتا چاہتا ہے کہ ان میں کون لوگ بیچ ہیں اور کون لوگ جھوٹے ہیں۔

## جھوٹ کی مذمت میں ارشاداتِ خداوندی

سورہ زمر میں ارشاد ہوا:

**وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وَجُوْهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ** (سورہ زمر: 60)

اتنے میں حاج سامنے آیا اور اپنے دو سپاہیوں کو حکم دیا کہ اسے لٹایا جائے اور سوکوڑے مارے جائیں۔ دو دھفوڑ کے جیالی پلاو پکارہاتا کہ وہ ابھی آرزو کے محل کے گرنے سے رنجیدہ تھا۔ حاج سے پوچھتا ہے کہ بے گناہ بھی کیوں مارتے ہو؟ حاج جواب دیتا ہے کہ ایسا نہیں فہا کہ میری بیٹی کو لیتے تو اسے اس طرح ٹھوکر مارتے کہ اس کے دانت ٹوٹ جاتے ہو؟ ابھی اس (خالی) ٹھوکر کے بد لے میں سو (حقیقی) کوڑے کھاؤ۔

## ریا کاری

روح کو داغ دار اور بیمار کرنے والی ایک خطرناک بیماری جوانسان کے دین و ایمان کو ختم کر دیتی ہے "ریا ہے"۔

بہت کم لوگ اس بیماری سے نجٹکتے ہیں اور معاشرے کے بیشتر افراد اس مہلک بیماری میں بیٹلا ہوتے ہیں۔ قرآن کریم میں سورہ ماعون میں خالق نے اس بیماری کی نشاندہی کرتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے۔

**فَوَيْلٌ لِلْمُصَلَّيِنَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ**

ترجمہ: تو تباہی ہے ان نمازوں کے لیے جو اپنی نمازوں سے غافل رہتے ہیں اور کھانے کے لیے عمل کرتے ہیں۔

لفظ ریا راویت سے ماخوذ ہے اور اصطلاح میں اس معنی میں ہے کہ انسان اس کے ذریعے مقام اور منزالت دوسروں کے دل میں پیدا کرنا چاہتا ہے۔ اور اسی لیے ابھی ابھی اعمال صرف اور صرف دکھادے کے لیے انعام دیتا ہے۔

اس حوالے سے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمائی ذیشان قابل غور ہے۔

سب سے زیادہ میں جس چیز سے ڈرتا ہوں تمہارے بارے میں وہ ہے شرک اصغر۔ کہا گیا: اے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یہ شرک اصغر کیا ہے؟ فرمایا ریا۔ قیامت کے دن بندوں کے حساب و کتاب کے وقت پر وردگاران سے فرمائے گا۔ جن کو دکھانے کے لیے دنیا میں تم نے عمل کئے تھے آج انہیں کے پاس چلے جاؤ اور دیکھو کیا ان کے پاس تمہارے لئے کوئی جزا اور ثواب ہے؟

یہ بے دیئی ہے کہ جس کی وجہ سے انسان اپنے کئے ہوئے اعمالِ صالح کو وہم و خیال کے پیچھے بر باد کر دالتا ہے۔ صرف دین ہی اس کے اعمال کو بطلان سے بچا سکتا ہے۔

## جھوٹ

## جھوٹ کی لغوی تعریف

"هُوَ مَا يَقْبَلُ الصِّدْقُ"

## قرآن کی نظر میں ظلم کے معنی

قرآن مجید میں ظلم کے تین معنی ہیں:

1- تاریکی اور ظلمت

سورہ انعام میں:

”وَجَعَلَ الظُّلْمَتِ وَالنُّورَ“ (سورہ انعام: 1)

ترجمہ: اور تاریکیوں اور نور کو مقرر کیا ہے۔ اس آیت میں ظلم تاریکی کے معنی میں آیا ہے۔

2- کی

سورہ کہف میں:

”وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئًا“ (سورہ کہف: 33)

ترجمہ: اور کسی طرح کی کمی نہیں کی۔

3- گمراہی مطلقہ

سورہ بقرہ میں ظلم کی اس طرح تعریف ہے:

”يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ“ (سورہ بقرہ: 257)

ترجمہ: جو انہیں روشنی سے نکال کر انہیں میں لے جاتے ہیں

## قرآن کی نظر میں ظلم کی اقسام

قرآن میں ظلم کی تین قسمیں بتائی گئیں ہیں:

1- خدا پر ظلم کرنا

سورہ انعام میں یوں آیا ہے:

”وَ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا“ (سورہ انعام: 21)

ترجمہ: اس سے زیادہ ظالم ہو کون سلتا ہے جو خدا پر بہتان باندھے۔

2- لوگوں پر ظلم کرنا

”إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَطْلَمُونَ النَّاسَ“ (سورہ شوری: 42)

ترجمہ: الزام ان لوگوں پر ہے جو لوگوں پر ظلم کرتے ہیں۔

3- اپنے آپ پر ظلم کرنا

”فِيمُنْهُمْ ظالِمٌ لِنَفْسِهِ“ (سورہ فاطر: 32)

ترجمہ: اور تم روز قیامت دیکھو گے کہ جن لوگوں نے اللہ پر بہتان باندھا ہے ان کے چہرے سیاہ ہو گئے ہیں۔

سورہ بقرہ میں ارشاد ہوا ہے:

”وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ إِيمًا كَانُوا يَكْذِبُونَ“ (سورہ بقرہ: 10)

ترجمہ: اس جھوٹ کے نتیجہ میں انہیں دردناک عذاب ملے گا۔

سورہ زمر میں ارشاد ہوا:

”سَكَدَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَآتَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حِثْلَةٍ لَا يَشْعُرُونَ“ (سورہ زمر: 25)

ترجمہ: اور ان کفار سے پہلے والوں نے بھی رسولوں کو جھٹلایا تو ان پر اس طرح سے عذاب دار ہو گیا کہ انہیں اس کا شعور بھی نہیں تھا۔

سورہ زمر میں ایک اور جگہ اس طرح ارشاد ہوا:

”فَإِذَا قَهُمُ اللَّهُ الْعَزِيزُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ“ (سورہ

زمر: 26)

ترجمہ: پھر خدا نے انہیں دنیاوی زندگی میں دنیا میں ذلت کا مزہ چکھایا اور آخرت میں عذاب تو بہر حال بہت بڑا ہے اگر انہیں معلوم ہو سکے۔

سورہ اعراف میں ارشاد ہوا:

”وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا وَلِقَاءُ الْآخِرَةِ حَبَطْتُ أَعْمَالُهُمْ“ (سورہ اعراف: 147)

ترجمہ: اور ان لوگوں نے ہماری آیات کی تکذیب کی وہ بہرے گوئے تاریکیوں میں پڑے ہوئے ہیں۔

## ظلم

### ظلم کی تعریف

”وَضَعَ الشَّئْ في غَيْرِ مَوْضِعِهِ الْمُخَصَّصِ به“

کسی چیز کا اپنے مخصوص مقام سے بہت کر کسی دوسرا جگہ قرار پانے ظلم کہلاتا ہے۔

”إِضَاعَةُ الْحَقِّ وَعَدُمُ تَأْدِيهِ مُاهُو الْحَقُّ“

ترجمہ: حق کا ضائع کرنا اور اس چیز کا کہ جو حق ہے ادا نہ کرنا ظلم کہلاتا ہے۔

ترجمہ: ان میں سے بعض اپنے نفس پر ظلم کرنے والے ہیں

ان تینوں مقام پر ظلم درحقیقت اپنے آپ پر کرنا ہے کیونکہ ابتداء ہی سے جب انسان ظلم کی طرف بڑھتا ہے اور کفر، شرک اور نفاق میں مبتلا ہوتا ہے یادوسروں کے حقوق پر تجاوز کرتا ہے تو درحقیقت انسان اپنے نفس پر ظلم کرتا ہے اور داعی عذاب اپنے لئے خریدتا ہے لہذا قرآن مجید بھی اسی طرف اشارہ کرتا ہے:

”وَمَا ظلَمْهُمُ اللَّهُ وَلِكُنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ“ (سورہ نحل: 33)

ترجمہ: اور اللہ نے ان پر کوئی ظلم نہیں کیا ہے جو خود ہی اپنے نفس پر ظلم کرتے رہے ہیں۔

## ظلہ کے مصادیق قرآن میں

1- کفر

”وَالْكُفَّارُ هُمُ الظَّالِمُونَ“ (سورہ بقرہ: 254)

ترجمہ: اور کافرین ہی اصل میں ظالمین ہیں۔

2- شرک

”إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ“ (سورہ لقمان: 13)

ترجمہ: شرک بہت بڑا ظلم ہے۔

3- تکذیب رسالت

”وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْهُمْ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذُهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَالِمُونَ“ (سورہ نحل: 114)

ترجمہ: اور یقیناً ان کے پاس رسول آیا تو انہوں نے اس کی تکذیب کر دی تو پھر ان تک عذاب آپنچا کہ یہ سے ظلم کرنے والے تھے۔

4- خدا پر بہتان باندھنا

”وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ إِنْ قُضِيَ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا“ (انعام: 21)

ترجمہ: اس سے زیادہ ظلم کون کر سکتا ہے جو خدا پر بہتان باندھے۔

5- حق بات کی تکذیب

”فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُ أَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مُثْوَى لِلْكُفَّارِ“ (سورہ زمر: 32)

ترجمہ: تو اس سے بڑا ظلم کیا ہوگا..... اور جب اس کے پاس کچی بات آئے تو اس کو جھٹا دے۔

6- گواہی مخفی رکھنا

”وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةَ عِنْدَهُ مِنَ اللَّهِ“ (سورہ بقرہ: 140)

## عجلت پسندی

عجلت پسندی بھی ایک ایسا نفسلی مرض ہے جو انسان کی روح کو داغ دار کر کے اس کی روحانی پرواہ میں مانع ہوتا ہے۔

جلد بازی سے قرآن منع کرتا ہے اور اسے پسندیدہ نگاہوں سے نہیں دیکھا خود پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو

جلد بازی سے منع کیا گیا ہے۔ جیسا کہ سورہ مریم میں خالق نے ارشاد فرمایا:

”فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ طِإِنَّمَا نَعْذِلُهُمْ عَدَّا“ (سورہ مریم: 84)

ترجمہ: آپ ان کے بارے میں عذاب کی جلدی نہ کریں ہم دن خود ہی شمار کر رہے ہیں۔

اور پھر سورہ طہ میں ارشاد ہوا

”وَ لَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُفْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ“ (طہ: 114)

ترجمہ: اور آپ وحی کے تمام ہونے سے پہلے قرآن کے بارے میں عجلت سے کام نہ لیا کریں۔

قرآن مجید جلد بازی کی نہ ملت بھی کرتا ہے اور انسان کو اس سے منع بھی کرتا ہے کیونکہ یہ راوی کمال میں رکاوٹ

ہے۔

جلد بازی کے حوالے سے یہ داستان قابل غور ہے۔

کہتے ہیں کہ ایک شخص نے گھر میں کتاب پال رکھا تھا، ایک دن کتنے کام اک خریداری کے لیے گھر سے باہر جاتا

ہے۔ گھر میں ایک شیر خوار بچہ ہے۔ اس امید کے ساتھ کہ جلد ہی واپس لوٹے گا، وہ کتنے کو گھر میں کھلا چھوڑ کر ہی چلا گیا۔

جب وہ خریداری کر کے گھر کی طرف لوٹا تو کتاب خون آلوہ بچپوں کے ساتھ اس کے استقبال کے لیے دوڑتا ہے۔ جوں ہی

اس کی نظر کتے پر پڑی، سوچا ضرور کتے نے بچے پر حملہ کر کے اسے چراہو گا۔ غصے کے عالم میں اس نے جیب سے پتوں

نکال کر کتے پر گولی چلا دی اور جلدی سے گھر کے اندر داخل ہوا لیکن گھر کے اندر کا احوال کچھ اور ہی تھا۔ قصہ کچھ یوں تھا کہ

ایک بھیڑیا اس گھر میں جو شہر سے باہر ا قع تھا اور دروازہ کھلا تھا، داخل ہو جاتا ہے اور کمرے میں گھس کر بچے پر حملہ اور

ہوتا ہے۔ کتاب پچے کی مدد کو دوڑتا ہے اور بھیڑیے کو دانتوں اور بچپوں کے سہارے باہر نکالتا ہے اور اسے زخمی کر کے بھگاتا ہے

لیکن صاحبِ خانہ کی جلد بازی باعث بنی کرنے کی قدر و امنی کے بجائے اسے مارڈا۔

صاحبِ خانہ اپنے فعل پر نادم ہوتا اور کتنے کی طرف دوڑ پڑتا ہے تاکہ اسے موت سے نجات دے سکے لیکن اس کے آنے سے پہلے ہی کتاب مرچکا تھا۔ صاحبِ خانہ کہتا ہے کہ میں نے کتنے کی آنکھوں پر جو کھلی تھی نظر کی اور اس فریاد کو دل کے کانوں سے سن کر انسان تو کتنا جلد باز ہے تو نے کیوں کنگراند گئے بغیر مجھے مارڈا! صاحبِ خانہ بعد میں اسی ماہ متعلق ایک مضمون اس عنوان سے لکھتا ہے ”(اے انسان تو کتنی جلدی میں فیصلہ کرتا ہے)“

## منجیات

اس سے مراد وہ چیزیں ہیں جو روحاںی ترقی کا سبب ہوتی ہیں۔

## اخلاص

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

”اَلَا لِلّهِ الدّيْنُ الْخَالِصُ“ (سورہ زمر: 3)

ترجمہ: یاد رکو کہ دین خالص اللہ ہی کے لئے ہے

## تین بالتوں میں خلوصِ دل کی شدید ضرورت

حضرت انس بن مالکؓ بتاتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”تین ایسی چیزیں ہیں کہ مسلمان کے دل میں ان کے بارے کھوٹ نہیں ہونا چاہیے:

1- اللہ کے لئے کوئی کام کرنا ہو،

2- والیان حکومت سے خلوص نیت،

3- مسلمانوں کی جماعت کا ساتھ دینا۔“

حضرت استاد ابو علی دقاق رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

کہ اسی طور پر صرف حق تعالیٰ کی عبادت کا نام ”اخلاص“ ہوتا ہے۔ اس کا مفہوم یہ ہے کہ اپنی عبادت گزاری کے وقت صرف اللہ تعالیٰ سے قرب کا ارادہ رکھے، اس کے علاوہ اور کوئی چیز پیش نظر نہ ہو جیسے مخلوق کو دکھلاوا کرنا، لوگوں سے اپنی تعریف کی خواہش کرنا، لوگوں کی تعریف کرنا اور اللہ کے قرب کے علاوہ کوئی مقصد سامنے رکھنا۔

علاوہ ازیں یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ اللہ کے لئے اپنے اعمال کو صاف رکھنے کا نام ”اخلاص“ ہے اور یہ بھی کہ سکتے ہیں کہ لوگوں کی نگاہوں سے بچ جانے کا نام ”اخلاص“ ہے۔

ایک مستند حدیث میں آتا ہے کہ:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت جبرائیل علیہ السلام سے سنا اور انہوں نے اللہ تعالیٰ سے ”کہ اللہ تعالیٰ لے فرمایا کہ اخلاص میرا ایک راز ہے جسے میں اس کے دل میں رکھتا ہوں جس سے مجھے محبت ہوتی ہے۔“

## اضاحتِ اخلاص میں حدیثِ قدسی

میں نے حضرت شیخ ابو عبد الرحمن سلمیؒ سے سوال کیا کہ ”اخلاص“ کیا ہوتا ہے؟ انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت علی بن سعیدؓ اور احمد بن محمد بن زکریاؓ سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟ تو انہوں نے بتایا کہ میں نے حضرت محمد بن جعفر اسافؓ سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے تو انہوں نے بتایا تھا کہ میں نے حضرت احمد بن بشارؓ سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟

کیا ہوتا ہے تو انہوں نے بتایا کہ میں نے حضرت احمد بن غسانؓ سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے حضرت عبد الواحد بن زیدؓ سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟ تو انہوں نے بتایا کہ میں نے حضرت خدیفہؓ سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟ تو انہوں نے بتایا کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پوچھا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا تھا کہ میں نے حضرت جبرائیل علیہ السلام سے دریافت کیا تھا کہ اخلاص کیا ہوتا ہے؟ تو انہوں کے دل میں رکھتا ہوں جس سے مجھے محبت ہوتی ہے۔“

## علاماتِ اخلاص

حضرت ذوالنونؓ فرماتے ہیں کہ اخلاص کا پہتہ تین علامات سے چلتا ہے:

- 1- لوگوں کا تعریف کرنا یا اپنے اکھنابندے کے سامنے ایک جیسا ہو جائے۔
- 2- عمل کے دوران اپنے اعمال کو بھول جائے۔
- 3- آخرت میں اپنے اعمال کے ثواب کو بھول جائے۔

## اخلاص اور اقوالِ صوفیا

حضرت ابو یعقوب سویؓ فرماتے ہیں کہ جب لوگ اپنے اخلاص میں خلوص کا مشاہدہ کرتے ہوں تو ان کا ”اخلاص“ اخلاص پر محتاج ہوتا ہے۔

حضرت سہلؓ فرماتے ہیں کہ صرف مخلص ہی ریا کی پہچان کر سکتا ہے۔

## صدق اور کذاب کون؟

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ بتاتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
 ”بندہ جب مسلسل بچ بولتا اور سچائی کا ارادہ کرتا ہے تو اللہ کے ہاں ”صدق“ نام دے دیا جاتا ہے۔ یونہی  
 مسلسل آدمی جھوٹ بولتا اور جھوٹ کا ارادہ رکھتا ہے تو اللہ کے ہاں اسے کذاب لکھ دیا جاتا ہے۔“  
 استاد ابو علی وقارۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ کسی بھی دینی کام کا ستون ”صدق“ ہوتا ہے اور دین اسی سے مکمل  
 ہوتا ہے۔ اسی سے اس کا نظام ہے اور نبوت کے بعد دوسرا مرتبہ اسی کا ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے  
 فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ (سورہ نساء: 69)  
 ترجمہ: تو یہی لوگ انعام پانے والے نبیوں اور صدقیقین کے ساتھ ہوں گے

## صدق اور اقوال صوفیا

حضرت ذوالنون مصریؒ نے فرمایا: ”صدق“ ایک ایسی الہی توارکا کام کرتی ہے کہ جس پر چلے گی کاٹ کر رکھ  
 دے گی۔

حضرت ابراہیم بن دودہ، ابراہیم بن سنتہ کے ہمراہ چنگل کو نکل کر ابراہیم بن سنتہ نے کہا دنیوی چیزیں چینک  
 دو، وہ کہتے ہیں کہ میں نے ایک دینار کے علاوہ ہر شے چینک دی، انہوں نے پھر کہا، میرا دل مشغول نہ رکھو اور ہر دنیوی چیز  
 چینک دو چنانچہ میں نے دینار بھی دور چینک دیا۔ پھر فرمایا:  
 اے ابراہیم! باقی چیزیں بھی چینک دو! مجھے یاد آیا کہ جوتے کے تھے موجود ہیں چنانچہ وہ بھی نکال  
 چینک۔ راستہ بھر میرا یہی حال رہا کہ جب مجھے تھے کی ضرورت پڑتی تو مل ہی جاتا اس پر حضرت ابراہیم بن سنتہ نے فرمایا  
 کہ صدقی دل سے اللہ کے ساتھ معاملہ کرنا یوہی ہوتا ہے۔

حضرت قادقؓ فرماتے ہیں: کہاپنی با چھوپنی (منہ) تک حرام کونہ جانے دینا ”صدق“ کہلاتا ہے۔

حضرت عبد الواحد بن زیدؓ فرماتے ہیں: کہ عمل کے ذریعے حقوق الہی کی ادائیگی ”صدق“ ہوتا ہے۔

حضرت واطئؓ نے فرمایا: کہ توحید کے صحیح ہونے کا قرار ہی ”صدق“ ہے۔

## زہدی الدنیا

حضرت ابو خلاد صحابیؓ بتاتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”جب ایسا شخص دیکھ جو دنیا میں زہد کر رہا ہے اور  
 دنیا سے منہ پھر لینے کی ہدایت کر رہا ہے تو اس کا قرب حاصل کرو کیونکہ وہ دنیا کی سکھاتا ہوگا۔“

حضرت ابو عثمانؓ فرماتے ہیں کہ مخلوق کی رویت کو خالق کی طرف دائی نظر کی وجہ سے بھلا دینا اخلاص کہلاتا ہے۔

حضرت حذیفہ مرعشیؓ فرماتے ہیں:

”ظاہر و باطن میں بندے کے افعال کی یکسانیت ”اخلاص“ ہے۔“

حضرت جنیدؓ فرماتے ہیں: کہ وہ شخص اللہ کی نظر سے گرجاتا ہے جو لوگوں کو اپنی ایسی صفات دکھانے کی کوشش  
 کرے جو اس میں موجود نہیں۔

## صدق (سچائی)

### صدق کی تعریف

نیت اور ضمیر کے مطابق خبر دینا ”صدق“ کہلاتا ہے۔

### صدق قرآن کی نظر میں

سورہ احزاب میں ارشاد ہوا:

”مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رَجَالٌ صَدِيقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ“ (سورہ احزاب: 23)

ترجمہ: مومنین میں ایسے بھی مردمیان ہیں جنہوں نے اللہ سے کئے وعدہ کو صحیح کر دکھایا ہے۔

پھر سورہ نساء میں ارشاد ہوا:

”وَمَنْ أَصْدَقَ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا“ (سورہ نساء: 87)

ترجمہ: اور اللہ سے زیادہ پگی بات کون کرنے والا ہے۔

سورہ قلم سے آواز آئی:

”أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ فَلَيَأْتُو بِشَرَكَائِهِمْ إِنْ كَانُوا صَدِيقِينَ“ (سورہ قلم: 41)

ترجمہ: یا ان کے لیے شرکاء ہیں تو اگرچہ سچے ہیں تو اپنے شرکاء کو لے آئیں۔

سورہ اسراء میں صدق کو اس طرح بیان کیا گیا ہے:

”وَقُلْ رَبِّ اَذْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَآخِرُ جُنْبِي مُخْرَجَ صِدْقٍ“ (سورہ بنی اسرائیل: 80)

ترجمہ: اور یہ کہ کہنے کے پروردگار مجھے اچھی طرح سے آبادی میں داخل کر اور بہترین انداز سے باہر نکال۔

صدق وہ ہے جو صحیح بولتا ہو اور سچا کام کرتا ہو اور سچ کے برخلاف کوئی عمل انہماں نہ دیتا ہو۔

## مفہوم زہد میں اقوال صوفیا

حضرت سفیان ثقیل نے فرمایا: دنیا سے منہ موڑ لینا (زہد) یہ ہے کہ انسان بھی بھی امیدیں شکا کر رکھے۔ مفہوم نہیں کہ انسان ثقیل روزی کھاتا رہے اور عبا پہن لیا کرے۔

حضرت سری سقطی نے فرمایا: کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے اولیا سے دنیا چھین رکھی ہے۔ اپنے اصنیا کو اس رکھا ہے اور اہل محبت کے دلوں سے نکال دیا ہے کیونکہ اللہ اسے ان کے لئے پسند نہیں فرماتا۔

زہد کے مفہوم کے لیے اللہ کا یہ فرمان دیکھو:

”لَكِيْلَا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوْ بِمَا آتَكُمْ“ (سورہ حمد: 23)

ترجمہ: اس نے کغم نہ کھاؤ اس پر جو ہاتھ سے جائے اور خوش نہ ہو۔ اس پر جو تم کو دیا چنانچہ زہد کا یہ کام ہوتا ہے کہ دنیا میں موجود کسی چیز پر خوشی کا اظہار کرے اور نہ ہی ہاتھ سے جائے والی افسوس کرے۔

حضرت ابو عثمان فرماتے ہیں: کہ زہد یہ ہوتا ہے کہ تم مال دنیا چھوڑ دو تو پھر یہ پرانے کروکو وہ مال کس کے اس رہا ہے۔

استاد ابو علی وقار رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: زہد یہ ہوتا ہے کہ تو دنیا کو جوں کا توں چھوڑ دے یہ نہ کہے کہ میں اس بناؤں گا یا مسجد تعمیر کروں گا۔

حضرت یحییٰ بن معاذ نے فرمایا: کہ زہد، قبضے میں چیز کی سخاوت کرنا سکھاتا ہے اور محبت یہ سکھاتی ہے کہ روایتی بھی سخاوت کرو۔

حضرت ابن جلاء نے فرمایا: زہد یہ ہوتا ہے کہ تم مال دنیا کو فنا ہونے والا دیکھو۔ یوں یہ تمہاری نظر میں حقیر ہو جسے چھوڑ ناتمہارے لئے آسان ہو گا۔

حضرت ابن حفیف کا فرمان ہے: کہ اپنے قبضے میں مال کے نکل جانے پر تم شکھ کا سانس لو تو پہچان لو کہ یہ ہے۔

نیز فرمایا: زہد یہ ہے کہ مال تلاش کرنے کے اسباب کو دل میں جگہ نہ دے اور اپنے قبضے میں موجود چیزوں ہاتھ جھاڑ لے۔

کہتے ہیں کہ نفس کا بلا تکلف دنیا سے اعراض ”زہد“ ہوتا ہے۔

حضرت نصر آبادی نے فرمایا کہ: زہد دنیا میں کم دکھائی دیتے ہیں اور عارف آخرت میں خال خال ہوں گے۔

چچ زہد کے پاس مال دنیا کھنچا چلا آتا ہے اور اسی لئے کہتے ہیں کہ اگر آسان سے نوپی گرے گی تو اس پر جو اسے

## حسن خلق

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو خلق عظیم کا حامل کب کہا گیا؟

عارفین کا کہنا ہے کہ جب سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو سر زمین حجاز میں مبعوث فرمایا گیا تو اس وقت آپ کو تمام دنیاوی قوتوں اور خواہشوں سے روک دیا گیا، آپ کو غربت و کرب میں ڈال دیا گیا جب آپ ان آزمائشوں سے گزر کر برگزیدہ اخلاق کے مالک بن گئے اس وقت آپ کے بارے میں ارشاد فرمایا گیا:

”وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ“ (سورہ قلم: 4)

حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سوال کیا گیا حضور وہ کون سے اخلاق ہیں جن سے متصف ہونے کے باعث زیادہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے؟

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”حسنِ اخلاق اور تقویٰ“ پھر دریافت کیا گیا کہ دوزخ میں کثرت سے کن چیزوں کی بدولت لوگ داخل ہوں گے؟ تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا خوشی اور غم! یعنی غم سے مراد فانی لذتوں کے ضائع ہونے پر غم کرنا، جن کے باعث انسان پر پیشان اور ناراض ہوتا ہے، قدرت پر اعتراض کرنا، اور قسمت پر شاکر و صابر نہیں ہوتا (رضی بر رضانہ ہونا) خوشی سے مراد دنیاوی کا مرانیوں اور کامیابوں پر خوشی سے پھولے نہ سماں۔ حالانکہ اس خوشی کی قرآن کریم میں ممانعت آتی ہے۔ ارشاد ہوتا ہے

”لَكِيْلَا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوْ بِمَا آتَكُمْ“ (سورہ حمد: 23)

”ترجمہ: تم کسی چیز کے زیاں پر غمکننے ہو اور جو تم کو حاصل ہواں پر خوش مت ہو“

اور یہی وہ خوشی ہے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

”إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمٌ لَا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِجِينَ“ (سورہ قصص: 76)

ترجمہ: یعنی جس وقت قارون سے اس کی قوم نے کہا کہ تو (اس دولت پر نہ اتر) خوش مت ہو، اللہ تعالیٰ (اس طرح) خوش ہونے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔ لیکن جو خوشی آخرت سے تعلق رکھتی ہے یعنی انبساط اخروی ہے وہ محمود و پسندیدہ ہے (اس سے نہیں روکا

وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ

ترجمہ: اگر یا ندار ہو تو مجھ سے ڈرتے رہو۔

بیز فرمایا: "وَ قَالَ اللَّهُ لَا تَتَّخِذُوا إِلَهِيْنِ اثْيَيْنِ طَ إِنَّمَا هُوَ اللَّهُ وَاحِدٌ طَ فَإِيْأَى فَارْهَبُونَ" (سورہ

فل: 51)

ترجمہ: اللہ نے فرمایا دو خدا نہ کھراو، وہ تو ایک ہی معبود ہے۔ تو مجھی سے ہی ڈرو۔

اور پھر اللہ نے اس خوف کی بنا پر مونوں کی تعریف فرمائی کہ:

"يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ" (سورہ نحل: 50)

ترجمہ: اس رب سے ڈرتے ہیں جو (عقلت میں) ان کے اوپر ہے

## خوفِ خدا اور احادیثِ نبوی

حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

"وَشَخْصٌ جَهَنَّمَ مِنْ دَاخِلِهِ بُوْگًا جَوَ اللَّهُكَ خَوْفٌ سَرَّوْتَ بِهِ يَهَا تِكَّرَ (بِفِرْضِ مَحَالِ) تَخْنُونَ مِنْ دَوْدَهِ وَالْبَسْ" نے چلا جائے۔ اور ایک بندے کے تختوں میں راہ خدا کا غبار اور جہنم کا ھواں کبھی جمع نہیں ہو سکتے۔"

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں۔

ترجمہ: "اگر تم جان لیتے جو میں جانتا ہوں تو تم کم ہستے اور زیادہ روتے۔"

یا اس لیے فرمایا کیونکہ "خوف ایک ایسی حالت ہے جس کا مستقبل سے تعلق ہوتا ہے کیونکہ یہ ڈر رہتا ہے کہ کہیں کوئی غیر پسندیدہ بات نہ ہو جائے یا محبوب چیز نہ چل جائے اور یہ دونوں ہی اچھی چیز سے متعلق ہیں جو آئندہ وقت میں ہونے والی ہوتی ہے اور جو موجودہ وقت میں پائی جاتی ہے اس سے خوف کا کوئی تعلق نہیں ہوتا۔

حضرت عائشہؓ بتاتی ہیں کہ میں نے عرض کی "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! آپ نے جو فرمایا ہے کہ

ترجمہ: "وَهُوَ أَعْلَمُ كَرْهِيْهِ ہوتے ہیں پھر بھی وہ ڈرتے جاتے ہیں۔"

کیا یہ لوگ تو نہیں جو چوری، زنا، اور شراب خوری کا ارتکاب کرتے ہیں؟ فرمایا! "نہیں" بلکہ اس سے مراد وہ

لوگ ہیں جو روزے رکھتے، نمازیں پڑھتے، صدقہ و خیرات کرتے ہیں۔ تاہم پھر بھی انہیں خوف رہتا ہے کہ کہیں یہ سب

تو بول ہونے سے رہنے جائے۔

## خوف کی اقسام

حضرت ابو القاسم حکیم فرماتے ہیں کہ خوف کی دو قسمیں ہیں:

گیا ہے) کہ خوشی میں اللہ تعالیٰ کے احسان کا ذکر ہوتا ہے اور اس کی حمد کی جاتی ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "فَلَمْ يَفْضُلِ اللَّهُ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرُخُوا" (سورہ یوس: 57)

ترجمہ: اے پیغمبر کہہ دیجئے! یہ خدا کا افضل و کرم اور اس کی مہربانی ہے تو اس پر خوش ہونا چاہیے۔

شیخ عبداللہ بن مبارکؒ نے حسنِ اخلاق کی تعریف و تفسیر اس طرح کی ہے کہ "حسنِ خلق" کا مفہوم یہ ہے کہ ثانی روی اور خندہ پیشانی کے ساتھ بھلائی کی جائے اور لوگوں کو اذیت نہ پہنچائی جائے۔"

## حسنِ خلق اور اقوالِ صوفیا

حضرت ابو حفصؓ سے "حسنِ خلق" کے بارے سوال ہوا تو آپ نے فرمایا کہ:

یہ تو وہ اعلیٰ مرتبہ ہے کہ جو خدا نے اپنے اس قول

"خُلُدُ الْعَفْوٍ وَأَمْرُ بِالْغَرْفِ" (سورہ اعراف: 199)

ترجمہ: معاف فرماتے رہئے اور بھلائی بتاتے رہئے

کے ذریعے اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو عطا فرمایا ہے۔

حضرت شاہ کرامؒ نے فرمایا: حسنِ خلق کی علامت یہ ہے کہ کسی کو تکلیف دینے سے رک جائے اور وہ تکلیف پہنچائیں تو برداشت کر لے۔

حضرت ذوالنون مصریؒ سے پوچھا گیا کہ لوگوں میں سے غمگین کون زیادہ ہے؟ تو فرمایا: "کہ سب سے بڑے اخلاق والا۔"

حضرت وہبؓ نے فرمایا: جس بات کو آدمی چالیس دن تک اپنی عادت بنالے تو وہ عادت اور خلق اس کی طبیعت میں سما جاتا ہے۔

## خوفِ خدا

### خوفِ خدا اور فرمائیں خداوندی

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: "يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَ طَمَعًا" (سورہ سجدہ: 16)

ترجمہ: وہ اپنے رب کو خوف اور طمع کی بنا پر پکارتے ہیں۔

اللہ سے ڈرنے کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اللہ کہیں اسے اس دنیا یا آخرت میں سزا نہ دے اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر فرض کر رکھا ہے کہ وہ اس سے ڈرتے رہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

## 2- خشیت

”رہبست والا ذرے تو افرار اختیار کرتا ہے جبکہ ”خشیت“ والا اللہ کے ہاں پناہ لیتا ہے۔

رب اور ہرب کا معنی بھی ایک ہی ہے لہذا جو بھاگ گیا، وہ اپنی خواہش کے تقاضوں میں چلا گیا جیسے وہ راب لوگ جو اپنی خواہشات کے پیچھے چلتے ہیں تو جب علم کی رگام انہیں قابو میں لے لے اور وہ شریعت کے حقوق ادا کرنے لگیں تو یہی ”خشیت“ ہے۔

## شکر

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَا زِيْدَنَّكُمْ“ (سورہ ابراہیم: 7)

ترجمہ: اگر تم شکر ادا کرو گے میں تمہیں زیادہ دوں گا۔

## حقیقتِ شکر کیا ہے؟

حضرت استاد ابو علی دقاق فرماتے ہیں کہ اہل تحقیق کے ہاں حقیقت شکر یہ ہے۔ ”نہایت عاجزی و افساری سے انعام کرنے والے کا اعتراف کر لینا“، اسی لحاظ سے معنی شکر میں مبالغہ پیدا کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کو شکور کہتے ہیں اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے بندوں کو شکر کی جزا دیتا ہے جونکہ شکر کی جزا شکر ہی ہوتی ہے جیسے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

”وَجَرَأَءَ سَيِّئَةً سَيِّئَةً مِثْلُهَا“ (شوری: 40)

ترجمہ: برائی کی جزا اسی برائی کی طرح ہوتی ہے۔

اللہ کے شکر کا یہ بھی معنی ہے کہ تھوڑے عمل پر زیادہ انعام دے دینا، لغت میں ہے ”دلبة شکور“ جب چارہ کی نسبت وہ جانور گھی زیادہ دکھائی دینے لگئے تو یہ الفاظ بولتے ہیں۔

یہ اخمال بھی ہے کہ درحقیقت شکر احسان کرنے والے کے احسان پر اس کی تعریف کرنا ہو۔ لہذا بندے کی طرف سے اللہ کا شکر یہ ہوگا کہ بندہ اللہ کے انعامات پر اس کا شکر گزار ہو جائے اور بندے کا ”حقیقی شکر“ یہ ہے کہ زبان سے اللہ کی تعریف کرے اور دل سے اس کے انعامات کا اقرار کرے۔ بندے کی طرف سے تعریف یہ ہوگی کہ یہ اس کی عبادت کرے اور اللہ کے احسان کا مطلب یہ ہوگا کہ اپنا شکر کرنے کی توفیق دینے کا انعام فرمائے۔

## اقسامِ شکر

شکر کی طرح سے ہوتا ہے:

1- زبان سے

نہایت عجزو و افساری کے ساتھ اللہ کی نعمتوں کا اقرار کرنا

2- بدن اور اعضاء سے

وفاداری اور خدمت دکھانا

3- دل سے

اللہ کے احترام کا خیال کرتے رہنا اور دائی طور پر اس کے احسان کو پیش نظر کرنا۔ کہا جاتا ہے کہ

ایک شکر عالموں کا ہوتا ہے جو ان کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے۔

ایک عبادت گزاروں کی صفت بناتا ہے جو ان کے عملوں سے ظاہر ہو جاتا ہے۔

ایک عارفوں کا شکر ہے جو اپنے عام حالات میں اللہ کی نعمتیں دیکھتے ہیں اور ان پر کامل یقین دکھاتے ہیں۔

حضرت حمدونؑ فرماتے ہیں کہ:

شکر کا مطلب یہ ہے کہ اس میں تم اپنے نفس کو عارضی سمجھو اور ایک طفلی خیال کرو۔

حضرت جنید بغدادیؑ فرماتے ہیں کہ: شکر میں ایک سبب موجود ہوتا ہے کیونکہ شکر کی ادائیگی کرتے وقت انسان اپنے نفس کے لیے زیادہ مانگ رہا ہوتا ہے تو گویا وہ اللہ کے سامنے اپنے نفس کے لائق کی خاطر کھڑا ہوتا ہے۔

حضرت ابو عثمانؓ فرماتے ہیں کہ:

شکر اس بیچان کو کہتے ہیں جو شکر سے عاجزی کی بنا پر حاصل ہوتی ہے۔

کہتے ہیں کہ شکر کرنے پر شکر ادا کرنا، عام شکر سے افضل ہوتا اور وہ یوں کہ تم اپنے شکر کو اللہ کی توفیق سمجھو جس کا سبب یہ ہو گا کہ وہ تم پر انعام کرنا چاہتا ہے تو گویا تم شکر پر شکر کر رہے ہوئے ہو یوں دوبارہ شکر پر شکر کر دجس کی انتہا نہ ہو۔

حضرت جنیدؑ فرماتے ہیں کہ شکر یہ ہوتا ہے کہ تو اپنے آپ کو نعمتوں کا اہل نہ سمجھے

حضرت رویؓ فرماتے ہیں کہ: شکر کا مفہوم یہ ہے کہ تو پوری قوت سے انعام کرنے والے کی اطاعت کرے۔

## رجا

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے

”مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَا يُنْهَى“ (سورہ عنكبوت: 5)

ترجمہ: جو اللہ سے ملاقات کی امید رکھتا ہے تو پھر اللہ کی طرف سے موت آہی رہی ہے۔

حضرت علاء بن زیدؓ بیان کرتے ہیں کہ:

میں مالک بن دینار کے ہاں گیا تو شہر بن حوشب کو وہاں دیکھا ہم وہاں سے نکل تو میں نے حوشب سے کہا کہ

اللہ تمہیں سلامتی دے، مجھے کہہ سناؤ! حضرت مالکؓ نے کہا ہاں! سناتا ہوں، مجھے میری پھوپھی ام الدراءؓ نے حدیث

کچھ صوفی فرماتے ہیں کہ دلوں کے اللہ کی مہربانی سے قرب کو "رجا" کہتے ہیں۔  
کچھ صوفیا کا قول ہے کہ اچھے انجام (سن خاتمه) پر دلوں کے خوش ہونے کو کہتے ہیں۔  
صوفیا کہتے ہیں کہ: "کہ اللہ کی وسیع رحمت کو دیکھنے کا نام "رجا" ہے۔"  
**الجُوْع و تَرَك الشَّهْوَة (بھوک اور ترک خواہش)**  
اللہ تعالیٰ سورتہ میں ارشاد فرماتا ہے:

"وَ لَبِلُونُكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفِ وَ الْجُوْعِ" (سورہ بقرہ: 155)  
ترجمہ: ہم کچھ خوف اور بھوک کے ذریعے تمہاری آزمائش کریں گے۔

پھر آیت کے آخر میں فرمایا:  
"وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ،" یعنی آپ انہیں خوبخبری دے دیں کہ تمہاری بھوک کے اندازے کے مطابق صبر کرنے پڑھیں اچھا ثواب ملے گا۔

پھر آگے چل کر سورہ حشر میں خالق نے ارشاد فرمایا:  
"وَيُؤْتِرُونَ عَلَى النَّفِيْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاْصَةً" (سورہ حشر: 9)  
ترجمہ: اور وہ اپنے اوپر دوسروں کو ترجیح دیں گے اگرچہ خود ضرورت مند ہوں۔  
حضرت سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا فاطمیہ کہ میں کیا کہ میں ایک کھا جاؤں میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے روئی کا ایک ٹکڑا لے کر آئی تو آپ نے پوچھا ط晦ہ (سلام اللہ علیہا)! ٹکڑا کیسا ہے؟ انہوں نے عرض کی میں نے ایک روئی پکائی تھی تو میرے دل نے یہ گوارا کیا کہ میں ایک کھا جاؤں چنانچہ یہ ٹکڑا آپ کے لیے لائی ہوں۔

اس پر آپ نے فرمایا کہ یہ پہلا کھانا ہے کہ تین دن کے بعد تیرے باپ کے پیٹ میں جا رہا ہے۔ اسی سنت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بخوبی خاطر رکھتے ہوئے بھوک صوفیا کی صفات میں شمار ہوتی ہے اور مجاهدے کا ایک رکن ہے۔ کیونکہ اہل سلوک نے آہستہ آہستہ بھوکا رہنے کی عادت ڈالی اور کھانے سے رکتے گئے۔ پھر انہیں اس بھوک کے نتیجے میں حکمت کے چشمے ملے۔

اس بارے میں صوفیا کی بہت سی حکایتیں ملتی ہیں۔

حضرت سعد بن عبد اللہ فرماتے ہیں کہ:

جب اللہ تعالیٰ نے دنیا کو پیدا فرمایا تو شکم سیری میں نافرمانی وجہل کو رکھا اور بھوک میں علم و حکمت کو رکھا۔

حضرت یحییٰ بن معاذؑ نے فرمایا:  
بھوک مریدین کے لئے ایک ریاضت ہے، تو پر کرنے والوں کے لیے تجربہ، زاہدوں کے لیے سیاست اور عارفوں کے لیے ایک بزرگی کی حیثیت رکھتی ہے۔

نہیں، انہوں نے کہا "تمہارا پروردگار فرماتا ہے:  
"اے میرے بندے! جب تک تو میری عبادت کرتا اور مجھ سے امید لگائے ہوئے ہے اور میرا شریک نہیں بناتا تو تم سے جو براعمل ہو جائے گا میں معاف کر دوں گا۔ اگر تو زمین کی وسعت جتنے گناہ اور لغزشیں لے کر بھی میرے پاس آئے گا تو میں تمہیں اتنی بخشش سے نوازوں گا اور تمہیں بخش دوں گا کیونکہ مجھے کسی سے ڈر نہیں۔

## رجا کا مطلب

مستقبل میں جلد حاصل ہو جانے والی چیز سے دل کے تعلق کو "رجا" کہتے ہیں اور جیسے خوف، مستقبل کے زمانے میں ہونے والے کام سے تعلق رکھتا ہے ویسے ہی "رجا" اس چیز سے تعلق رکھتی اور اس سے حاصل ہوتی ہے جس کی زمانہ آئندہ میں امید ہوا راسی "رجا" سے دلوں میں زندگی کی رمق موجود ہے اور انہیں استقلال حاصل ہے۔

## رجا اور تمبا میں فرق

یہ "تمبا یا آرزو" آرزومند کے دل میں سستی پیدا کر دیتی ہے اور وہ کسی سخت راستے میں نہیں پڑ سکتا ہے اس کے لئے کوشش کرتا ہے۔ لیکن "امید" والا بالکل اس کے عکس ہے، اس لئے "رجا" ایک بہتر عمل ہے جبکہ "تمبا" ایک ناقص فعل ہے۔

صوفیا کے "رجا" کے بارے میں بہت سے ارشادات ہیں، چنانچہ حضرت شاہ کرمانی فرماتے ہیں:  
"اچھی عبادت اس بات کا پیدا دیتی ہے اس شخص میں "رجا" موجود ہے۔"

## رجا کی اقسام

حضرت ابن خلیفہ فرماتے ہیں کہ  
"رجاء" تین قسم کی ہوتی ہے۔

- 1 "رجا" اس آدمی میں پائی جاتی ہے جو نیک کام کرنے اور ان کی قبولیت سے پر امید ہو۔
  - 2 اس آدمی میں ہوتی ہیں جو برائی کرے۔ پھر تو بے کر لے اور بخشش کی امید رکھے۔
  - 3 وہ جھوٹا آدمی جو مسلسل گناہ کرتا رہے اور مغفرت کی امید رکھے (یہ بھی تو "رجا" ہے)
- جو شخص یہ جانتا ہے کہ اس نے برے کام کے لیے مناسب یہ ہے کہ رجاء کے مقابلے میں دل کے اندر خوف خدا زیادہ رکھے۔

کہتے ہیں کرم فرمانے والے اور محبت رکھنے والے کی طرف سے امید سخاوت "رجا" کہلاتی ہے۔  
یہ بھی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے جلال و عظمت کو جمال کی آنکھوں سے دیکھنے کا نام "رجا" ہے۔

☆ حضرت عبد العزیز بن عییر فرماتے ہیں کہ:  
پرندوں کی ایک قسم چالیس دن تک بھوکی رہی پھر ہوا میں اڑگی جب چند دن بعد واپس آئے تو ان کی خوشبو آتی تھی۔

☆ حضرت سہل بن عبد اللہؓ جب بھوک کے رہتے تو قوی نظر آتے اور جب کھا لیتے تو کمزور ہو جاتے۔  
انہیں سے پوچھا گیا: اس آدمی کے بارے میں بتائیں جو دون میں ایک بار کھانا کھاتا ہے۔ انہوں نے کہا کہ  
صد یقین کا طریقہ ہے۔ اس نے پوچھا کہ جو دو دفعہ کھائے تو؟ انہوں نے بتایا کہ مومنین کا طریقہ ہے۔  
اگر تین بار کھائے تو؟ آپ نے کہا: اس کے گھروں سے کہہ دو اس کے لیے تھان (جسے پنجابی میں کھلی کہے) ہیں) تیار کر دیں۔

☆ حضرت سلیمان دورانیؓ فرماتے ہیں کہ:  
دنیا کی چالی شکم سیر ہو کر کھانا ہے اور آخرت کے اجر کی چالی بھوک ہوتی ہے۔

☆ حضرت ابو القاسم جعفر بن احمد راضیؓ کہتے ہیں کہ حضرت ابو یعنی عسقلانی کو سال بھر مچھلی کھانے کی خواہش رہی  
انہیں حلال طریقے سے کھانے کا موقع ملا۔ جب انہوں نے کھانے کی طرف ہاتھ بڑھایا تو مچھلی کا ایک کٹا  
انگلی میں چھپ گیا جس سے ان کا ایک ہاتھ ضائع ہو گیا۔ انہوں نے عرض کی، اے رب! یہ تو اس شخص کا حال  
جس نے حلال طریقے سے کھانے کی طرف خواہش سے ہاتھ بڑھایا تو پھر اس شخص کا حال کیا ہو گا جو نہ اس  
سے حرام کی طرف ہاتھ بڑھاتا ہے۔

## اقسامِ صبر

صبر کئی طرح کا ہوتا ہے۔ ایک وہ صبر جو انسان اپنے کئے پر کرتا ہے اور دوسرا وہ جس میں اس کا اپنا دل نہیں  
ہوتا۔ پھر اپنے صبر کی دو قسمیں ہیں۔ اولاً وہ کام جن کے کرنے کا اللہ نے حکم دے رکھا ہے اور ثانیاً: ایسے کاموں سے رکنا  
جس کو سرانجام دینے سے اللہ نے منع کیا ہوا ہے۔ جس صبر میں انسان کا اپنا دل نہیں اس میں صبر یہ ہے کہ اللہ کی طرف سے  
آنے والی مصیبت کی تکلیف پر صبر کرے۔

## مشکل صبر

حضرت جنید بغدادیؓ فرماتے ہیں کہ:  
مومن کے لیے دنیا سے آخرت کو جانا آسان ہے لیکن اللہ کی خاطر مخلوق کو چھوڑ دینا مشکل ہوتا ہے۔ پھر  
خواہشات چھوڑ کر اللہ کی طرف تو اس سے بھی مشکل ہے، اور ہر وقت اللہ پر نظر رکھ کر صبر تو اور بھی مشکل ہے۔  
ایک اور موقع پر جنید بغدادیؓ سے صبر کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا:

## صبر

اللہ تعالیٰ سورہ نحل میں ارشاد فرماتا ہے:  
”وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْكَ إِلَّا بِاللَّهِ“ (نحل: 127)

ترجمہ: صبر کیجھ اور یہ اللہ کی مدد کے بغیر ممکن نہ ہے۔

روحانیت میں صبراً ایک اہم ترین چیز ہے۔ اگر صبر کی صفت نہ ہو تو کوئی انسان یقین کامل تک نہیں پہنچ سکتا۔ دنیا کی ہر کامیابی میں چاہے وہ مادی ہو یا روحانی، صبر بہت ہی اہم کردار ادا کرتا ہے۔ جس نے اسے سمجھا  
اور سیکھ لیا اس کے آدھے سے زیادہ مسائل حل ہو گئے اور آدمی کامیابی مل گئی۔ بے صبر انسان وادی روحانیت  
میں ناکام رہتا ہے۔

سب سے پہلے تو یہ دیکھنے کی بات ہے کہ ”صبر“ کیا ہوتا ہے۔  
کچھ لوگ صبر کے معنی مشکلات یا ظلم کے وقت ”اف“ تک نہ کرنے کو کہتے ہیں۔

حضرت سلیمان دورانی "فرماتے ہیں کہ:  
"قناوت" رضا" ہی سے شارہوتی ہے جیسے ورع کو زہر سے گنتے ہیں۔ قناوت گویا رضا کی ابتداء ہے اور ورع  
زہر کی۔"  
کہتے ہیں کہ فقیر لوگ مردہ ہوتے ہیں۔ ہاں ایسے نقیر مردہ نہیں ہوتے جنہیں اللہ تعالیٰ قناوت کی عزت دے کر  
زندہ رکھے۔

صوفیا کہتے ہیں کہ انسان کو پیاری لگنے والی چیزوں کے نہ ہونے پر اطمینان و سکون ہونے کو "قناوت" کہتے ہیں۔

حضرت محمد بن علی ترمذیؓ نے فرمایا کہ:  
قناوت کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملنے والے رزق پر دل راضی ہو جائے۔

حضرت وہبؓ فرماتے ہیں کہ:  
عزت اور امیری دونوں پھر تی ریں کہ کوئی دوست مل جائے چنانچہ "قناوت" سے ملاقات ہو گئی تو دونوں کو قرار  
آگیا۔

- صوفیا کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے پانچ چیزوں پانچ مقامات پر رکھی ہیں۔  
1- عزت کو فرمانبرداری میں رکھا۔  
2- ذات کو نافرمانی میں رکھا ہے۔  
3- رعب کورات کے قیام میں رکھا ہے۔  
4- دنائی کو خالی پیٹ میں رکھا ہے۔  
5- بے پرواںی کو قناوت میں رکھا ہے۔

حضرت کتابیؓ فرماتے ہیں کہ:  
جس نے قناوت کرتے ہوئے حرص چھوڑنے کا سودا کر لیا تو عزت اور مروت پا گیا۔  
زبور شریف میں لکھا ہے کہ قناوت پسندی ہوتا ہے اگرچہ بھوکا ہو۔

◆◆◆◆◆

"جانے بغیر کڑوی چیزوں کا گھونٹ پی لینا صبر کہلاتا ہے۔"  
حضرت علیؑ کرم اللہ وجہ فرماتے ہیں کہ:  
اللہ کے "صبر" فرمانے میں عبادت کا حکم ہو رہا ہے اور "ما صَبَرَ إِلَّا بِاللَّهِ" میں آپ کی عبودیت کی طرف  
اشارہ ہے، اور جو شخص "لَكَ" سے "بِكَ" کی طرف ترقی کر جاتا ہے وہ درجہ عبادت سے بڑھ کر درجہ عبودیت کے مقام  
پر پہنچ جاتا ہے۔

## قناوت

قناوت روحانیت کے بنیادی اصولوں میں شامل ہے۔  
اگر یہ انسان میں موجود نہ ہو تو انسان کبھی بھی خوش نہیں رہ سکتا، کیونکہ لائق کی کوئی انہنہ نہیں ہوتی اور لائق پر قبول  
کی نشانیوں میں سے ایک ہے۔

انسان کی یہ نظرت ہے کہ اگر وہ ہزاروں روپے کمارہا ہے تو لاکھوں کے چکر میں رہتا ہے اور جب لاکھوں کا  
شروع کر دیتا ہے تو پھر کروڑوں کے چکر میں پڑ جاتا ہے۔  
شیخ سعدیؓ فرماتے ہیں:  
"اگر مالدار بننا چاہتے ہو تو سوائے قناوت کے کچھ طلب نہ کرو کہ یہی سب سے عمدہ دولت ہے۔"

## قناوت اور احادیث نبویؓ

حضرت جابر بن عبد اللہ انصاریؓ بتاتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ:  
"قناوت ایک ایسا خزانہ ہے جو کبھی فنا نہ ہوگا۔"

حضرت ابو ہریرہؓ نے بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
"پرہیز گار بن جا کر اس کے ذریعے سب سے زیادہ عبادت گزار شمار ہوگا، قناوت کر کہ اس سے شکر گزار بن  
جائے گا۔ لوگوں کے لئے بھی وہی چیز پسند کرو جو اپنے لئے پسند ہے کہ اس کے ذریعے سب من بن جائے گا، پڑوں سے بہت  
برتاو کر، مسلمان بن جائے گا۔ کم سے کم نہیں، کیونکہ زیادہ ہنسنا دل کو مار دیتا ہے۔"

## قناوت اور اقوال صوفیا

حضرت بشر حافیؓ نے فرمایا کہ:  
"قناوت ایک فرشتہ ہے جس کا ٹھکانہ موسیٰ کے دل کے سوا کہیں نہیں ہوتا۔"

دیکھ لیا عین ایقین اور جب آپ نے اس چیز کو پرکھ کر ٹھوں کر استعمال کر کے دیکھ لیا اور جب ہر قسم کا شک دور ہو گیا تو  
اسے حق ایقین سمجھ لیں۔

ایقین کا سب سے بڑا شک و شبہ ہے جہاں شک و شبہ آیا وہاں ایقین کامل ختم ہونے لگ جاتا ہے۔ دراصل  
لک و شبہ سے لڑنے سے ہی ایقین برداشت ہے۔

عام زندگی میں اس کو حاصل کرنے کے تین قدم (درجہ) ہیں جن سے گزر کر آدمی اس کو حاصل کر لیتا ہے:

- 1 کامیابی
- 2 اعتماد
- 3 ایقین

### 1- کامیابی

ایقین حاصل کرنے میں یہ پہلا قدم ہے۔ آپ جب بھی کوئی کام کرتے ہیں اور اس میں آپ کو کامیابی ہوتی  
ہے تو یہ خود اعتمادی کی طرف پہلا قدم ہوتا ہے۔ چند بار کامیابی سے آپ کو اعتماد حاصل ہو جاتا ہے۔

### 2- اعتماد

چند بار کامیابی حاصل کرنے کے بعد جب آپ کو خود اعتمادی ملتی ہے، پھر کچھ اور کامیابیوں کے بعد یہ اعتماد اور  
مشبوط ہو جاتا ہے۔

### 3- ایقین

اعتماد کے من میں بیٹھ جانے کو ایقین کہتے ہیں۔ جب آپ کامیابیاں حاصل کرنے لگتے ہیں تو پھر آپ کے اندر  
ایقین گہرا ہوتا جاتا ہے۔

ایقین کی اہمیت کیا ہے؟ اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے۔

ایک دن حضرت عیسیٰ اپنے حواریوں کے ساتھ سفر پر تھے۔ راستے میں ایک پہاڑ نظر آیا جس کے پیچے ایک جھیل  
تھی۔ آپ اپنے حواریوں سے کہنے لگے کہ یہ پہاڑ جو تم دیکھ رہے ہو اگر چاہو تو یہ پیچھے جھیل میں غرق ہو جائے۔ حواریوں  
نے پوچھا کہ یہ کیسے ممکن ہے؟ حضرت عیسیٰ نے کہا کہ صرف تمہیں ایقین ہونا چاہیے، کمل ایقین، پھر یہ ہو جائے گا۔ اس  
واقعہ سے یہ حوار ابنا ہے کہ

Faith can move the mountains

ترجمہ: ایقین کامل پہاڑوں کو ہٹا سکتا ہے۔

## سرچشمہ روانیت

### ایقین کامل

قرآن مجید میں سورہ بقرہ میں اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرمارہا ہے۔

”الْمَذِكُورُ لَا رِبَّ لَهُ“

ترجمہ: اس کتاب میں کوئی شک نہیں۔

اسلام کی روانیت میں ایقین کے تین درجے ہیں:

1- علم ایقین

2- عین ایقین

3- حق ایقین

علم ایقین عام ایقین کو، عین ایقین درمیان درجے کے ایقین کو اور حق ایقین سب سے اوپر والے درجے کے  
ایقین کو کہتے ہیں جس کی اونچائی کی کوئی حد نہیں۔ بات کو واضح کرنے کے لیے ہم یہاں ایک تمثیل کا سہارا لیتے ہیں۔  
پرانی مثال سہی گھریہی مناسب ترین اور عام ہم ہے۔

اگر آپ کہیں گھرے کو دیکھیں تو اس کو باہر سے کچھ گیلا دیکھ کر یہ کہہ سکتے ہیں کہ اس میں پانی موجود ہے۔ اس کو  
آپ ایقین کہیں گے۔ پھر آپ تریب گئے تو آپ نے پانی آنکھوں سے دیکھا آپ کو کوئی شک و شبہ نہیں رہا کہ پانی ہے یا  
نہیں، پھر آپ نے پانی کو جسم میں محسوس بھی کر لیا۔ اس کو آپ حق ایقین کہیں گے۔ دیکھنے کے بعد بھی شک ہو سکتا ہے کہ  
آنکھیں دھوکا لھا سکتی ہیں لیکن پانی پینے اور اپنے جسم کے اندر محسوس کرنے کے بعد کوئی شک اندر رہا کہ یہ خواب نہیں حقیقت  
ہے اور پانی کی حقیقت کیا ہے، ایقین کے انہیں درجنوں کے درمیان روانیت کی پوری کہانی گھومتی ہے۔

اسلام کی روانیت میں اس کا مزید ذکر کیا گیا ہے۔

سادہ طور پر آپ ایقین کو یہ سمجھیں کہ آپ کا سمنا کہ ایقین کوئی چیز ہے علم ایقین، جب آپ نے اس چیز کو تریب

یقین کامل کسی نہ کسی حد تک ہر انسان میں موجود ہوتا ہے۔

وادی روحانیت میں انسان  
اندر مائی جانے والی یقینی ہے۔

وادی روحانیت میں انسان کو جن مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے ان میں سے ایک بہت بڑی مشکل انسان کو اندراپاری جانے والی بے لیقینی ہے۔  
مرشد کامل اسی بے لیقینی کی فضائی ختم کرتا ہے اور سالک کے اندر اعتماد لاتا ہے۔ وہ اعتماد کہ جس کے اندراپاری فلاسٹر کہتے ہیں کہ انسان کی وہ کیفیت کہ جس سے پہاڑوں کو اپنی جگہ سے ہٹایا جاسکتا ہے، انسان کا اپنی ذات پر بھروسہ کرنا ہے۔

یقین کامل آپ کو ہر ممکن بلندی تک لے جاسکتا ہے، ہر طرح کی دنیاوی اور روحانی کامیابی دے سکتا ہے۔  
انسان پھر بھی انسان رہتا ہے اللہ ہیں بن سکتا۔  
یہاں پر قضا اور قدر (جبرا اختیار) کا مسئلہ آ جاتا ہے۔  
قدر انسان کی کوششوں کو کہتے ہیں۔

انسان اپنی کوششوں سے بہت اوپر تک جا سکتا ہے لیکن ایک حد کے بعد اس کا بس ختم ہو جاتا ہے پھر اللہ کی مرضی چلتی ہے۔  
بھی وہ مقام ہے کہ جس کی نقاپ کشائی مولا علی کرم اللہ و جہد نے اپنے اس فرمان میں کی ہے کہ ”میں آپنے ارادوں کے ٹوٹ جانے سے بچانا۔“

ایک حد کے بعد انسان کا بس ختم ہو جاتا ہے ورنہ انسان شاید خداوی کا پکا دعویدار بن جاتا۔ لیکن انسان کی بہت آگے تک ہے جس کا تعین آپکا یقین کامل اور توکل علی اللہ ہی کرتا ہے۔ سیانے کہتے ہیں خدا کی بنائی ہوئی دنیا میں کوئی چیز ناممکن نہیں، ناممکن صرف یہ ہے کہ ممکن چیز کو ناممکن طریقے سے حاصل کرنے کی کوشش کی جائے۔ دراصل سب روحانیت اور طاقت ہمارے اندر ہی موجود ہے بات صرف اس پر یقین کرنے کی ہے۔ جتنا ہم یقین آگیا تنا جلدی سب کچھ مل جائے گا۔

توكل على الله

اکثر ماہرین روحانیت کہتے ہیں کہ پہلے خدا کو بناؤ پھر خدا تمہیں بنائے گا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ پہلے اللہ کو طرح سے مانو پھر ہی باقی کام ہو سکتے ہیں۔

یقین کے سب سے اوپرے درجوں پر لے جانے والی چیز تو کل برخدا ہے اس کے بغیر یقین، یقین کامل میں نہیں تبدیل ہو سکتا۔ مادی دنیا میں یقین کی اہمیت زیادہ ہے جبکہ روحانیت میں توکل علی اللہ کا مقام اہم ہے۔ اسلام کی روحانیت

تو ریت میں آیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی سے محبت کا ارادہ فرماتا ہے تو اس کے دل میں رونے و ہونے کا جذبہ اکدیتا ہے۔ اور جب کسی پر ناراضگی کا ارادہ فرماتا ہے تو اس کے دل میں خوش ہونے کا جذبہ پیدا فرمادیتا ہے۔ حضرت بشر بن حارث رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حزن ایک فرشتہ ہے کہ جب وہ کسی کے دل میں گھر کر لیتا کی اور کا وہاں ٹھہرنا پسند نہیں کرتا۔

کہتے ہیں کہ جس دل میں حزن نہ ہو وہ دیران ہو جاتا ہے جیسے کسی گھر میں کوئی ٹھہر نے والا نہ ہو تو وہ دیران ہو جاتا ہے۔

حضرت ابو سعید قرشی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ حالتِ حزن میں رونا انداز کر دیتا ہے اور شوق میں رونا کمزور تو کرتا ہے لیکن انداز نہیں کرتا جیسے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

وَابْيَضَّتْ عَيْنُهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ (سورہ یوسف: 84)

ترجمہ: غم کی بنا پر ان کی بینائی چلی گئی اور وہ مغموم تھے

حضرت ابن خفیف رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ حزن نفس کو خوشی کے لیے اٹھنے سے روکنے کا نام ہے۔

حضرت رابعہ عدویہؓ نے ایک آدمی کو یہ کہتے سنا کہ ”وا حزنا“، تو فرمایا کہ یوں کہو تو اقلہ حزنا، اگر تو غمنا کہ اوتا تو سانس نہ لے سکتا۔

صوفیاً کرام نے غم کے بارے میں گفتگو کی ہے تو سب نے کہا ہے کہ غمِ آخرت اچھی چیز ہے لیکن غمِ دنیا پسندیدہ چیز شمار نہیں ہوتی۔ البتہ ابو عثمان جیریؓ نے ان کے اس قول کا انکار کرتے ہوئے کہا کہ حزن ہر لحاظ سے ایک مرتبہ ہے، اور مومن کے اجر میں زیادتی کا سبب ہے جب تک گناہ کی وجہ سے نہ ہو مومن کے لیے زیادتی مراتب کا باعث ہے، کیونکہ اگر بالفرض یہ درجات انسانی بلند نہیں کرتا تو گناہ یقیناً صاف کرتا ہے۔

اگر دل میں درد و غم پیدا ہو جائے تو یہ ایک ایسا تیزاب ہے جو نفس کے جملہ زنگ اکھاڑ کر اپنے آپ میں تحلیل کر دیتا ہے۔ درد ایک ایسی آگ ہے جو نفس کی گلی لکڑی کے گلیے پن کو ایک پل میں جلا کر خالص کر دیتی ہے۔ جب اس آگ کا انگارہ دکھتا ہے تو وہ خالص حرارت ہوتی ہے، پانی کا اس میں نام و نشان نہیں ہوتا۔ اسی طرح درد دل کی آتش سے دکھنے والے نفس میں مادیت کی نئی کائنات تک نہیں رہتا۔ درد بہت تخت ہے، اس کا ذائقہ بہت کڑوا ہے، مگر اس کا سرور شہد سے بھی میٹھا ہے، اس کا خمار شراب سے بھی دیریا ہے۔

شراب کا ذائقہ کتنا تخت ہوتا ہے مگر پینے والے ہزاروں لذیذ مشروبات کو اس کی تلخی پر قربان کر دیتے ہیں صرف اس لئے کہ اس میں نہ ہے جو روگوں میں ایک بیٹھا سسر و درود ادیتا ہے۔ یہ درد بھی ایک انہماً تلخ مشروب ہے مگر اس کے سرور کا اور نئے کا تو وہی بتا سکتا ہے جو اس سے بکھی اطفاء اندوز ہو چکا ہو۔

شیکسپیر کہتا ہے کہ جب انسان درد و غم سے لطف اندوز ہونا شروع ہو جاتا ہے تو ولی بن جاتا ہے یعنی خوشی کا رنگ پائیدا نہیں ہے۔ درد ایک ساقی ہے، خوشی ایک ہر جائی مجوہ ہے، درد ایک قادر دوست ہے۔

وازمات سے بھرا بتن لے کر کھڑا تھا، کسی امیر آدمی نے اس کو عجیب کی طرف بھیجا تھا۔ عجیب بولے کہ حسن آپ کے عالم اور نیک آدمی ضرور ہیں لیکن کاش تو کل کا یہ درجہ بھی آپ کو حاصل ہوتا۔ حسن بصریؓ بڑے شرمند ہے۔ جناب حسیبؓ کو یہ پورا توکل تھا کہ اگر اللہ نے سائل بھیجا ہے تو پھر ان کی مدد بھی وہ ضرور کرے گا، ایسی ایسا توکل رکھنا چاہیے۔

وہ اس طرح ہے کہ ایک طالبِ خدا تھا، پچھرو حانی مسائل تھے جو اسے سمجھنیں آرہے تھے۔ لوگوں سے ملا۔ جہاں بھی کسی کا پتہ چلا ان کے پاس حاضر ہوا گرتسلی نہ ہوئی۔ تحکم ہار کر آخراً ایک دن جنگل میں ایک بیٹھ گیا کہ اب اللہ ہی اس مسئلے کو حل کرے گا۔

ادھر جنید بغدادیؓ اپنی گھوڑی کو پانی پلانے نکل۔ گھوڑی نے بجائے پانی کی طرف جانے کے جگہ کی راہ پر جنید متعجب ہوئے کہ یہ کیا کر رہی ہے۔ پھر ان کو خیال آگیا کہ اس میں بھی اللہ کا کوئی راز ہے۔ گھوڑی جنگل میں بکرا لے کرنے کے بعد ایک جگہ پر رک گئی، وہاں پاس ہی وہ آدمی بیٹھا ہوا تھا۔

جنید نے اسے دیکھ کر پوچھا کہ تم کون ہو اور یہاں کیا کر رہے ہو؟ اس نے اپنی کہانی سنائی۔ جب اس مسائل بیان کئے تو جنید نے اسے تمام مسائل کا جواب دیا اور اسے ان کی پوری تعلیم بھی دے دی۔ پھر فارغ ہو کر واپس چلنے لگا تو اس آدمی سے کہنے لگے کہ اگر آئندہ کوئی مشکل پڑے یا کوئی مسئلہ ہو تو مجھے یاد کر لیا کرو اس شخص لے دیا۔ اللہ خود ہی کسی کو پکڑ کر میرے پاس لے آئے گا مجیسے وہ آپ کو لے آیا ہے۔ آپ مجھے اس بڑے دروازے چھوٹے دروازے کی راہ بتا رہے ہیں۔“

جنید بولے ہر صوفی کا توکل ایسا ہی ہونا چاہیے، سب کو تم سے سبق یکھنا چاہیے۔ جب انسان کا توکل ایسا اللہ خود ہی سبب بناتا جاتا ہے۔

مشہور صوفی خلیفہ بن مویہ نہرملکی کا فرمان ہے کہ: زاہدوں کا آخری قدم متکلین کا پہلا قدم ہوتا ہے۔

## درد و غم

غم کے لئے عربی میں حزن کا لفظ استعمال ہوا ہے۔

حزن ایک ایسی حالت کا نام ہے جو دل کو غفلت کی وادیوں میں پریشان پھرنے سے روکتی ہے اور یہ اہل سلوک کی ایک صفت ہوتی ہے۔

حضرت استاذ ابو علی دقاق رحمہ اللہ فرماتے تھے کہ صاحبِ حزن اللہ تعالیٰ کے راستے کو ماہ بھر کے اندر اتنا طک جاتا ہے جتنا غم کے بغیر شخص کی سال میں بھی طلب نہیں کر سکتا، حدیث پاک میں آتا ہے کہ: ترجمہ: ”اللہ تعالیٰ ہر غم و حزن والے دل سے محبت فرماتا ہے۔“

ل ضرورت اسی طرح رہتی ہے جس طرح ابتداء میں رہتی تھی اس لئے ہر حال میں تہائی کو معمول میں شامل رکھنا چاہیے کیونکہ ان مقام قرب تک نہیں جا سکتا جب تک تہائی کو شعار نہ بنائے۔

اگر انسان میں اچھائی کا جذبہ ہو تو تہائی ایک بہترین معاون ہے اور یہ بھی ہے کہ اگر انسان میں خباثت کا مادہ ہے تو یا گناہ آلوذہ نہیں ہوتا پھر تہائی زہر قاتل بھی ہے کیونکہ اس طرح انسان تہائی میں بڑے بڑے خیالات کی لیفار ہے آجاتا ہے، اور اس صورت میں اچھے لوگوں کی صحبت سے دوری اختیار نہیں کرنا چاہیے۔

## خاموشی

فرمان ہے: دین کی سلامتی کے دس حصے ہیں، اس میں سے نو حصے خاموشی میں ہیں۔  
انبیاء ماسلف علیہم السلام کے زمانے میں ایک روزہ خاموشی کا بھی ہوا کرتا تھا۔ اس دور میں جب کوئی عبادت کی طرف راغب ہوتا تھا تو خاموشی سیکھتا تھا اور کوئی لوگ اس کے لیے منہ میں نکل بھی رکھ لیتے تھے، اور بارہ بارہ سال تک خاموشی سیکھتے تھے۔ جب اس پر کامل عبور حاصل ہو جاتا تھا تو پھر عبادات کے باقی مراحل کی طرف سفر کرتے تھے۔ اور جو شخص خاموشی نہیں سیکھ سکتا تھا وہ عبادات کے میدان سے باہر آ جاتا تھا کہ اب عبادات فضول ہیں کیونکہ جو کچھ بھی میں عبادات سے حاصل کروں گا وہ تو زبان کے ذریعے بر باد ہو جائے گا، اس لئے یہ محنت کرنے کی کیا ضرورت ہے۔

فرمان ہے اکثر مخلوق زبان کی وجہ سے ہلاک ہوئی ہے۔ فرمایا کہ ہر صبح سارے اعضائے بدن زبان سے کہتے ہیں کہ خدا کے لیے کوئی لٹی سیدھی بات نہ کر دینا کیونکہ جرم تو کرے گی اور سزا ہمیں بھلگتا پڑے گی۔

ایک ہوتی ہے بد کلام یہ تو حرام ہے ہی۔ ایک ہے بے فائدہ کلام یہ بھی مذموم ہے ایک ہے ایک ہے بلا ضرورت کلام کرنا اس سے بھی احتساب کرنا لازم ہے۔ جس آدمی کو بیقین ہو گیا کہ میرا ماں کے میرا بھائی ہر بات کوں رہا ہے اس کی زبان بند ہو جاتی ہے۔

## ثبت سوچنا

روحانی مدارج بڑھانے میں ثبت سوچ کا کردار بہت اہم ہے۔ ایمان ثبت سوچ کا ہی نام ہے۔ ہر حال میں پرمادیر ہنہے کو آپ ثبت سوچ کہہ سکتے ہیں۔ ہر حال میں پرمادیر ہنہے کی کیفیت اسی وقت ہوتی ہے جب انسان کی روح میں توکل علی اللہ اور یقین کامل راست ہو۔

اسلام کے بنیادی پیغام میں پرمادیر ہنا شامل ہے۔ نامدید یا مایوس ہونے کو فرکہا گیا ہے۔ انسان کے اندر منفی سوچ مایوسی کی وجہ سے آتی ہے جبکہ ہر حالت میں پرمادیر ہنا بہتری اور کامیابی کی امید رکھنا ثبت سوچ کہلاتا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ منفی سوچ کی کوئی حد نہیں، آپ اپنے لئے ہر قسم کی پریشانیاں خود ہی کھڑی کرتے ہیں۔ وادی رو حادیت میں انسان جب منفی سوچ اختیار کرتا ہے تو پھر اکثر اس کے سیدھے کام بھی اٹھے ہونا شروع ہو جاتے ہیں۔ اس

اب خود فیصلہ کریں کہ کے اپنا ناچا ہے؟

## تجزد

اس دنیا میں بڑا بننے کے لیے کچھ قربانیاں دینی پڑتی ہیں۔ جو انسان اپنے بچوں کے مستقبل کو بہرہ دیتا ہے وہ بچپن سے انہیں اعلیٰ اداروں میں داخل کرواتا ہے، انگلش میڈیم اپنی سن کا لج وغیرہ میں داخل کرواتا ہے اور اسی خواہش ہوتی ہے کہ اس کا بچہ ایک بڑا فربر ہے۔ اسی طرح جب وہ بچہ Competition کی تیاری کر رہا ہو تو اس پر اسی وہ اگر باپ سے کہے آپ میری شادی کر دیں تو باپ بالکل راضی نہیں ہو گا اور کہے گا کہ جب تک تم کچھ بن انہیں ہے شادی کا نام نہ ہو۔ کیونکہ اس بات کو ہر آدمی سمجھتا ہے کہ اہل و عیال ترقی کے راستوں میں ایک طرح کی رکاوٹ ہوئے ہیں۔ اسی طرح جب پہلوان اپنے پٹھے شاگرد تیار کرتے ہیں تو ان پر سب سے اولین شرط تجزد کی رکھتے ہیں کہ انہیں معلوم ہے کہ تجزد کے بغیر ترقی ناممکن ہے۔

اسی طرح دینی امور میں اگر کوئی اعلیٰ مقام حاصل کرتا ہو تو جب تک منزل کا حصول نہ ہو تو اس کے لیے بہتر ہوتا ہے کیونکہ وہ دیگر پریشانیوں سے بچ کر کیسی کوئی کے ساتھ عمل کر سکتا ہے۔ ہاں جب وہ منزل پر بچنچ جائے تو ہر گھنٹا کر لینا سنت ہے۔

اگر ترکیب نفس کے مراحل میں کہیں گناہ کا خطرہ لا حق ہو جائے تو پھر گناہ سے بچنے کے لیے فوراً شادی کرے کیوں کہ اس مقام پر شادی واجب ہو جاتی ہے۔ جو آدمی اکیلا ہوتا ہے وہ آزاد ہوتا ہے اور جس کے کندھوں پر اہل و عیال کا بوجہ ہوتا ہے وہ آزادی کے ساتھ ترقی کے راستوں پر گامزرن نہیں رہ سکتا کیونکہ اس پر گھر کی ذمہ داریاں آجاتی ہیں تو عبادات کے لیے والدکا نامشکل ہو جاتا ہے۔ اسی لئے کافی اولیائے کرام نے پوری زندگی شادی نہیں کی گویا انہوں نے لذات دنیا کے ساتھ اہل اولاد کی بھی قربانی دے دی اور خود کو ماں کے لیے وقف رکھا۔ مگر یہ بات میں عام آدمی کے بس کاروگ نہیں ہوتیں۔ اس لئے انسان کو کسی نکسی وقت شادی کر لینا چاہیے خصوصاً گناہ سے بچنے کے لیے اور نسل کے جاری رکھنے کے لیے۔

یہ بھی ہے کہ ہر آدمی کو کچھ وقت یکسوئی سے اعمالی خبر جلانے کے لیے اور ترکیب نفس کے لیے بھی نکالا چاہیے اور وہ شادی سے قبل کا دور سہری دور ہوتا ہے۔ اس لئے شادی میں عجلت نہیں کرنا چاہیے تاکہ کچھ نہ کچھ بننے کے بعد اس میں قدم رکھ۔

## عزالت

انسان ترقی کی خواہ جس منزل پر بچنچ جائے اسے پھر بھی تہائی میں کچھ وقت رہ کر کیسی اور عبادات اور مراتبی

”بے اطمینانی سب سے بڑا دکھ ہے، اور اطمینان سب سے بڑا سکھ ہے۔“

روحانیت میں ترقی کے لیے انسان کے اندر قلبی طہانت بڑی اہم چیز ہے۔ اور یہ اسی وقت آتی ہے جب انسان  
ملون رہے۔

پرسکون رہنا ایک ایسی چیز ہے جس کے ہزاروں فائدے ہیں، نقصان ایک بھی نہیں۔

ساری دنیا کے مذاہب اور روحانیت کے سکولوں کا بنیادی مقصد ہی یہ ہے کہ انسان کو پرسکون اور خوش رکھیں۔  
مسلمانوں پر پائچ وقت نماز کیوں فرض کی گئی؟ اس کی بڑی وجہ انسان کے پریشان اور نرسوس ذہن کو سکون کی حالت میں لانا  
ہے۔ پرسکون نہ رہنے والے بد قسمت ہوتا ہے۔ آپ اسے یہ قوف بھی کہہ سکتے ہیں۔ ذہن کو سکون کی حالت میں نہ ہو تو ہم اپنی  
اہنی اور جسمانی توہانی خواہ ضائع کرتے رہتے ہیں۔ پرسکون حالت میں ہی ہماری جسمانی اور ذہنی توہانی اکٹھی ہوتی  
اور بڑھتی ہے۔ روحانی علاج و کشف و کرامات سے اک پرسکون رہنے والے ذہن کا کام ہے۔ ہر حالت میں پرسکون  
Relax رہنے والا انسان چاہے تو اپنی صرف ذہنی طاقت سے ہی بہت سے بظاہر مافوق الفطرت کام کر سکتا ہے۔ خود کو مل  
Relax کرنے کے لیے انسان کو اپنے جسم کو مکمل ڈھیلا اور بغیر تناؤ کے کرنا، پھر اپنے دماغ کو بالکل آرام کی حالت میں لانا  
اور اسے بغیر سوچ یا بہت کم سوچ کے ساتھ رکھنا ہوتا ہے، اور اس طرح انسان اپنے محسوسات Feelings کو آرام اور  
کمزوریوں کو دور کر سکتا ہے۔ Relax کرنایوگا کے اصولوں میں بھی شامل ہے۔

پرسکون رہنے والا کم ہی بیمار ہوتا ہے۔ اس کی ذہنی اور روحانی طاقت پوری طرح کام کرتی ہے۔ جب کہ گھبرا  
ہوا ذہن صحیح فیصلہ نہیں کر سکتا پرسکون انسان کی جسمانی طاقت بھی زیادہ بہتر کام کرتی ہے۔  
اہم مسئلہ یہ ہے کہ بہت سے لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ وہ کسی حالت میں نہیں گھبراتے مگر بہت سے کام کرتے وقت وہ  
اندرونی طور پر ڈرے ہوتے ہیں جس کی وجہ سے وہ اس کام میں اکثر ناکام رہتے ہیں مگر اس اندر وہی گھبرائی کا انہیں بھی  
کم ہی علم ہوتا ہے۔

اگر ماں باپ پرسکون رہتے ہوں تو عموماً بچے بھی پرسکون اور خوش باش ہوتے ہیں۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ  
طہانت کا تعلق صحبت سے بھی ہے۔ ایک سچے اور سچے مرشد کامل کی یہ نشانی ہے کہ لوگ اس کے پاس بیٹھ کر خود کو خوش باش  
اور پرسکون محسوس کرتے ہیں۔ وہ شخص روحانیت میں کوئی ترقی نہیں کر سکتا جو Relax رہنا نہ سکھے۔



لیے روحانی سالک کو چاہیے کہ وہ اپنی سوچ ہمیشہ ثابت رکھے۔ کوئی بھی انسان ثابت سوچ کے بغیر خوش نہیں رہتا۔  
سوچ سوچنے والا اپنا دماغ خواہ مخواہ ہی خراب کرتا ہے۔ جہاں تک ہو سکے لوگوں کے بارے میں ثابت سوچیں، آپ کے  
آپ کے بہت سی روحانی پریشانیوں سے فتح جائیں گے۔ آپ کے روحانی مدارج میں ترقی ہوگی اور آپ کی زندگی انسان  
آسان ہو جائے گی۔

دنیاجنت ہے یادو زخم یا آپ کی سوچ ہی پر انحصار کرتا ہے۔ انسان کی نفسیات ہی میں یہ بات شامل ہے۔  
اگر ایک بڑی یا منفی بات سوچتا ہے تو پھر بری اور منفی سوچوں کی ایک قطار لگ جاتی ہے۔ ایک کے بعد دوسرا، تیسرا، چھٹی  
ایسی ہی سوچ آتی چلی آتی ہے ایسا سوچنے سے انسان کی روحانی قوت پر بہت برا اثر پڑتا ہے۔

اس لیے چاہیے کہ منفی سوچ ذہن میں آتے ہی اسے شروع میں ہی جھٹک دیں اور ثابت چیزوں کے بارے میں  
سوچنا شروع کر دیں۔ ثابت باتوں کو سوچنے سے انسان کو سکون اور توہانی ملتی ہے۔

احساسِ کمتری، ماضی کی کوتاہیاں و غلطیاں، جادو وغیرہ سب سوچوں کے پیچھے یہی اصول کام کرتا ہے۔ اس  
بات یہ ہے کہ منفی سوچ تو غلط ہے ہی مگر اس کا دھرنا بہت خطرناک ہوتا ہے۔ اس زہر کو ذہن سے نکالنا بہت ضروری ہے  
ہے ورنہ یہ سوچ آپ کو پیچھے ہی پیچھے لے جاتی ہے۔

اہل بصیرت کو اور بھی کئی چیزیں اس پیغام میں مل سکتی ہیں۔ اور اسی طرح اچھی سوچوں کو دھرانا ہی روحانیت کی  
بنیاد ہے۔ مگر اس میں بھی بڑی چیزوں کو ہی دھرا نہیں۔ چھوٹی چھوٹی چیزوں کے پاس ہی نہ گھومتے رہیں۔ زیادہ منفی سوچ  
وala آہستہ آہستہ دنیا کو منفی سوچ کی عینک لگا کر دیکھنا شروع کر دیتا ہے اور پھر اس کے نزدیک دنیا ایک بُری جگہ بن جاتی  
ہے۔ اور پھر وہ بُری جگہ کا مقابلہ کرنے کے لیے خود کو تیار کرتا ہو اور خود غرض اور بُر اہنگلا جاتا ہے۔

دنیا کو بُر اکہنے والا عموماً خود بُر ہوتا ہے۔ اچھا کہنے والا خود اچھا ہوتا ہے۔ اس میں سمجھنے والی بات یہ ہے۔ ایک  
دو دشمنوں کو بُر اکہنے والا عام آدمی بُر انہیں ہوتا مگر زیادہ تر لوگوں کو بُر اکہنے والا بُر ہوتا ہے یا بُر جاتا ہے۔ بہر حال اس پیغام  
بیوقوفانہ طریقے سے کرنے کے بجائے عقلمندانہ طریقے سے کریں۔

اعتدال کا ایک صحیح طریقہ یہ ہے کہ اتنے میٹھے نہ ہو کہ ہر کوئی کھا جائے نہ اتنے کڑوے ہو جاؤ کہ ہر کوئی ٹھوکھو کرے۔  
شروع میں انسان کو ثابت سوچنے کی عادت ڈالنی بڑتی ہے اور اس میں کوشش اور قوت ارادی کا استعمال ہوتا  
ہے۔ مگر کچھ عرصہ ایسا کرنے اور کچھ کامیابیوں کے بعد انسان کا ذہن خود ہی اس ڈگر پر چل پڑتا ہے۔ پھر آپ کو ایسی  
کوششوں کی ضرورت نہیں رہتی۔ پھر یہ چیزیں انسان کی شخصیت کا حصہ بن جاتی ہیں۔ اس کے بعد ثابت سوچ انسان کی  
شخصیت سے بُکری ہوتی ہے، کامیابیاں اس کے قدم پہنچتی ہیں۔ ایک روحانی اور مردِ مومن کو ایسا ہی ہونا چاہیے۔

**مطمئن اور پرسکون رہنا**

مہاتما بدھ کا قول ہے:

فَوَيْلٌ لِّلْقَسِيَّةِ فَلَوْلَاهُمْ مِنْ ذَكْرِ اللَّهِ (سورہ زمر: 22)

ترجمہ: افسوس ان لوگوں کے دل پر جن کے دل ذکرِ خدا کے لیے سخت ہو گئے ہیں۔

وَإِنَّا ظَنَّنَا أَنَّ لَنْ نُعَجِّزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَنْ نُعَجِّزَهُ هُرَبًا (سورہ جن: 12)

ترجمہ: جو بھی اپنے رب کے ذکر سے اعراض کرے گا اسے سخت عذاب کے راستے پر چلانا پڑے گا۔

## اللَّهُ أَحَادِيثُ نَبِيٍّ كَي روشنی میں

ترجمہ: عبد اللہ بن برس سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہؐ سے عرض کیا کہ مجھ پر اسلام کے بہت سے امام واجب ہو گئے ہیں اس لیے میں چاہتا ہوں کہ مجھے کوئی ایسی چیز عمل یا عبادت بتا دیں کہ میں اسکو ہمیشہ کیا کروں (اپنی کوئی ایسا عمل ارشاد فرمائیں کہ باعثِ ثواب کثیر، جامع اور آسان ہو) آپ نے جواب فرمایا ”تیری زبان سے ہر وقت اپنی کا درجہ جاری رہے، اسی طرح حضرت معاذ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔

میں نے رسول اللہؐ سے بوقتِ رخصت عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک کون سا عمل اور عبادت زیادہ پسندیدہ ہے۔ اور رفتہ رفتہ یہ خیال ترقی کر کے محبت میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ باطنی قوی بیدار ہو جاتے ہیں جس سے قلب صاف ہو کر منور ہو جاتا ہے۔ باطنی پوشیدہ بیمار یا نظر آنے لگتی ہیں۔ ان کے علاج میں ذکرِ الہی سے بڑی مدد ملتی ہے۔

ذکرِ الہی کی فضیلت میں احادیث اس قدر کثرت سے اور ایسے الفاظ میں وارد ہوئی ہیں کہ ان کے مطالعہ سے ہر صالح انسان حد درجہ متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا یہاں تک کہ ذکرِ الہی کرنے والوں کو تمام دیگر بندوں کے مقابلے میں افضل فرمایا گیا ہے۔ جیسا کہ اس حوالے سے یہ حدیث مبارکہ قابلِ توجہ ہے۔

أَفْضُلُ الْعِبَادِ عِبَادُ اللَّهِ الَّذِي يَرْكُونَ

ترجمہ: اللہ کے افضل بندے اس کا ذکر کرنے والے بندے ہیں۔

ذکرِ الہی کے لیے زمان و مکان کی کوئی قید نہیں ہر جگہ انسان خدا کو یاد کر سکتا ہے۔ لیکن بعض روایتوں میں آیا ہے کہ خدا کو مخصوص اوقات میں یاد کرنا چاہیے۔ یہ اس بات پر دلیل ہے کہ خدا کو مخصوص اوقات میں یاد کرنا خاص اہمیت کا حامل ہے جیسے:

أَذْكُرُونِي بِطَاعَتِي أَذْكُرْ كُمْ بِعَوْنَتِي

1۔ تم مجھے اطاعت کے ذریعے یاد کرو، میں تمہیں اپنی مدد کے ساتھ یاد کروں گا۔

أَذْكُرُونِي بِطَاعَتِي أَذْكُرْ كُمْ بِرَحْمَتِي

2۔ تم مجھے اطاعت کے ساتھ یاد کرو۔ میں تمہیں اپنی رحمت کے ساتھ یاد کروں گا۔

أَذْكُرُونِي عَلَى ظَهَرِ الْأَرْضِ أَذْكُرْ كُمْ فِي بَطْنِهَا

3۔ تم مجھے زمین کے اوپر یاد کرو۔ میں تمہیں زمین کے اندر (قبوں) یاد کروں گا۔

أَذْكُرُونِي فِي النِّعْمَةِ وَالرَّحَاءِ أَذْكُرْ كُمْ فِي الشَّدَّةِ وَالْبَلاءِ

4.

## روحانیت اور ذکرِ الہی

روحانیت میں ذکرِ الہی کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ ذکرِ الہی کی کثرت سے ذکر میں مذکور کا ملیاں ہیں۔ اور رفتہ رفتہ یہ خیال ترقی کر کے محبت میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ باطنی قوی بیدار ہو جاتے ہیں جس سے قلب صاف ہو کر منور ہو جاتا ہے۔ باطنی پوشیدہ بیمار یا نظر آنے لگتی ہیں۔ ان کے علاج میں ذکرِ الہی سے بڑی مدد ملتی ہے۔

ذکرِ رغبت بڑھتی ہے اور گناہوں سے انسان کو کراہت ہونے لگتی ہے۔ طالبِ روحانیت اپنے اندر انتقال پر علیم ہے۔

چونکہ خداوندِ کریم اپنی مخلوق پر بے انتہا مہربان ہے اس کی مشاہیبی ہے کہ انسان زیادہ سے زیادہ روحانی مدار کرے، اس لیے اس نے انسان کو اپنے ذکر پاک کی مدد اور مدد پر آمادہ کرنے کے لیے بذریعہ ترغیب و ترہیب مقرر کیا ہے۔ اور واضح روشن احکام صادر فرمائے کریمی حال میں اپنے ذکر پاک کو ترک کی اجازت نہیں دی ہے۔ اس حوالے سے ارشاداتِ ربانی قابلِ غور ہیں۔

وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقِيَضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِيبٌ (سورہ زخرف: 36)

ترجمہ: اور جو کوئی رحمٰن کی یاد سے غفلت کرتا ہے ہم اس پر ایک شیطان مسلط کر دیتے ہیں۔ پس وہ اس کا نہیں رہتا ہے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُو اللَّهَ ذِكْرًا كَيْفِيًّا (سورہ احزاب: 41)

ترجمہ: اے ایمان والوں اللہ کا ذکر کثرت سے کیا کرو۔

اے مسلمانو! ان تمہارے مالِ اللہ کی یاد سے غافل کریں اور نہ تمہاری اولادِ اللہ کی یاد تمہارے دل سے فراموش کرے۔

وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنِيْغاً (سورہ طہ: 124)

ترجمہ: اور جو میرے ذکر سے اعراض کرے گا اس کے لیے زندگی کی شکلی بھی ہے۔

مشغول رہے۔ پس وہ انسان جو حواسِ ظاہری میں اسیر ہے اور جوان کی رہبری سے ہر چیز کو سمجھنا اور حاصل کرنا چاہتا ہے وہ عملی قصور اور اس کے حال سے واقف نہیں ہو سکتا۔ وہ شریعتِ اسلامی کی روح کو نہیں پاسکتا۔ کیونکہ بارگاہِ قدوس میں مادی مقتل و حواس کا گزر نہیں۔ جو قول، افعال، اعمال اور اذکار حواسِ ظاہری سے تعلق رکھتے ہیں وہ عالمِ جسمانیت یعنی دنیا سے آگئے نہیں جاسکتے، جسمانی آنکھ سے کیفیات قلب نہیں دیکھی جاسکتیں۔ البتہ حواسِ باطنی سے جو اعمال کیے جائیں ان کے بارگاہِ قدوس میں پہنچنے اور مقبول ہونے کی امید بے جانہیں۔ اسی لیے کہا گیا ہے کہ اللہ کے ہاں قلب کا اعتبار ہے جنم کا نہیں۔

اندریں حضرت ندارد اعتبار  
جز نیاز و بندگی و اضطرار

تو پس جوانان کثرت ذکرِ الہی سے باطنی حواس کو بیدار کر کے ان کی سواری پر حق تعالیٰ کی طرف بڑھنے کا سفر شروع کر دیتا ہے تو اسے چاہیے کہ ظاہری حواس کی زنجیروں کو دنیا و ما فیہا کی محبت سے مضبوط نہ کرے۔ دنیا کی محبت و صدمات، امید و یاس، نفع و نقصان، عروج و زوال کے خیالات روح کیلئے مستقل پرده بن کر عالمِ ملکوت سے اس کا تعلق منقطع کر دیتے ہیں۔ اس طرح وہ غیر صالح خواہشات اور نفسانی لذات کی خوگر ہو کر درايج عالیہ پر فائز ہونے سے محروم ہو جاتی ہے۔

جو بھی روحانی اسرار کا طالب ہو اسے چاہیے کہ اس سفرِ عظیم کو طے کرنے کے لیے کسی سونתז عشق و افتخار کے سایہ میں آجائے تاکہ غولِ بیابانی اسے گمراہ اور تباہ نہ کر سکے۔

روایت میں ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم دنیا میں کسی ایسے بندے کو دیکھو جو گفتگو کم کرتا ہو اور اس نے زہد اختیار کیا ہو تو اسکی محبت میں رہو۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ اسکو حکمت اور دنیا کی تعلیم کرتا ہے۔ جب ہم اولیائے کرام کی زندگیوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ایسے بے شمار واقعات ملتے ہیں جن سے پتہ چلتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے عشاق کے دلوں میں بے شمار لا ہوتی اسرار اور حکمت و عرفان کی باتیں اتفاق فرمایا کرتا ہے جو بے انہما موثر ہوتی ہیں۔ اسی حقیقت کو اقبال نے یوں بیان کیا ہے۔

نہ تخت و تاج نہ لشکر و سپاہ میں ہے

جو بات مرد قلندر کی بارگاہ میں ہے

ہمیں اس بات سے خبردار رہنا چاہیے کہ کسی زاہدِ خشک کے بہکانے سے بزرگان دین کی کفش برداری ترک نہ کر بیٹھیں۔ کیونکہ بے ادبی مردوں کا پھل دیتی ہے۔

حضرت بوعلی دقاقي فرماتے ہیں کہ جو مرشدِ کامل کی مخالفت کرتا ہے وہ طریقت سے خارج ہو جاتا ہے اگرچہ

ایک ہی جگہ بیرون کے ساتھ کیوں نہ رہتا ہو۔

حافظ شیرازی فرماتے ہیں۔

حافظ جناب پیر معاں مامن و فاست  
من ترک خاک بوی ایں در نی کنم

تم مجھے نعمت و آسائش کے وقت یاد کرو میں تمہیں سخت اور مصیبت کے وقت یاد کروں گا۔

اذکرونی فی الدنیا اذکر کم فی العقی

تم مجھے دنیا میں یاد کرو میں تمہیں آخرت میں یاد کروں گا۔

اذکرونی بالدعاء اذکر کم بالاجابة

تم مجھے دعا کے وقت اور دعا کے ساتھ یاد کرو میں تمہیں اسکی مقبولیت کے ساتھ یاد کروں گا۔

یا بن آدم! اذکرونی حين غضب اذکر حین الغضب

اے ابن آدم! تم مجھے غضب کی حالت میں یاد کرو میں سچھے اپے غضب کے وقت یاد کروں گا۔

## ذکرِ الہی اور روحانی طاقت

جس طرح موقی حاصل کرنے کے لیے سمندر میں غوطہ لگانا پڑتا ہے اسی طرح روحانی توانائی کے لامحدود ذخیرہ تک رسائی کے لیے ذکرِ الہی اور فکر و خلوت کے طویل دور سے گزرا ہوتا ہے۔ ذکرِ الہی میں یکسوئی پیدا کرنے کے لیے بعض لوگ غاروں میں جا بیٹھتے ہیں۔ ان میں سے اکثر وہیں رہ جاتے ہیں۔ اور جو واپس آتے ہیں وہ طاقت کا اتنا بڑا خزانہ سائے لاتے ہیں کہ چدھر نگاہِ اٹھاتے ہیں دلوں میں آسمانی محبت کی مقدس آگ بھڑکا دیتے ہیں۔ جبکہ ان کے سامنے سجدہ رہ ہونے کیلئے بے تاب ہو جاتی ہیں۔ وہ چاہیں تو آگ سے حرارت چھین لیں اور دریاؤں سے روائی، وہ اشارہ کریں تو پھر گل میں جان پڑ جائے اور چاند کے دیکھنے ہو جائیں۔ یہ مہیب طاقتِ دل کی گھراییوں میں نہایا اور صرف ذکر و فکر سے عیا ہوتی ہے۔ یہ طاقتِ انبیاء کے بعد اولیا کو بھی بقدر مرابت ملتی ہے۔

ذکرِ الہی کی کثرت سے طالبِ حق میں حق سے لگاؤ پیدا ہوتا ہے۔ وہ جس کا ذکر کرتا ہے اس کی جنتجو کا شوق اس کو اپنے اندر کرو میں بدلتا محسوس ہوتا ہے۔ رفتہ رفتہ اسے نفسانیت سے جو حواس کے مقصود جستجو کو چھپانے والی ہے، نفرت ہو جاتی ہے۔ وہ جانتا ہے کہ جو دل حبِ دنیا اور ہوا ہوں سے خالی نہ ہو، اس میں گنجائش نہ ہونے کی وجہ سے ذکرِ خدا داخل نہیں ہو سکتا۔ ایک دل میں ایک ہی وقت میں دو خیال کبھی نہیں ہو سکتے۔ اس لیے جب دنیا کو دل میں جگہ دے کر بدکاریوں میں بیٹھا ہو جانے کو جو خدا سے غفلت کا باعث ہے اور انسان کے لیے اس کے مبدأ کی طرف ترقی کرنے میں حائل ہے اور دوزخ کا دعوت نام کہا جائے تو بے جانہیں جیسا کہ ارشادِ بانی ہے۔

ترجمہ: جس نے دنیا کا جینا بہتر سمجھا ہو اس کا ٹھکانہ کنادوزخ ہے۔

طالبِ حق ذکرِ الہی کے پر درپے حملوں سے نفس اور شیطان کو شکست دے کر دل سے باہر نکال کر ڈالتا ہے اور اخلاقی ذمہ کو دفع کر کے اعلیٰ صفات کو اختیار کر لیتا ہے۔

ذکر بغیر ذکرِ خداوندی کے ایک لمحہ نہیں گزارتا۔ ذکر کی قدر و مزلت ذاکر ہی کے دل میں جاگزیں ہوتی ہے۔ اسرارِ معرفت اسی پرواہتے ہیں جو زبانِ ظاہر اور باطنِ دونوں سے سرپا اخلاص ہو کر ہر حال اور ہر وقت ذکرِ الہی میں

یعنی اے حافظ در پیر مغار ہی حصول دولت کی جگہ ہے میں اس دروازے کی خاک چونے سے ہرگز بازد آؤں گا۔

ہمیں چاہیے کہ اپنی زندگی اور بالخصوص روحانی ترقی کے لیے ذکرِ الٰہی کی فرضیت اور اہمیت کو سمجھیں اور اس اہم فرض کی بجا آوری کے لیے صدق اور خلوص سے کوشش کریں۔ اسمائے حنفی میں سے کوئی بھی اسم اس ذات مقدس کا ہر وقت ہر جگہ اور ہر حال میں کثرت سے اپنے دروزبان رکھو۔ اس راز سے بہت کم انسان واقف ہیں کہ ہر اسمِ الٰہی اسمِ اعظم ہے لیکن شرط یہ ہے کہ کسی مردِ کامل سے بااجازت ہو۔

نیک لوگ طالبِ روحانی کو عموماً اسماۓ حنفی میں سے کوئی اسمِ اعظم تعلیم فرماتے ہیں اور ہدایت یہ کی جاتی ہے کہ اول و آخر سمرتبہ درود شریف کے ساتھ اس اسمِ اعظم کو ساری ہے بارہزار مرتبہ درد کیا جائے ہمارے پاس ایسے ہزاروں کیس بطور حوالہ موجود ہیں کہ جب لوگوں نے میرے بتائے ہوئے اسمِ اعظم کو مذکورہ بالا ہدایت کے مطابق درد کیا تو ان کے دل و دماغ کے جنم میں پریشان خیالات اور تفکرات کا ہجوم رہتا تھا، وہ رفتہ رفتہ کچھ عرصے میں کثرتِ ذکرِ خداوندی کی برکت سے اس طرح دور ہو گئے جس طرح موسم گرام کے سورج کی تپش سے برف پکھنی شروع ہو جاتی ہے۔ مسائل حیات سنجھنے لگے اور کچھ ہی عرصے میں زندگی کے خزانِ رسیدہ گلشن پر بہار آگئی۔

اگر ہم عصرِ حاضر کے انسان کے جسمانی اور روحانی مسائل کا جائزہ لیں تو ہمیں پتا چلے گا کہ ان کو سوائے ذات پر دردگار کے اور کوئی دو نہیں کر سکتا۔ اس لیے ہمیں سمجھنا چاہیے کہ اگر ہم ظاہری اور باطنی کامیابیاں حاصل کرنا چاہتے ہیں تو یہ صرف اسی کے فضل و کرم سے ممکن ہے۔

ہمارے اس دعوے کی دلیل ہمارے اولیائے کرام ہیں۔ آپ کی ذات بابرکت کے طفیل بے شمار جسمانی بیماریوں اور روحانی پریشانیوں میں بستلا لوگوں نے جب ذکرِ الٰہی کا درد شروع کیا تو چند ہی دنوں میں اس ذکر کی برکت سے وہ لوگ اپنے مسائل کے گرداب سے باہر نکل گئے۔ اس لیے ہماری فلاح اسی میں ہے کہ اسی کے در رحمت کی طرف عاجزی اور انکسار سے رجوع کریں۔ ہمیں یہ بات لوح دل پر فرش کر لینی چاہیے کہ اگر ہم ظاہری اور باطنی کامیابیاں حاصل کرنا چاہتے ہیں تو یہ صرف اسی کے فضل و کرم سے ممکن ہے۔

اس کے علاوہ کوئی نہیں جو ہماری حاجتوں کو پورا کر سکے۔ اس لیے ہماری فلاح اسی میں ہے کہ اسی کے در رحمت کی طرف عاجزی اور انکسار سے رجوع کریں۔ اس کے ذکر پاک کو اپنے اوپر لازم کر لیں اور کوشش کریں کہ کسی وقت بھی اس سے غافل نہ ہوں۔ عقلمند انسان وہ ہے جو باہتمام ادب و اخلاق اس سے اسی کو طلب کرتا جائے۔ نفسانی جذبات کے غلبہ کی وجہ سے اپنی عبادت کے صلے میں بارگاہِ خداوندی سے فانی چیزوں کے لیے دعا کرنا حوصلہ مندی نہیں ہے۔ پس ہمیں عبادت کے صلے میں کچھ ملنے یا نہ ملنے اور کامیابی یا ناکامی کے خیال سے اپنے اخلاق و یکسوئی کو خراب نہیں کرنا چاہیے۔ حافظ شیرازی فرماتے ہیں کہ.....

تو بندگی چو گدایاں بشرطِ مزد مکن

کہ خواجہ خود روشن بندہ پروری داند  
(عبادتِ سائلوں کی طرح مزدوری کی شرط پر مت کرو۔ کیونکہ خداوند تعالیٰ اپنے غلاموں کی سرپرستی کا طریقہ خود بخوبی جانتا ہے)

دانادہ ہے جو اپنی روح کو نقش مساواۃ اللہ سے پاک کرے۔ بہت بلند کر کے محبت کی روشنی میں راہ حق دیکھے۔ ذاتِ حق کی طلب میں اپنی ہستی کھو دے کہ یہی زندگی کی شاندار فتح ہے۔ تسلیم خواہشات اور جسمانیت کی محبت کی وجہ سے اضطراب اور بے چینی میں نہ رہے کیونکہ روح کی مسرت اور حقیقتی سکون قلب تو ذکرِ الٰہی میں ہے۔

قارئینی کرام! یہ بات ہرگز نہ بھولنی چاہیے کہ ذکرِ الٰہی وہ نعمت ہے جو دنیا بھر کے مصائب سے انسان کی گلو خلاصی کر سکتی ہے۔ یہ وہ خدا کی بخشش ہے جس کے حصول سے انسان کے دین و دنیا دونوں سورجاتے ہیں۔ یہ وہ عظیمہ کبریائی ہے جس سے انسان کے قلب کو دنیا ہی میں آسمانی سرور اور بہشتی مسرت حاصل ہوتی ہے، اس کی روح مسٹ و بیخود ہو جاتی ہے اور وہ جیتے جی۔ بیجاتی ابدی تسلیم تجھی خجات ہے۔

سو اگر ہم کثرت سے ذکرِ الٰہی کی مشق شروع کر دیں تو ہماری گلڈ ذاتی آرزوئیں برآئیں گی اور گل مشکلات کا خاتمه ہو جائے گا۔ سب بگڑے معالمات درست ہو جائیں گے لیکن شرط یہ ہے کہ ہم ذکرِ الٰہی سے کسی صورت بھی غافل نہ ہوں۔

حضرت ایوب علیہ السلام کا ایک خطرناک مرض میں بستلا ہونے کا واقعہ مشہور ہے۔ ایسے خطرناک حالات میں حضرت کا اللہ تبارک تعالیٰ کو یاد کرنا ہی کام آیا۔

اسی طرح حضرت یونس علیہ السلام جب فضائے ملکات ماءی کی پریشانیوں میں گھر گئے، جب بے چینی زیادہ بڑھی تو آنچھات پر ایسی حالت طاری ہو گئی تو نہیت پر جوش عالم میں پروردگارِ کائنات کو اس طرح پکارنے لگے۔ ان کی اس صدائُ کو قرآن مجید فرقانِ حمید نے ان لغظوں میں بیان کیا ہے۔

لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَنَكَ إِنَّى كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ (سورہ نبیاء: 83)

ترجمہ: تیرے سو اکوئی مجبودیں ہے۔ تو پاک ہے میں ہی غلاموں میں سے ہوں۔

تاریخ اس امر پر شاہد ہے کہ ایسے مشکل وقت میں جب حضرت نے خالق کا اس انداز میں ذکر کیا تو یہ ذکرِ الٰہی کا انداز بارگاہِ رب العزت میں اتنا محبوب قرار پایا کہ اس کی برکت سے آپ کو اس مصیبت سے نجات ملی۔

اگر ہم تاریخ کے جھروکوں میں جھانک کر دیکھیں تو ہمیں پتا چلے گا کہ صرف ان ذواتِ مقدسہ پر ہی بارگاہِ احمدیت سے لطف و کرم نہیں ہوا بلکہ پرستار ان حق جس دور میں بھی ذات و اجنب سے ملختی ہوئے ہیں تو اللہ نے انکو ظاہری و باطنی رنج و غم سے نجات اور امداد حسب طلب پہنچائی ہے، چنانچہ اسی حوالے سے قرآن میں ارشادر بانی ہوا ہے۔

فَاسْتَجْبُنَا لَهُ وَنَجِّيْنُهُ مِنَ الْغَمَّ وَكَذِّلَكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِيْنَ

ترجمہ: ہم نے (یونس علیہ السلام) کی دعا قبول کی اور اس کو غم و الم نے سے نجات دی۔ اور ہم اسی طرح مونوں

کونجات دیتے ہیں۔

یہاں یہ ذکر کردیا بھی ضروری ہے کہ فضل ربی کے نتیجے میں جب حضرت نے مجھلی کو حکم دیا تو اس نے دریا کے کنارے آپ کو اگلی دیا اور اس طرح آپ کو رنج والم سے نجات ملی۔ یہ ایک مثال ہے کہ خالق کس طرح اپنے مقرب بندوں کو نجات عطا فرماتا ہے۔ لیکن یہاں اس حقیقت کی طرف تو جبھی ضروری ہے کہ اسکی یہ رحمت خصوصیت کے ساتھ ان عقائد کے لیے ہے جو اپنی زندگی کا ہر لمحہ اسکی یاد میں گزارتے ہیں۔ اور اگر ان سے بمعتمد ہائے طبیعت کوئی گناہ سرزد ہو جاتا ہے۔ تو وہ فوراً اس کا احساس ہوتے ہیں اسکی طرف رجوع کر کے اس کا ذکر پاک کرنے لگتے ہیں۔ جیسا کہ ارشادِ ربی ہے۔

وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَإِحْشَأْتُمُوهُنَّا أَنْفَسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ

(سورہ عمران: 135)

اور وہ لوگ جب کوئی شخص کام کر بیٹھتے ہیں یا اپنے نفوں پر ظلم کرتے ہیں تو اللہ کا ذکر کرنے لگتے ہیں۔

کیونکہ قانون ہے کہ مقرب حق ہونے کا مقام ذکر باری تعالیٰ اور مجاهدہ کے ذریعے ہی حاصل ہوتا ہے۔ اس حقیقت کے آج تک کسی کو یہ اعلیٰ درجہ نہیں ملا۔ پس طالبِ حق کو چاہیے کہ اپنے خیالات کو دنیا کی طرف سے روکے اور افزودنی مال و عز و جاہ دینیوں کے لیے کبھی دعا نہ مانگے۔ خدا سے خدا کو طلب کرے کیونکہ اس کی درگاؤں عالیٰ میں نفسانیت کی تحریک پر ناچیز اور فانی اشیاء کی درخواست کرنا یہ اپنے آپ کو تیریز بانا، اپنی قدر و منزلت لکھنا اور دعا کی تاشیک کو خراب و دش حال کرنے کے متراوف ہے۔ مرد بن کر خدا کیلئے اپنی خواہشات کی قربانی دے۔ اگر دعا مانگے تو اپنی تشاٹرو حادی و عروج باطنی اور قربِ الہی کے لیے مانگے۔ جو ابدی سرور و انبساط کا باعث ہے۔

ذکرِ الہی کا مقصد محبت و معرفتِ الہی کی راہ دریافت کرنا اور اسکی حقیقت سے خبر پاکے خود سے فانی ہو کر بقاء دوام اور درجہ توحید حاصل کرنا ہے۔ اعمالِ جسمانی کا خلاصہ ذکر کا خلاصہ مذکور میں غرق ہونا ہے۔ اس بات کو یاد رکھو کہ شریعت کے بغیر وصالِ حق ناممکن ہے۔

لبیک باید کار فرمائی

ورنه خون خوردن دلم بچہ کار

پس سالک کو چاہیے کہ عقل و حواس سے کام لے کر عملی روشنی کے اجائے میں جادہ را عمل پر بڑھتا چلا جائے۔ عبادات کہ عادات اور تم کی حیثیت سے ادا نہ کرے اور کبھی صدق و اخلاص کو ہاتھ سے نہ جانے دے۔ جسمانی عبادات سے اعلیٰ وارفع عباداتِ قلبی و روحانی کی طرف متوجہ ہو کر ان کو پوری طاقت اور ذوق و شوق سے ادا کرے، ان کا اثر دل و دماغ پر ایجاد فراہ ہوگا۔ اور روح کو سوتھتی حاصل ہوگی۔ جس کا بفضلِ تعالیٰ لازمی نتیجہ وصولِ ایلی اللہ ہے۔

ہم روزمرہ کی زندگی میں دیکھتے ہیں کہ ماں شیر خوار بچ کو تھوڑا احتوڑا دو دھنکاں مجبت پلا کر رفتہ رفتہ کھانے پینے کا سبق دیتی ہے تاکہ وہ عادی ہو کر آئندہ زیادہ غذا کھائے اور طاقت ور ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ اپنے مخلص بندوں کو صوم و صلوٰۃ

اور ظاہری عبادات کی چاشنی چکھا کر باطنی استعداد کے لیے تیار کرتا ہے۔ تاکہ ان میں بدرجہ عقل کی صفائی اور ترقی سے باطنی توانائی اور مقابلیت پیدا ہو جائے تو انوار و اسرارِ الہی کے پردے اٹھا کر حریمِ کبریٰ کا دروازہ ان پر کھول دیا جائے۔ اب جو بھی طالبِ حق ہو سے دنیا کے نام و نمودا اور مال و دولت کی طلب میں اپنی عمر عزیز و کوتاف نہیں کرنا چاہیے۔ مال و دولت کا لانا گہرے، اس کے ساتھ رہ کر اس سے پچنانہایت مشکل ہے اس کے کام کے کامنزہر ایک کوئی نہیں آتا۔ حضرت ابوذرؓ سے روایت ہے کہ میں اللہ کے رسول ﷺ کی خدمت میں گیا، آپ کعبہ کے سامنے میں بیٹھے ہوئے فرمارے تھے۔

”رب کعبہ کی قسم وہ لوگ بہت ہی نقصان میں ہیں۔“

ابوذرؓ کہتے ہیں میں نے پوچھا حضورؓ آپ کن لوگوں کا تذکرہ فرمارے ہیں۔

آپؓ نے فرمایا: ”وہ لوگ جن کو اللہ نے زیادہ مال دیا ہے اور وہ اس کو صرف مادی آسائشات پر خرچ کرتے ہیں۔“ (بخاری)

باقی کے مقابلہ میں فانی کی طلب میں فانیوں ہو نا چاہیے۔ اللہ کے لیے اللہ کا ذکر پاک کی کثرت سے سالک کا دل اللہ کی محبت سے معمور ہو گا اور اس کا نام مقربانِ حق میں لکھا جائے گا۔ جو لوگ اس کے دیدار اور محبت پر دوسروں کو ترجیح دیتے ہیں وہ اس کی بارگاہ سے دور پھینک دیتے جاتے ہیں۔

غور کرنا چاہیے کہ انسان اللہ کو چھوڑ کر غیر کو کیوں پسند کرتا ہے؟ نفس کی پیروی اسے فانی کی محبت میں بنتا کر کے تباہی کے اس غار میں ڈال دے گی جہاں سے نکلا اس کے لیے کسی طرح بھی ممکن نہ ہو گا۔ انسان کی روحانی بیماریوں کا علاج اور ترقیوں کا راز سچائی سے ذکرِ الہی کرنے میں ہے جو اس کے لیے خود لاثانی حکمتوں کے مالک نے تجویز فرمایا ہے اسے سوچنا چاہیے کہ کیوں اس کی ہدایت پاک پر عمل نہیں کرتا؟

”خلق سے قطعی تعلق کر کے یا بالفاظ دیگر جو دنیا و مافیہا سے قطعی تعلق کر کے اسکی طرف رجوع کرے اور اس کا بن جائے اور جو اس کے اسماء میں سے کسی ایک اسم کا ہر وقت ہر جگہ اور ہر حال میں کثرت سے ذکر کرے۔ اس کا ہی ہو کر رہے تو وہ اس کا ہو جائے گا،“ اے اللہ کے ذہن وہ نے والے اسکی طرف دوڑ۔ اگر تو اس کی طرف دوڑ کر جائے گا، وہ بڑھ کر اپنی رحمت سے تیرا استقبال کرے گا۔

جب ”طالبِ روحانی“، آسمانِ معرفت پر پہنچنے کیلئے اپنی نفسانی خواہشات اور ماسواعِ اللہ کے خیالات کو خیر باد کہہ کر اپنے اندر صفاتِ الہیہ پیدا کرے اور اپنے آپ کو ربانی رنگ میں رنگ لیتا ہے تو اس کے نتیجے میں اسے ربانی رنگ میں رنگ دیا جاتا ہے۔ اسی روشن پر چلتے ہوئے جب طالبِ صادق کثرت سے ذکر باری میں معرفت اور اس کے فکر میں مشغول رہتا ہے تو سب سے ترک تعلقات کر کے عشقِ الہی سے معمور ہو جاتا ہے اور اس طرح وہ ریاضت و مجاهدہ کر کے منازلِ معرفت طے کر لیتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ اپنی ذات کو ترک کر دیتا ہے۔ اسکی خودی باتی نہیں رہتی وہ بے خود ہو جاتا ہے۔ اس کے دماغ پر ”سکر“ اور ہونوں پر مہر سکوت ثابت ہو جاتی ہے۔

اور حقیقت کو اپنے خیال پر ہر وقت چھایا ہوا، دل کی گہرائیوں میں مخفی طور سے موجود فکر میں اس کی ہستی کو حاضر اور قوت طلب میں ذکر و فکر، ریاضت و مجاہدہ کرتے تھے اور دوسروں کو بھی اس نعمت غیر متربہ سے مستفیض فرماتے تھے۔ اللہ تعالیٰ میں اس کو محفوظ رکھتا ہے تو رحمتِ حق کو جنتش ہوتی ہے اور اس کو قدر مذلت سے نکال کر بام عروج پر پہنچادیا جاتا ہے۔

طے کندگان منازل الفت ہمیشہ اللہ اور رسول کی اہم ترین تعلیم یعنی ذکرِ خداوندی میں مشغول رہتے ہیں۔ وہ اس امارہ کی خوشودی سے آرام نہیں پاتے، ان کی راحت تو ذکرِ الہی میں ہے۔ وہ راتوں کو جاگتے ہیں اور دن کو غیر ضروری کاموں سے علیحدہ اللہ کی یاد میں مصروف نظر آتے ہیں۔

جبیسا کہ ہم مسلسل اس حقیقت کو واضح کرنے کی کوشش کر رہے ہیں کہ تمام عبادتوں کا مقصد نفسانی کدو روتوں میں رحمات اور بہبی صفات سے دل کو پاک صاف کر کے ذکرِ الہی کو اس خالص سے خالص تزحیث میں حاصل کرنا ہے لتوشِ غیر اللہ کے تمام داغوں سے پاک اور وہم ماسوا اللہ سے کلینا صاف ہو۔ چونکہ حق تعالیٰ سے غافل رہ کر انسان اپنی آنکھی حاصل کر کے جان پائے کہ تصوف کی رہنمائی میں انسان کہاں پہنچ سکتا ہے۔

اس کے اعلیٰ اور حقیقی مقصد سے دور جا پڑتا ہے اس لیے ہر عبادت عمل جو بظاہر کتنا ہی عمدہ معلوم ہوتا ہو اگر اللہ تعالیٰ کی یاد اس کو اپنے دامن میں نہ لیے ہوئے ہو تو وہ اپنے ہی ہے جیسے جسم بے روح ایسی عبادت ایک خوبصورت ڈھانچہ تو کبھی جا سکتی ہے لیکن بے جان ہونے کی وجہ سے بارگاہِ الہی میں پہنچ کے قبل نہیں ہوتی۔

ذکرِ الہی کی کثرت انسان کو اس مقامِ توحید پر لے جاتی ہے جہاں ہر قسم کی ظاہری اور باطنی تفریق کا نام و نشان ہی نہیں رہتا۔ وہ مشاہدہ کرتا ہے کہ تمام انسان اللہ کی مخلوق ہیں اور اس کے قبضہ قدرت میں مقہور اور مطیع ہیں۔ جو بھی مسلمان ہے اس کے لیے راہ عمل بھی ہے کہ رسولِ کریمؐ کی پچھے دل سے ایسے اتباع کرے جیسے ہمارے بزرگ زیدہ اسلاف نے کی۔ وہ علم ظاہری حاصل کرنے کے بعد باطن کی طرف مشغول ہوتے تھے۔ اس زمانے میں اکثر علماء شریعت کا علم حاصل کر کے وادی روحانیت میں قدم رکھ کر آگے گام زدنی کرتے جاتے تھے۔ اور آخر کار ایک روز بام کمال پر پہنچ کر دوسروں کو بھی اوپر کھینچ لیتے تھے۔ خواجہ معین الدین چشتی جیسے مرد صاحب اور دوسرے اولیائے کرام کے سلاسل اس حقیقت کا کھلا ثبوت ہیں۔ اولیاء اللہ کے گروہ مبارک نے اپنے آقائے نامدار رسولِ کریمؐ کی اتباع میں ریاضت، مجاہدہ اور ذکر و فکر کا ہار بخوبی برداشت کیا اور لفضلِ تعالیٰ لا فانی عروج پر پہنچے۔

اسم سے سُکی کی طرف راست مل سکتا ہے۔ اس سے سُکی کی معرفت نصیب ہوتی ہے۔ اور خالص اطاعت کا شعور پیدا ہوتا ہے۔ بغیر معرفتِ الہی صحیح اطاعت کا ہونا مشکل ہے کیونکہ پہلے معرفت ہے اس کے بعد اطاعت سے پہلے علم کا ہونا ضروری ہے۔

ذکرِ الہی کی کثرت سے اعتقاد مظبوط ہوتا ہے اور اعمال کے ضائع ہونے کا خطہ نہیں رہتا۔ بداعتمادی سے سب اعمال رائیگاں ہو جاتے ہیں۔ اس سُکی کو خیال مصور عقل میں موجود، شعور میں متجمل اور فکر میں عیاں کرتا ہے۔ گویا اسمِ ظاہر اور سُکی باطن ہے۔ اس ذات کا تقاضا کرتا ہے اور فکر کو اس کی طرف رجوع کرواتا ہے۔ اس اور صفت سے بہت کر اللہ کی معرفت کا کوئی راستہ نہیں۔ اسائے حسٹی سے ذکرِ الہی کا مقصد یہ ہے کہ سائک اسمائے الہی کا ورد کر کے ان کے مخفی اور کیفیات کا عالم ظاہر میں اپنی قوت فکر سے مشاہدہ کرے اور اس کے بعد ان کو اپنی ذات میں تلاش کرے تاکہ اسے اس

ہمارے روشن ضمیر اسلام خداوند تعالیٰ کے ذکر پاک کے بے اندازہ فوائد سے واقف ہے۔ وہ اسی اعلیٰ طلب میں ذکر و فکر، ریاضت و مجاہدہ کرتے تھے اور دوسروں کو بھی اس نعمت غیر متربہ سے مستفیض فرماتے تھے۔ اللہ تعالیٰ کرام اور مشارک عظام کی تمام تر مسامی جیلیں کا مقصد انسان کو مادی حصار سے نکال کر ذکرِ الہی کی راہ پر ای کائنات کا اس تلخ میں زیادہ عامتہ الناس کو ذکرِ الہی کی مٹھاں اور شیرینی سے آگاہی دلانے اور ذکرِ الہی کے فرش کے رو حانی طالبین کے پر زور اصرار پر ایک منظم جدوجہد کے لیے ادارہ ترقیات روحانیت کا آغاز کیا گیا ہے۔

یہ ادارہ اسلامی تصوف کے حوالے سے اسلاف کی قائم کردہ اس درخشندہ روایت کو تابندہ کر لے کر خدماتِ سرانجام دے گا کہ جس کے تحت خدا کی توحید کے حوالے سے ایسے اعلیٰ خیالات، لطیف نکات اور حیران کن امور خداوندی سے طالبین حق کو روشناس کروایا جائے گا تاکہ عامتہ الناس بالعلوم اور اعلیٰ تعلیم یافتے طبقہ بالخصوص اس

آگاہی حاصل کر کے جان پائے کہ تصوف کی رہنمائی میں انسان کہاں سے کہاں پہنچ سکتا ہے۔

اس ادارہ کا اصل ہدف انسان کو اس کے مقصدِ حیات سے آگاہ کرنا ہے۔ کیونکہ مادیت کی دلدل میں دھن اور انسان جس کو زندگی سمجھ رہا ہے حقیقتاً وہ زندگی نہیں ہے۔ کسی مرد کامل کی سر پرستی میں جب انسان اللہ کا ذکر کثرت سے کا تو اسے معلوم ہو گا کہ زندگی کیا ہے۔۔۔۔۔؟ اس حقیقت کی ناقب کشاںی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان الفاظ میں فرمائی ہے کہ۔۔۔۔۔

ترجمہ: ”جو اللہ کا ذکر کثرت سے کرے اور جو نہ کرے ان کی مثال زندہ اور مردہ کی ہی ہے۔“

ایسی عبادت کسی کام کی نہیں جس کے ذریعے نفسانیت کی تکمیل کا ارادہ ہو اور جو انسان میں رعونت اور بکھر کرے، جو اسے خود اپنی نظروں میں بڑا دکھلائے۔ اس سے تو وہ گناہ، بہتر ہیں جس سے انسان میں تواضع اور نیستی پیدا ہو۔ وہ دل کی عاجزی سے مغفرت کا طلب کا رہو۔ حکیم سنائی فرماتے ہیں۔

بیزارِ ازاں طاعت کہ مرا مجتب آرہ  
آں معصیت مبارک کہ مرا بذر آرہ  
حدیث قدسی میں وارد ہے ”جو میرا ذکر کرے گا میں اس کا ہمنشین ہوں گا۔ جو میرا شکر کرے اور مجھ سے محبت رکھے میں اس کا حبیب ہوں۔“

لَا يَصْلُ أَحَدٌ إِلَى اللَّهِ إِلَّا بِدِكْرِهِ  
کوئی عمل اللہ تک نہیں پہنچا تصرف اس کا ذکر ہی کامیابی کا بڑا ذریعہ ہے۔ اس کو مُسْتَحی سے ایسی نسبت ہے یہ جسم کا تعلق روح سے۔ اس سائک کو مُسْتَحی سے شفاف کرتا ہے۔ اور اس کے دماغ سے خس و خاشاک ماسوا اللہ کا استھان کر کے یہاں تک پا کیزہ نظر اور بلند فکر کر دیتا ہے کہ اس کو گلشنِ عالم میں ہی حسنِ ازل کی جلوہ گری کا دریا موجیں مارتا ہو امحوس ہوتا ہے۔ وہ اپنے ذہن جاذب میں سیلا ب نور اور حسنِ لکش کی دوڑتی ہوئی ضیاء پاش لہروں کا بصیرت سے مطالعہ کرتا ہے۔ اس کا حسن فہم اس مخزنِ اطف و کرم کی طرف خود بخود پہنچا چلا جاتا ہے۔ جب شوق میں ڈوبی ہوئی نگاہوں سے ثابت

یادِ الٰہی کونہ چھوڑے۔ جب اللہ تعالیٰ کا ذکر پاک کثرت سے جاری رہے گا تو یہ حالت نہ رہے گی بلکہ جب انوار و تجلیات رباني دل کو منور کر دیں گی تو نفس و شیطان کا مکرتباہ ہو جائے گا۔ اگر کچھ عرصہ توجہ کے ساتھ ذکرِ الٰہی اور اسمائے حسنی کا دردیکا جائے تو قلب میں جذبات خصوص و خشوع ابھرتے اور محبت حق پیدا ہوتی ہے۔ جب ذکرِ الٰہی کی کثرت سے محبت کا درجہ بلند ہو جاتا ہے تو محبوب کے علاوہ جو کچھ دل میں ہوتا ہے اس کو محبت منادیتی ہے۔ ابتداء سالک نے اپنے نفس کو دوزخ کے خوف اور حور و قصور کے لامچے سے روک کر خالص اللہ کے لیے جو عبادت کرنے میں دشواری محسوس کی تھی، جذبہ محبت نے اس کو اکٹل کر لیا۔ اب اس کو اللہ کے علاوہ نہ کسی اجر کی آرزو رہی اور نہ کسی جزا کی طلب جیسا کہ ارشادِ رباني ہے۔

**هُوَ خَيْرٌ ثُوَابًاٰ وَ خَيْرٌ عُقْبًاٰ** (سورہ کاف: 44)

ترجمہ: ”وَهٗ بِهٖ ثُوَابٍ اُو بِخَيْرٍ عُقْبًاٰ“

جب سالک کو اپنا فعل ہی نظر نہیں آتا تو وہ کس کام کا اجر طلب کرے؟ اللہ کا طالب بن کر مساوا پندرہ المطالبات صدق کو ظاہر نہیں کرتا۔

جب سالک اللہ پاک کا ذکر اس قدر کثرت سے کرے کہ انوارِ ذکر اس کے دل و دماغ پر چھا جائیں اور اس کی روح کا جسمانی صفات و کیفیات سے کوئی لگاؤ نہ رہے تو پھر اس کو سکون و انجی حاصل ہو گا۔

حضرت ابو ہریرہؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ جب کوئی گروہ ذکرِ الٰہی کے لیے بیٹھتا ہے تو اس کو فرشتے گھیر لیتے ہیں اور ان پر رحمت نازل ہوتی ہے اور خداوند متعال اپنے قربی لوگوں میں ان کا ذکر کرتا ہے۔ حضرت مشاہد نیوریؓ سے کسی نے سوال کیا کہ خدا کا دروازہ کہاں ہے؟ آپ نے فرمایا ”جہاں تو نہ ہو۔“

حضرت عبداللہ مغربی فرماتے ہیں کہ:

مشابہہ اسی ذاکر کو نصیب ہوتا ہے جو خود سے غیر حاضر ہو کر اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے۔

طالب حق کو چاہیے کہ اپنے عارضی وجود کی کشتی کو توڑ ڈالے تاکہ انوارِ ذات کے بے پایاں سمندر سے آشنا ہو سکے۔ ہر وقت اور ہر حال میں اللہ تعالیٰ کا قرب ڈھونڈے۔ وجود حقیقی سے یکاگنی اختیار کرے، بیگانگی کی راہ پر چلنے سے انسان بیگانہ ہو جاتا ہے۔

ذکر کا مطلب حق تعالیٰ کو یاد کرنا ہے۔ ایسا نہ ہو کہ طالبِ روحانیت ذکرِ الٰہی میں مشغول ہونے کے باوجود حق تعالیٰ سے غافل اور دنیا و مفہما کے ساتھ حاضر ہے۔ ایسی حالت میں تیرا ذکر غیر مندرجہ کر کہا جائے گا۔

ٹوٹے کی طرح میاں مٹھوکی رٹ لگانے سے کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔ معلم نے ہی طوٹے کا نام میاں مٹھوک کھاتھا لیکن وہ اپنی تا سمجھی کی وجہ سے اس راستے واقف نہ ہو سکا اور بے سمجھے بوجھے برابر میاں مٹھوکی رٹ لگا دیتا ہے۔ اس راستے میں چند قدم تو عقل کی روشنی ساتھ دیتی ہے لیکن جب عشقِ الٰہی کی زور دار آندھیاں چلتا شروع ہوتی

حقیقت کا عین ایقین حاصل ہو جائے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اپنا خلیفہ بنانے سے پہلے اسکو اپنی صفت سے موصوف فرمایا۔ بھی منشاء ذکر ہے مگر اس مقصد کو حاصل کرنے کیلئے فکر کی خاص ضرورت ہے۔ اگر ذکر و فکر کی برکات سے بہرہ ورنہ ہو جائے تو ذاکر عامل بن جاتا ہے اور کشف و تفسیر حاصل کر کے دنیاے دوں کے جاں میں پھنس جاتا ہے۔ لیکن جب ذکر و فکر اکٹھا کیا جائے تو رفتہ رفتہ وہ اپنا فرض ادا کرتے ہوئے درجہ بدرجہ ایک دن عرفان پر فائز ہو کر عارف بن جاتا ہے۔

ساقی بخور بادہ بر افروز جام ما

مطرب بگوئے کار جہاں شد بکام ما  
ذکرِ الٰہی وہ ملکوئی عبادت ہے جس کیلئے کوئی زمانی و ممکانی قید نہیں۔ انسانی فطرت ہے کہ جس کا ذکر بکثرت اور اچھائی سے کرتا ہے اس کی محبت اس کے دل میں ہوتی ہے۔ جو لوگ اہل و عیال، مال و زر و نام و نمود و اور عزت و شہرت کا ذکر زبان پر رکھتے ہیں ان کے دل ان فانی اشیاء کی محبت اور کیفیات سے خالی نہیں ہوتے۔ قابل افسوس ہیں وہ لوگ جو دنیا اور اسکی لذتوں کا رونا توروتے ہیں لیکن یادِ الٰہی سے نہ صرف غافل ہیں بلکہ اگر کسی طالب حق کو اللہ کے ذکر کی طرف راغب دیکھتے ہیں تو اسکو بھی روکتے اور مختلف پہندوں میں چاہنے کر بر باد کر دینا اپنا فرض سمجھتے ہیں

رقیبوں نے رپٹ لکھوائی ہے جا کر یہ تھانے میں

کہ اکبر نام لیتا ہے خدا کا اس زمانے میں

کس قدر افسوس ناک حالات ہیں کہ انسان مال باپ، دوست احباب، تجارت اور دیگر مالی دنیا کے لئے و نقصان وغیرہ کے فکر کے ذکر کو تو پسند کرے لیکن اللہ عز و جل کے ذکر سے دور رہے۔ کاش وہ اپنے اعمال کو دیکھئے اور ان کے منتائج کا خیال کرے۔ ہمیں غور کرنا چاہیے کہ جو کھانے پینے سونے جانے اور دوسری نفسانی خواہشات کو پورا کرنے کے علاوہ اور کوئی خیال نہیں رکھتے وہ کون ہیں اور وہ کیا ہیں۔۔۔۔۔

قابل غور بات ہے کہ جن کو جانور کہا جاتا ہے وہ کیا کام کرتے ہیں۔ اکثر جانوروں میں کل کے لیے جمع کر کے حرص مطلق موجود نہیں۔

یاد رکھیں جس طرح ظاہری ظلم و قتل سے جسم بر باد ہو جاتا ہے اسی طرح حق سے غفلت کی وجہ سے قلب مردہ کر دیا جاتا ہے۔ اور سبی حال عقول اور ارواح کا ہوتا ہے۔ ناہل صرف جسم اور جسمانیت کو دیکھتے اور ان کی نمود و پرداخت پر لگتے ہیں۔ جب وہ ذکرِ الٰہی میں اپنے حواس کو نہیں لگاتے تو حق سے غافل رہتے ہیں اور خود پر ظلم کرتے ہیں، یہ ظلم جب حد سے بڑھ جاتا ہے تو حواس مسخ کر دیے جاتے ہیں اور حواس کے مسخ ہونے کے بعد وہ اپنے نفس کی مابہیت اور حقیقت جاتے کے قابل نہیں رہتا اور بہائم سے بھی بدتر ہو جاتا ہے جیسا کہ ارشادِ رباني ہے۔

**إِنَّ شَرَّ الدُّوَابِ عِنْدَ اللَّهِ الصُّمُمُ الْمُكْنُمُ الْدُّنْدُنُ لَا يَعْقِلُونَ** (سورہ انفال: 22)

بندے میں نفسانی خطرات اور شیطانی وساوس ہر وقت موجود ہیں مارتے اور اس کی تصدیق و ایمان کو خراب کرتے رہتے ہیں۔ لہذا اس کو چاہیے کہ ان کو ابھرنے نہ دے اور ان کا مقابلہ ہمت و استقلال سے کرتا جائے۔ دلی اعتقاد اور

یعنی ”ہمارے پاس بڑی زبردست فوجی طاقت ہے جس کے ذریعے اطراف عالم میں لوگوں کے اندر اکافر و ہر اس چھایا ہوا ہے۔ اے ہماری ملکہ! حکومت کی باغ دوڑتیرے ہاتھ میں ہے اب تو خود سوچ سمجھ کر اپنا الی فیملہ ظاہر کر کہ ہمیں کیا کرنا چاہیے۔ چنانچہ ملکہ بلقیس نے اپنی رائے یوں ظاہر کی

”إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعْزَأَهَا أَذْلَهُ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ“  
(سورۃ النمل: 34)

چنانچہ اپنی اس رائے میں ملکہ نے جنگ وجدال اور خون ریزی سے یہ کہتے ہوئے پہلو تھی کیا کہ ”ہمیشہ سے ای بادشاہوں کا یہ وظیرہ اور طریقہ چلا آیا ہے کہ جب انہیں اپنے مخالف فریق پر فتح اور غلبہ حاصل ہوتا ہے تو وہ ان کے لئے پڑھ دوڑتے ہیں اور جذبہ انقاوم میں تخت و تاج اور اسے تہبید بالا کر دیتے ہیں۔“

یعنی جنگ کا متبہ بنی نوع انسان کی تباہی اور بربادی کے سوابے اور کچھ نہیں ہوتا ساتھ یہ بھی کہا:

وَإِنَّ مُرْسَلَةً إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَأَظَرَهُ بِمِنْزِعِ الْمُرْسَلِونَ (انمل: 35)

یعنی میں سلیمان کو کچھ تخفیف تھا کاف بیچ کر راضی کرنے کی کوشش کرتی ہوں۔ کیونکہ اکثر دنیا کے حریص بادشاہ انہوں سے خوش اور مطمئن ہو جایا کرتے ہیں۔ لیکن میں دیکھنا چاہتی ہوں کہ پیغمبر آنحضرت کے خواہاں ہوتے ہیں۔ فَلَمَّا جَاءَ سُلَيْمَانَ قَالَ أَتَمُدُونَنِي بِمَالِ فَمَآءَ أَتَنِ اللَّهُ خَيْرٌ مِّمَّا أَتَكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بِهَدِيَّتِكُمْ لَمَرْخُونَ إِرْجِعُ إِلَيْهِمْ فَلَنَاتِيَّنَهُمْ بِعِجْنُودٍ لَا قَبْلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنَخْرُجَنَّهُمْ مِّنْهَا أَذْلَهُ وَهُمْ صَاغِرُونَ (انمل: 36)

ترجمہ: ”جب سلیمان کے پاس بلقیس کے قاصد تھے تھا کاف لے کر پہنچ تو سلیمان نے فرمایا تم لوگ مجھے اپنے اال کالاچ دیتے ہو۔ اللہ تعالیٰ نے جو باطنی دولت مجھے بخشی ہے وہ دنیا کی تمام مادی دولت سے بدر جہا بہتر ہے۔ یہ تم ہی اس قسم کے مادی تھا کاف سے خوش ہوتے ہو۔ اپنے یہ تھفے واپس لے جاؤ۔ اگر تمہاری ملکہ مطفع فرمان ہو کر میرے اس آتی ہے تو فہما۔ ورنہ میں ایسے ظاہری اور باطنی لشکر کے ساتھ تمہارے ملک پر چڑھاوس گا کہ جس کے مقابلے کی تاب ہیں ہرگز نہ ہوگی اور میں تمہیں ذلیل اور خوار کر کے اس ملک سے نکال دوں گا۔“

چنانچہ جب تاصدوں اور ایلپیوں نے واپس آ کر اپنی ملکہ کو حضرت سلیمان کی ظاہری اور باطنی سلطنت اور پیغمبری شان و شوکت کا حال سنایا تو بلقیس پر آپ کی نبوت اور صداقت عیاں ہو گئی اور مزید تحقیقات اور اطمینان خاطر کے لئے خود بہ نفس نیچس حضرت سلیمان کی زیارت اور ملاقات کے لیے روانہ ہو گئی کیونکہ ملکہ بلقیس نے خیال کیا کہ سلیمان کے پاس اس قسم کی کوئی غیر مرکی نیچی طاقت موجود ہے جو آنکھوں سے اوجھل کسی چیز کو ایک جگہ سے دوسرا جگہ بغیر ظاہری اس باب طور پر اپورٹس (APPORTS) ایک دم میں پہنچا سکتی ہے۔ جیسا کہ اس نے اپنا خط غیر مرکی طاقت سے مجھ تک پہنچا دیا تھا۔ سو اگر سلیمان کوئی بڑی بھاری چیز بھی اس طرح ایک جگہ سے دوسرا جگہ اڑا کر لے جا سکتا ہے تب تو وہ ہمارے خزانوں اور سامان حرب پر آسانی سے قبضہ کر سکتا ہے۔

ہیں تو عقل اپنے لغوی معنوں کے بموجب پاؤں کا بندھن معلوم ہو نہ لگتی ہے جس کو عشق کسی طرح برداشت ہے۔ بے خطر کو پڑا آتش نمرود میں عشق عقل ہے محو تماشے لب بام ابھی جب انسان ذکرِ الہی ہر ممکن اخلاص و ادب کے ساتھ کرتا ہے تو نتیجتاً رحمتِ الہی جوش میں آگراں روحانیت و اکردنیت ہے۔

## اسم اعظم کا بیان

حضرت سلیمان علیہ السلام اور ملکہ سبائی شہزادی بلقیس کا تذکرہ قرآن مجید فرقان حمید میں ایک واقعی مورخ میں بیان ہوا ہے۔ جس میں بتایا گیا ہے کہ کس طرح انہوں نے اپنا روحانی لواہمنوایا۔ قرآن نے اس واقعہ کا آغاز اس طرح کیا ہے کہ حضرت سلیمان نے اپنا حکم نامہ ایک غبی مولک ہدھ کے ایسی حالت میں شہزادی بلقیس کی طرف پہنچایا جب وہ اپنے دارخانہ شہر سبا کے اندر سورہ ہی تھی اور ارد گرد ایسے خفت گئے تھے کہ کسی پرندے کا بھی وہاں سے گزرنے کا امکان نہ تھا۔ خط کا مختصر ضمoun یہ تھا:

إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ يَسْمِ اللَّهُ الرَّحْمَنَ الرَّحِيمَ أَلَا تَعْلُوْ أَعْلَى وَأَتُؤْنِي مُسْلِمِينَ

(سورۃ نمل: 30)

ترجمہ: ”یہ خط خدا کے پیغمبر سلیمان کی طرف سے ہے اور اسے اللہ تعالیٰ رحمن اور رحیم کے نام کی طاقت بادشاہی حاصل ہے جس کا مقابلہ کرنا مادی طاقت والے بادشاہوں کا کام نہیں۔ اس لیے مناسب بھی ہے کہ تم مجھے اسی برتری اور بہتری کا خیال ترک کر کے میرے پاس مطفع فرمانبردار اور مسلمان بن کر آ جاؤ۔“

ملکہ بلقیس نے سلیمان کا یہ عجیب و غریب خط پاتے ہی اپنے امیروں اور وزیروں کو جمع کیا اور ان سے مہورہ کیا کہ میرے پاس سلیمان پیغمبر کی طرف سے کتاب کریم یعنی بڑی عزت اور شان والا خط موصول ہوا ہے جس کے درمیان انہوں نے ہم کو دین اسلام کی طرف دعوت دی ہے۔ اب تمہاری اس بارے میں کیا رائے ہے۔ خط والے کی باطنی طاقت اور روحانی عظمت اس خط اور اس کے عین طور پر پہنچنے کی عجیب و غریب نوعیت سے نمایاں تھی۔ کیونکہ وہ ایک معمولی خط نہ تھا جسے نظر انداز کر دیا جاتا۔ چنانچہ دربار میں اس معاملے پر خوب بحث و تجھیس ہوئی اور مختلف آراء دی گئیں۔ اس زمانے میں یمن کے علاقہ سبائیں ملکہ بلقیس کی بڑی وسیع اور عظیم الشان سلطنت تھی۔ وہ لوگ سورج دیوتا کی پرستش کیا کرتے تھے۔

أَلَّا نَحْنُ أُولَوْا قُوَّةٍ وَأَلَّا نَأْسِ بِشَدِيدٍ وَالْأَمْرُ إِلَيْكَ فَانظُرْ إِنَّمَا تَأْمِنُونَ۔ (سورۃ النمل: 33)

اسماء ہیں جن کا کل مجموعہ 234 ہے۔ پس فارمولہ کے تحت ان اسماء الہیہ کا 234 مرتبہ روزانہ درجہ محمد عبداللہ کے لیے اس اُمّۃٰ کا درج رکھتا ہے۔

## حروف ابجد کے اعداد

|      |     |     |     |     |     |    |    |    |    |    |    |
|------|-----|-----|-----|-----|-----|----|----|----|----|----|----|
| ا    | ب   | ج   | د   | ه   | و   | ز  | ح  | ط  | ی  |    |    |
| 10   | 9   | 8   | 7   | 6   | 5   | 4  | 3  | 2  | 1  |    |    |
| ق    | ر   | ش   | ت   | س   | ع   | ف  | ص  | ک  | ل  | م  | ن  |
| 400  | 300 | 200 | 100 | 90  | 80  | 70 | 60 | 50 | 40 | 30 | 20 |
| ث    | خ   | ذ   | ض   | ظ   | غ   |    |    |    |    |    |    |
| 1000 | 900 | 800 | 700 | 600 | 500 |    |    |    |    |    |    |

## اسماء حسنی

جمالی جمالی

|     |                        |               |
|-----|------------------------|---------------|
| 66  | اللہ کا ذاتی نام ہے    | اللہ          |
| 298 | بے حد رحم کرنے والا    | الرَّحْمَنُ   |
| 285 | بڑا مہربان             | الرَّحِيمُ    |
| 90  | حقیقی پادشاہ           | الْمَلِكُ     |
| 170 | عیوبوں سے پاک ذات      | الْقَدُوسُ    |
| 131 | سلامتی دینے والا       | السَّلَامُ    |
| 136 | اُمن و ایمان دینے والا | الْمُؤْمِنُ   |
| 145 | نگہبان                 | الْمُهَيْمِنُ |
| 94  | سب پر غالب             | الْعَزِيزُ    |
| 206 | سب سے زبردست           | الْجَبَارُ    |

پس ایسے زبردست روحانی طاقت والے پیغمبر کا مقابلہ کرنا ہماری مادی طاقت سے بالاتر ہے۔ (رسالہ ۱۷)

حضرت سلیمان نے فوراً ملکہ بلقیس کے شہری تخت کو جو کئی سو من وزنی تھا اپنے پاس اٹھا کر لانے کا بندوبست کیا تھا، بلقیس ابھی راستے میں تھی کہ آپ نے اپنے موکلوں اور مصاہبوں کو حاضر کر کے ان سے دریافت کیا کہ:

قالَ يَا يَاهَا الْمَلَوْ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ (انقل:38)

ترجمہ: حضرت سلیمان نے فرمایا اے میرے والش مندا اور ہر مند مصاہبوں تم میں سے کون ہے جو ملکہ بلقیس کے تخت کو اٹھا کر اس کے بیہاں مطیع فرمان ہو کر پہنچنے سے پہلے میرے سامنے پیش کر دے۔

قالَ عَفْرِيْتٌ مِنَ الْجِنِّ أَنَا أَيُّكُمْ يَهُ قَبْلَ أَنْ تَقُومُ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوْيٌ أَمِينٌ

(سورہ نمل:39)

ترجمہ: ”ان مصاہبوں میں سے ایک عفریت نامی جن سردار تھا اس نے کہا پیشتر اس کے کہ آپ اپنی ہائے نشست سے اٹھ کر کھڑے ہوں میں وہ تخت لا کر حاضر کر دوں گا اور مجھے اس قدر طاقت حاصل ہے اور میں اس بات کا اسی ضامن ہوں کہ میں اس تخت کے زر جواہر میں کسی چیز کی خیانت نہ کروں گا۔“

قالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا أَيُّكُمْ يَهُ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرْفُكَ (انقل:40)

ترجمہ: ”اس کے بعد آپ کے ایک مصاحب (آصف برخیا) جس کے پاس آسمانی کتاب کی دعوت کا علم تھا، کہا کہ میں طرفت اعین یعنی آنکھ جھکنے کے اندر وہ تخت حاضر کر دوں گا۔“

جب حضرت سلیمان نے آصف بن برخیا کو حکم دیا تو آصف بن برخیا نے پلک جھکنے سے پہلے میلوں دور پر ہوئے کئی سو من وزنی تخت بلقیس کو حاضر کر دیا۔ قرآن مجید فرقان حمید میں منقول اس واقع کی تمام تفصیلات کو اپنے قارئوں کی خدمت میں پیش کرنے کا مقصد اس حقیقت کو عیاں کرنا تھا جو ہم اب آپ کے سامنے بیان کرنے جا رہے ہیں کہ: ہمارے عارفان حق سے پوچھا کہ آصف بن برخیا کے پاس وہ کوئی طاقت تھی جس کے ساتھ انہوں نے یہ کارنامہ سرانجام دیا تو ہم اس بات کا جواب اپا رشاد یہ ملتا ہے آصف بن برخیا کے پاس اسیم اعظم کا علم تھا۔ اسیم اعظم اکابر صوفیا اور مشائخ عظام کے درمیان بڑا معرب کتہ الاراء موضوع رہا ہے۔

یہاں ہم سیدنا امام حعفر صادقؑ سے منقول اسیم اعظم کے حصول کا ایک طریقہ درج کر رہے ہیں۔

مشائخ کے طور پر میرا نام محمد عبداللہ ہے اب میں نے ”محمد عبداللہ“ کے حروف ابجد کا لے

|          |     |
|----------|-----|
| محمد     | 92  |
| عبداللہ  | 142 |
| کل میزان | 234 |

اب ہم اسماء الہیہ میں سے کسی ایسے اسم کا انتخاب کریں گے کہ جس کا عدد بھی 234 ہو اگر ہمیں ایک اسم نہ ملا تو پھر ہم دو یا تین ایسے اسماء کا انتخاب کریں گے کہ جن کے اعداد کا مجموعہ 234 ہو۔ اللہ کے اسماء میں یا علی یا معیدا یہ

|       |     |                                         |              |       |        |                                                |                |
|-------|-----|-----------------------------------------|--------------|-------|--------|------------------------------------------------|----------------|
| جمالي | 232 | بہت بڑا                                 | الْكَبِيرُ   | جمالي | 262    | برائی اور بزرگی والا                           | الْمُتَكَبِّرُ |
| جمالي | 998 | سب کا محافظ                             | الْحَفِظُ    | جمالي | 731    | پیدا کرنے والا                                 | الْخَالِقُ     |
| جلائي | 550 | صاحب اقتدار                             | الْمُقْيِثُ  | جمالي | 213    | جان ڈالنے والا                                 | الْبَارِئُ     |
| جمالي | 80  | سب کے لیے کافی                          | الْحَسِيبُ   | جمالي | 336    | صورت گری کرنے والا                             | الْمُصَوَّرُ   |
| جلائي | 73  | صاحب قدرت و جلال                        | الْجَلِيلُ   | جمالي | 1281   | درگزد کرنے والا                                | الْغَفَارُ     |
| جمالي | 270 | سخاوت و بخشش کرنے والا                  | الْكَرِيمُ   | جمالي | 306    | سب کو اپنے قابو میں رکھنے والا                 | الْقَهَّارُ    |
| جمالي | 312 | محافظ و نگہبان                          | الْرَّقِيبُ  | جمالي | 14     | بے حساب عطا کرنے والا                          | الْوَهَابُ     |
| جلائي | 55  | دعا میں قبول کرنے والا                  | الْمُجِيبُ   | جمالي | 308    | روزی رسانی میں کافر و مون کا فرقہ نہ رکھتی ہو۔ | الرَّزَاقُ     |
|       | 137 | فراغی دینے والا                         | الْوَاسِعُ   | جمالي | 489    | ہر عقدہ (بندش) کو کھولنے والا                  | الْفَتَاحُ     |
| جمالي | 78  | حکمت والا                               | الْحَكِيمُ   | جمالي | 150    | ہر چیزی بات سے باخبر                           | الْعَلِيمُ     |
| جمالي | 20  | بڑی محبت کرنے والا                      | الْوَدُودُ   | جمالي | 903    | سخت گرفت والا                                  | الْقَارِصُ     |
| جمالي | 57  | کرم و بخشش کرنے والا                    | الْمَجِيدُ   | جمالي | 72     | روزی فراغ کرنے والا                            | الْبَاسِطُ     |
| جمالي | 573 | جز اوسزاد یعنی والا، زندہ کرنے والا     | الْبَاعِثُ   | جمالي | 1481   | پست کر دینے والا                               | الْخَافِضُ     |
| جمالي | 319 | جس سے کچھ بھی پوشیدہ نہ ہو              | الْشَّهِيدُ  | جمالي | 351    | بلند کرنے والا                                 | الرَّافِعُ     |
| جلائي | 108 | برحق و برقرار رہنے والا                 | الْحَقُّ     | جمالي | 117    | عزت دینے والا                                  | الْمَعْزُ      |
| جمالي | 66  | بڑا کارساز                              | الْوَكِيلُ   | جمالي | 770    | ذلت دینے والا                                  | الْمُذْلُ      |
| جمالي | 116 | وہ طاقتور ذات جس کچھ بھی ضعف طاری نہ ہو | الْقَوْىُ    | جمالي | 180    | سب کچھ سننے والا                               | السَّمِيعُ     |
| جمالي | 500 | شدید قوت والا                           | الْمَتَّيْنُ | جمالي | 302    | سب کچھ دیکھنے والا                             | الْبَصِيرُ     |
| جمالي | 46  | مدگار اور حمایتی حاکم مطلق              | الْوَلِيُّ   | جمالي | 68     | حاکم مطلق                                      | الْحَكْمُ      |
| جمالي | 62  | لاق تعریف                               | الْحَمِيدُ   | جمالي | 104    | عدل و انصاف کرنے والا                          | الْعَدْلُ      |
| جلائي | 148 | احاطہ کرنے والا                         | الْمُحْصِنُ  | جمالي | 129    | لطف و کرم کرنے والا                            | اللَّطِيفُ     |
| جلائي | 56  | پہلی بار پیدا کرنے والا                 | الْمُبْدِئُ  | جمالي | 812    | باخبر آگاہ                                     | الْخَيْرُ      |
| جلائي | 124 | پلٹا نے والا و بارہ پیدا کرنے والا      | الْمُعِيدُ   | جمالي | 88     | بڑا بردبار                                     | الْحَلِيمُ     |
| جمالي | 58  | زندگی دینے والا                         | الْمُحْسِنُ  | جمالي | 1020   | صاحب عظمت                                      | الْعَظِيمُ     |
| جلائي | 490 | موت دینے والا                           | الْمُمِيتُ   | جمالي | 1282-6 | بہت زیادہ بخشش والا                            | الْغَفُورُ     |
| جلائي | 18  | ہمیشہ ہمیشہ زندہ رہنے والا              | الْحَيُّ     | جمالي | 526    | شکر قبول کرنے والا                             | الشَّكُورُ     |
| جلائي | 156 | سب کو قائم رکھنے اور سنبھالنے والا      | الْقَيُومُ   | جمالي | 110    | بلند تر                                        | الْعَلِيُّ     |

|                               |      |                                          |       |             |      |                                  |
|-------------------------------|------|------------------------------------------|-------|-------------|------|----------------------------------|
| الْوَاجِدُ                    | 14   | ہر چیز کو پانے والا                      | جلالی | الصَّارُ    | 1001 | ضرر پہنچانے والا خسارہ دینے والا |
| الْمَاجِدُ                    | 48   | بزرگی اور بڑائی والا                     | جلالی | النَّافِعُ  | 201  | فعل پہنچانے والا                 |
| الْوَاحِدُ                    | 19   | ایک                                      | جلالی | النُّورُ    | 256  | روشنی، ہدایت و بصارت دینے والا   |
| الْأَحَدُ                     | 13   | ایک اکیلا                                | جلالی | الْهَادِيٌّ | 20   | خلق کو ہدایت دینے والا           |
| الْصَّمَدُ                    | 134  | بے نیاز                                  | جلالی | الْبَدِيعُ  | 86   | بغیر اسباب کے بنانے والا         |
| الْقَادِرُ                    | 305  | قدرت والا                                | جلالی | الْبَاقِيٌّ | 113  | ہمیشہ باقی رہنے والا             |
| الْمُقْتَدِرُ                 | 644  | قوت ظاہر کرنے والا                       | جلالی | الْوَارِثُ  | 707  | ہر چیز کا حقیقی وارث             |
| الْمُقْدَمُ                   | 184  | سب سے پہلے (موجودہ)                      | جلالی | الرَّشِيدُ  | 514  | صحیح راہ پر چلانے والا           |
| الْمُؤْخِرُ                   | 846  | سب سے آخر رہنے والا                      | جلالی | الصَّابُورُ | 298  | بڑے صبر و تحمل والا              |
| الْأَوَّلُ                    | 37   | ہر مخلوق سے پہلے                         | جلالی |             |      |                                  |
| الْآخِرُ                      | 801  | ہر وجود کے فنا ہونے کے بعد بھی رہنے والا | جلالی |             |      |                                  |
| الظَّاهِرُ                    | 1106 | ظاہر و آشکارا (اپنی قدرت کی علامتوں سے)  | جلالی |             |      |                                  |
| الْبَاطِنُ                    | 62   | فلک و نظر کی گرفت سے پوشیدہ و پنهان      | جمالی |             |      |                                  |
| الْوَالِيُّ                   | 47   | مالک و کارساز                            | جمالی |             |      |                                  |
| الْمُتَعَالُ                  | 551  | سب سے بلند و برتر                        | جلالی |             |      |                                  |
| الْبَرُّ                      | 202  | نیکی دینے والا                           | جمالی |             |      |                                  |
| الْتَّوَابُ                   | 409  | بہت زیادہ توبہ قبول کرنے والا            | جمالی |             |      |                                  |
| الْمُنْتَقِمُ                 | 630  | بدلہ لینے والا                           | جلالی |             |      |                                  |
| الْعَفْوُ                     | 156  | معاف کرنے والا                           | جمالی |             |      |                                  |
| الرَّوْفُ                     | 286  | لف و کرم کرنے والا                       | جلالی |             |      |                                  |
| مَالِكُ الْمُمْلِكُ           | 212  | کائنات کا مالک                           | جلالی |             |      |                                  |
| ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ | 1100 | جلال اور کرامت والا                      | جلالی |             |      |                                  |
| الْمُقْسِطُ                   | 209  | عدل و انصاف قائم کرنے والا               | جلالی |             |      |                                  |
| الْجَامِعُ                    | 114  | سب کو جمع کرنے والا                      | جلالی |             |      |                                  |
| الْغَفِيُّ                    | 1060 | غنى کرنے والا                            | جمالی |             |      |                                  |
| الْمُغْنِيُّ                  | 1100 | بے نیاز و غنی بنا دینے والا              | جمالی |             |      |                                  |
| الْمَانِعُ                    | 161  | روک دینے والا                            | جلالی |             |      |                                  |

◆◆◆◆◆

## باب نہم

لر زینہ اور وحدانیت کا درفینہ ہوتا ہے۔

سوندھاں عشقِ الہی پر آتشِ جہنم حرام ہے۔ جس دل میں محبتِ الہی نہیں وہی دوزخ میں جلے گا اور حلاوتِ ایمانی سے بے بہرہ رہے گا جیسا کہ حدیثِ پیغمبرؐ اس پر شاہد ہے۔

لَا إِيمَانَ لِمَنْ لَا مَحَبَّةَ لَهُ

ترجمہ: خبردار جس کو محبت نہیں اس کا ایمان بھی نہیں۔

اعمالی جوارج بغیر محبتِ الہی بھی ادا کیے جاسکتے ہیں مگر اعمالِ قلب جو نبیؐ ایمان سے ہیں با محبت نہیں ہو سکتے کیونکہ محبت قلب سے تعلق رکھتی ہے نہ کہ جوارج سے۔ ایمان محبت کے بغیر کامل نہیں ہو سکتا۔

علمائے شریعت کا نظریہ ہے کہ اللہ کو بندہ کے ساتھ یہ افت ہے کہ اس کو زندگی میں نیک اعمال اچھے افعال کی بدایت اور عبادت کی توفیق عطا فرمائے اور آخرت میں اس کو جزاۓ خیر عطا کرے۔ اور بقول ان کے بندہ کی محبت خدا کے ساتھ اس صورت میں ظاہر ہو سکتی ہے کہ اپنے جسم فانی کو اللہ کے مقررہ فرائض و اعمال یعنی عبادتِ الہی کی ادائیگی میں ہر وقت مصروف رکھے اور اپنی راحتِ اخروی کے لیے کوشش رہے۔

اہل طریقت کے نزدیک خداوند تعالیٰ کو بندہ سے یہ انس ہے کہ اپنے بندہ مجبور و لاچار، سراسیمہ و پریشان حال، یکہ وہنا اور بے یار و مددگار کو اپنی رحمت سے نواز کر اپنی درگاہ بے نیاز سے قربت عطا کرے، اور بندہ کو ذاتِ واجب کے ساتھ ایسی محبت ہونی چاہیے کہ اپنی نظر کو غیر اللہ سے ہٹانے تاکہ اس کے دل میں مساواۓ اللہ کے مختلف دل فریب اور رنگین خیالات نہ آنے پائیں۔ دل کو محبوب حقیقی کے لیے پاک و صاف رکھے اور دائرۃ محبت کو وسیع کرتا رہے۔ ہر دم اس کی یاد سے دل کو تازہ رکھے۔ اپنی ہستی عشق کے لیے وقف کر دے۔ یا محبوب میں ایسا بے خود ہو جائے کہ اپنی بھی مطلق جبرنا صوفیا کا کہنا ہے کہ عشقِ الہی ہی رازِ حیات ہے۔ اگر اس کی آگ دل میں نہ ہو تو وہ گوشت کا ایک ہے ہاں ۱۷۳ ہے اور اگر اس میں الہی حراثت ہو تو انوارِ الہی کا محل۔

### عشقِ الہی اور ذکرِ الہی

اربابِ معرفت یہ بھی کہتے ہیں کہ محبت اور ذکر لازم و مطلوب ہیں اپنے قول پر وہ حضور کریمؐ کا یہ فرمان پیش کرتے ہیں کہ آپؐ نے ارشاد فرمایا ہے کہ

مَنْ أَحَبَّ شَيْئًا أَكْثَرَ ذِكْرَهُ

ترجمہ: جو شخص جس چیز کو زیادہ دوست رکھتا ہے وہ زیادہ تراہی کا ذکر کیا کرتا ہے۔

حُبُّ، محبت، محبوب، طلب، طالب، مطلوب، عشق، عاشق، معشوق یہ تین حالتیں ہیں۔ حُبُّ و طلب اور عشق کا

## روحانیت اور عشقِ الہی

روحانی بیداری اور باطنی لطافت جس کے زیر اثر انسان انوارِ الہی کے فوض و برکات سے کاملاً بہرہ ملا ۱۷۴ ہے اس وقت تک ناممکن ہے جب تک اسے عشقِ الہی کا سا غرضیب نہ ہو۔

عشقِ الہی کا معنی یہ ہے کہ انسان کی زندگی سٹ کر ایک مرکز پر آجائے اور بال و پر پکارنے لگے:

إِنْ صَلَاحَتِي وَتُسْكُنِي وَمَهْيَايَيْ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

ترجمہ: بے شک میری نماز اور میری قربانی اور میری زندگی اور میری موت سب اسی ایک عالمین کے ۱۷۵ ہے اللہ کے لیے ہے۔

صوفیا کا کہنا ہے کہ عشقِ الہی ہی رازِ حیات ہے۔ اگر اس کی آگ دل میں نہ ہو تو وہ گوشت کا ایک ہے ہاں ۱۷۶ ہے سامنے دل عشق از محبت تست  
وَگرْنَهُ ایں دل پر خون چر جائے منزل تست

وادی عشق کے مبارکی قلمی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ اسے ایک لمحہ بھی اللہ کے بغیر چین نہیں ملتا۔

شبلی رحمت اللہ علیہ کا یہ قول اس امر کی غمازی کرتا ہے۔

الْفَقِيرُ مَنْ لَا يَسْتَغْفِي بِشَيْءٍ مِنْ دُونِ اللَّهِ

ترجمہ: فقیر سوائے ذاتِ حق کے کسی چیز سے آرام نہیں پاتا۔

عارفانِ اسرارِ حق کا کہنا ہے کہ عشقِ الہی کے سبب ہی انسان اپنی وہی ہستی کو فراموش کرتا ہے۔ محبتِ الہی کی حرارت اس کی اعتباری ہستی کو جلا کر انانیتِ حقیقی سے فیض یاب کرتی ہے محبتِ محبت کے دل سے مساواۓ محبوب کے ۱۷۷ ہے کوسخت کر دیتی ہے۔

محبت کا ہر سانس محبوب حقیقی کی یاد میں گزرتا ہے۔ جس دل میں خداوند تعالیٰ کی محبت ہوتی ہے وہ اسرارِ معرفت کا

وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ

ترجمہ: تم جہاں بھی ہو اللہ تمہارے ساتھ ہے۔

بالآخر وہ مقام آتا ہے جس کے بارے میں ذاتِ واجب کا فرمان ہے۔

مبارکہ کرتا ہے۔

نو محبت حصہ عشق ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ دل سے ربط رکھتے اور روحانی طور پر متاثر ہوتے ہیں۔ اس

متاثر کا نام جذبہ محبت ہے۔

حضرت شیعہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ

محبت کے لائیخ عقدے کو محبت اس لیے کہتے ہیں کہ سچے فادا اور محبت صادق کے دل سے جوش محبت میں یہ معیت مادی عقل سے مشہور نہیں ہوتی بلکہ ذوق و شوق اور فکر کی آنکھ سے اس سے مطلع ہو جاسکتا ہے۔

اوب کے سوا ہر معدوم ہونے والی شیء یہاں تک محو ہو جاتی ہے کہ اس کو اپنی بھی مطلق بخوبیں رہتی۔ محبت اس کو کہتے ہیں کہ حاملِ محبت کی کل صفاتِ بشری محو ہو کر محبوب کے کل صفاتِ محبت کے وجود میں رونما ہو ہائیں۔

شیخ عبدالکریم فرماتے ہیں کہ

محبت کی تین قسمیں ہوتی ہیں:

1- فعلیہ 2- صفاتیہ 3- ذاتیہ

فعلیہ

یہ محبت عوام کی ہے جو خدا تعالیٰ کے احسانات کے سبب وہ اس سے محبت کرتے ہیں۔

صفاتیہ

یہ محبت خواص کی ہے جن کا مطیع نظرِ جمال اور جلالِ الہی ہے۔ وہ بلا امید و معاوضہ اس سے محبت کرتے ہیں۔

ذاتیہ

یہ محبت انصافِ الخواص و مقریبین کی ہے کہ وہ بمقتضیہ و فی انفسِ کمْ اَفْلَأْ تُبَصِّرُونَ اپنی ذات میں بس جلوہ محبوب دیکھتے اور خود سراپا محبوب بن جاتے ہیں۔

عشقِ الہی، قربِ خدا کا تیز ترین ذریعہ

روحانیت میں منزلِ کمال کا حصول اس وقت تک ممکن نہیں ہوتا جب تک ساکھ آتشِ عشقِ الہی سے اپنی انانست شخصی کو پھونک نہ دے۔ جب آتشِ عشقِ الہی ساکھ کے دل میں موجود خواہشات کے اضمام اور مادی آلام کو غاکتر بنا داالتی ہے تو پھر مشکل سے مشکلِ مجاہدیں میں مدام مشغول رہنے کی وجہ سے اس پر تجسساتِ الہی کی ہمیشہ جلوہ ریزیاں ہوتی ہیں اور یہی وہ مقام ہوتا ہے جہاں ساکھ کو عشق، عاشق اور معشوق کی حقیقت سے آگاہی ملتی ہے۔ مولانا روم فرماتے ہیں۔

رازِ ساکھ پر ظاہر ہوتا ہے تو وہ محبت، محبوب، طالب، مطلوب اور عاشق معشوق کی حقیقت سے باخبر ہو جاتا ہے۔

بالآخر وہ مقام آتا ہے جس کے بارے میں ذاتِ واجب کا فرمان ہے۔

وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ

ترجمہ: تم جہاں بھی ہو اللہ تمہارے ساتھ ہے۔

اس نظارہ معيت کے لیے ضروری ہے کہ دل کا آئینہ ماسواء اللہ سے پاک اور نفسانی کدو روتوں سے صالح یہ معیت مادی عقل سے مشہور نہیں ہوتی بلکہ ذوق و شوق اور فکر کی آنکھ سے اس سے مطلع ہو جاسکتا ہے۔

جب عاشق بادہ خوار جامِ عشقِ الہی پیتا ہے تو اس کے جذبات و کیفیات کا عجیب عالم ہو جاتا ہے۔ اس کے لئے اور باطن سے حقیقی مسرت کی ایسی لکشِ موجودی اٹھتی نظر آتی ہیں کہ دوسرے بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے۔

شرابِ عشقِ الہی پینے کے بعد حیرت، سوز و گداز اور درد دل پیدا ہوتا ہے۔

جب عشقِ حقیقی کو جنمیں ہوتی ہے تو فوراً جلوہ محبت کی ایک بجلی اس کے رُگ و پے میں پوری طاقت سے دال اور جاگریں ہو جاتی ہیں۔ سوائے مطلوب کے کل موجودات اس کے لیے معدوم ہو جاتے ہیں یہاں تک کہ اس کو اپناہا ہے ترین وجود بھی لاش اور پیچ معلوم ہوتا ہے۔ بادہ عشق کا مصباح اور اس کا طفیل نشانہ لفظوں میں نہیں آسکتا ہے۔

محبتِ حقیقی ایک پر اطف اور اہم جذبہ قلبی ہے جو انسان کے دل میں حق تعالیٰ کے اسماء حسنی کا بکثرت ذکر کرے اس کے معانی میں فکر کرنے اور اس کی صفات پاک میں غور کرنے یا ان کا ذکر سن کر خیال کی صورت میں پیدا ہوتی ہے اور رفتہ رفتہ طلبِ صادق بن کر بھڑک اٹھتی ہے اور بام ترقی پر چڑھنے اور وصالِ محبوب کے لیے رہبر بن جاتی ہے۔ یہاں میخواروں کا حصہ ہے جن کے خیالات کی بلندی اور اعلیٰ تصوراتِ ذاتِ حق کو پانے کے اور پکنہیں۔

خیالات کا اثر انسانی زندگی پر بہت کچھ ہوتا ہے۔ اگر کسی کے تصورات اعلیٰ دارفع ہیں تو اس کے افعال بھی پاکیزہ اور ارزش وادی ہیں تو اس کے اعمال بھی پست ہوں گے۔

جیسا کہ مجانِ صادق اور عاشقانِ الہی کو قرآن مجید میں ہدایت فرمائی گئی ہے۔

فَلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّوْكُ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ (سورہ آل عمران: 31)

اے نبی کہہ دو اگر تم اللہ کو دوست رکھتے ہو تو میری ظاہری و باطنی پیروی کرو تاکہ اللہ تم کو دوست رکھے۔

آج کل پیشہ و رصوفیوں اور دنیاوی ملاؤں نے اس لام ہوتی گوہ کرو یا کاری کے حوض فروخت کر دیا ہے اور لوگوں پر اپنا محبت، خدا اور رہنما ناطاہر کر کے دنیا کمار ہے ہیں۔ وہ اپنے برگزیدہ اسلاف کے سوز و گداز اور ریاضت و مجاہدہ کا مطالعہ کر کے اس کی عملی اتباع نہیں کرتے۔

حضرت امام قیصری فرماتے ہیں کہ:

اپنی ہر چیز پر اس ماں کھن بے مثال محبوب لاثانی کو برتری دینا شیوه محبت ہے اور واقعی محبت حق میں اعلیٰ کمال یہ ہے کہ اپنی صفاتِ گم کر کے دل کو غیر اللہ سے صاف کرے۔ اس میں محبوب دلفریب کو رکھے اور اس کے جلوہ کا

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------|
| 1- جذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2- علم حق     | 3- حیاتِ جاودہ |
| 4- عظمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5- سرورِ دادم |                |
| ایک عمومی بات ہے کہ جب ہم کو کسی سے کامل محبت ہو جاتی ہے تو ہم ماں باپ عزیز واقارب غرض کہ سب سے اکاراہی کے ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح عاشقِ ذاتِ حقیقی کی زندگی اپنے مولیٰ کے لیے ہو جاتی ہے اور اس کو مساواۃ اللہ کا اعلان ہوتا۔ اس کے دل میں عشق کا قدم آتے ہی تمام آرزوئیں خس و خاشک کی طرح بہہ جاتی ہیں۔ |               |                |

## املِ عشقِ الہی کی کیفیات

جو سالکِ عشقِ الہی ہوتا ہے تو اس کی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ اس کے دل و دماغ پر عشقِ الہی چھا گیا اور وہ اس کی لاملا کہرا بیوں میں ڈوب گیا۔ وہ ہوش و خرد و قلب و روح سب کچھا پے محبوب پر قربان کر کے محبت کا فرض ادا کرنے میں لاتی ہیں۔ بندہ عشق دیکھنے میں حاضر مگر شاہدِ حقیقی کے خیال میں اپنی ہستی سے غائب اور محبویت بحرِ عشق میں ڈال دیتا ہے۔ دونوں چہاں سے بے خبر۔ سوائے خیالی محبوب کے نہ کسی کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور نہ کسی کی بات منتظر ہے۔ جب دو دل محبت اختیار کر کے الفت کے رنگ میں سرتاپا ڈوب جاتا ہے تو اس پر عشقِ الہی غالب آ جاتا ہے۔ زیادتی محبت اور روحانی سے دل ہمیشہ زندہ رہتا ہے پھر اس مخصوص ہستی کے قلب پر حقائق و معارف کا انکشاف ہوتا ہے اور دل کے گوشے میں شیعِ الغثٰ خداوندی کی روشنی چھا جاتی ہے۔ ایسے معلوم ہوتا ہے کہ عاشقِ سونۂ جگہ کا مرتبہ اتنا بلند ہو گیا ہے کہ دوسری دنیا پر چھایا ہوا ہے جسے خدا کی طلب نے عاشق کو مساواۓ حق سے فارغ اور اس کی محبت کے استغراق نے اسے سب بے پروا کر دیا ہے۔

اس مقام کی وضاحت کرتے ہوئے حضرت جنید بغدادیؒ فرماتے ہیں کہ محبت کا شرہ یہ ہے کہ انسان کو اللہ کی ایت میں ایسا سرور حاصل ہو کہ وہ خود سے بے خبر ہو کر اس قدر اشتیاق پیدا کرے کہ ایک لمحہ اس کی یاد سے غافل نہ رہے اور الی زندگی کے ان لمحوں کو اپنی حیات کا، بہترین سرمایہ سمجھے جن میں اس کو سچی اور اصل روحانی مرتاح حاصل ہوتی ہے۔ جو شخص اللہ تعالیٰ کو محبوب رکھتا ہے ہر شے اس کو دوست رکھتی ہے، اس کو بہشت کا خیال بھی نہیں ہوتا لیکن بہشت اس کی ملاقات کی متنہی رہتی ہے۔

محبت کی وسعت اور حقیقت کا اندازہ ممکن نہیں۔ ہر چیز کی ابتداء اور انتہا محبت ہے، تمام کائنات تعلقات رابطہ۔۔۔۔۔؟ لیکن غلبہ محبت زبانی دعوے سے کسی کو نہیں ملتا، یہ اللہ تعالیٰ کا خاص فضل ہے، جس کو چاہے عطا فرمائے، اس کی پانچ علامتیں ہیں:

عشق پاکبازِ محبتِ حق میں ایسا گم اور حیرت زدہ ہو جاتا ہے کہ اس کو اپنا اور دنیا کی کسی چیز کا مطلق احساس نہیں رہتا۔ اس منزل میں خیالات مساواۓ اللہ اس کے احاطہ و شعور سے نکل گئے۔ اس کی زندگی نے دوسرا کروٹ لی، مے خوار بوبت سے اجنبیت کا پردہ اٹھ گیا، آفتابِ حقیقت اس کی آنکھوں کے سامنے سرشارِ محبت پوری شان و شوکت سے جلوہ گر ہے۔ روح فراوانی لذت سے سرشار اور عجب تازگی محسوس کر رہی ہے۔

عاشق بادف کا دل کباب کی طرح بھن کر بوئے اطیف دے رہا ہے جس کی لفاظت سے اس کی قوت شامہ ایسی متاثر ہے کہ اس کی پر کیف حالت بعید از قیاس و افزوں از بیان ہے۔ اس کی زندگی میں نیا انقلاب و نہما ہوا ہے، طبیعت میں

جب عاشقی کی منزلِ ختم ہو جاتی ہے تو عاشق ہی معموق ہو جاتا ہے۔ پھر ایک وہ مقام آتا ہے جو سالک اس مقام پر آ جاتا ہے جسے حدیثِ قدسی میں یہ ارشاد فرمایا:

وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِي شَبَرًا تَقَرَّبَتْ مِنْهُ دُرَاعًا وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِي دُرَاعًا تَقَرَّبَتْ مِنْهُ بَاعْدًا وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِي بَاعْدًا تَقَرَّبَتْ مِنْهُ هُرْوَةً

ترجمہ: جو ایک بالشت مجھ سے قریب ہوتا ہے میں اس سے گز بھر قریب ہو جاتا ہوں۔ جو میری طرف بڑھتا ہے میں دو گزارس کے نزدیک ہو جاتا ہوں۔ جو میری طرف خراماں خراماں آتا ہے میں اس کی طرف دو گزاری وادیٰ محبت میں محبت کو فرائیں ہوتا۔ محبتِ الہی کے سمندر کی امواج کبھی عاشق کو نیچے لے جاتی ہیں اور کبھی اس کی لاتی ہیں۔ بندہ عشق دیکھنے میں حاضر مگر شاہدِ حقیقی کے خیال میں اپنی ہستی سے غائب اور محبویت بحرِ عشق میں ڈال دیتا ہے۔ دونوں چہاں سے بے خبر۔ سوائے خیالی محبوب کے نہ کسی کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور نہ کسی کی بات منتظر ہے۔ جب دو دل محبت اختیار کر کے الفت کے رنگ میں سرتاپا ڈوب جاتا ہے تو اس پر عشقِ الہی غالب آ جاتا ہے۔ زیادتی محبت اور روحانی سے دل ہمیشہ زندہ رہتا ہے پھر اس مخصوص ہستی کے قلب پر حقائق و معارف کا انکشاف ہوتا ہے اور دل کے گوشے میں شیعِ الغثٰ خداوندی کی روشنی چھا جاتی ہے۔ ایسے معلوم ہوتا ہے کہ عاشقِ سونۂ جگہ کا مرتبہ اتنا بلند ہو گیا ہے کہ دوسری دنیا پر چھایا ہوا ہے جسے خدا کی طلب نے عاشق کو مساواۓ حق سے فارغ اور اس کی محبت کے استغراق نے اسے سب بے پروا کر دیا ہے۔

اے شاہزادی تیرے حسن کا بھکاری ظاہری نعمتوں کی کچھ پروانہیں رکھتا۔ تیرے عشق کے سلسلہ میں ہے وہ جملہ تعلقات مساواۃ اللہ سے دست بردار اور لا تعلق ہے۔ وہ تمھارے تعلق رکھتا ہے اور تیری یاد میں مستقر رہتا ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ جس دل پر محبت یار کا غالبہ ہوا سے اغیار سے کیا کام۔۔۔۔۔؟ جو اللہ کا طالب ہو۔ اسے مساواۃ کا رابطہ۔۔۔۔۔؟

لیکن غلبہ محبت زبانی دعوے سے کسی کو نہیں ملتا، یہ اللہ تعالیٰ کا خاص فضل ہے، جس کو چاہے عطا فرمائے، اس کی ذکر خدا کثرت سے کرنا اور اس سے ہمیشہ خوش رہنا

- 1- مراقبہ میں صدق و اخلاص سے مشغول رہنا
- 2- حالتِ ذوق و شوق میں آہ و وزاری اور مناجات کرنا
- 3- دنیا سے حق تعالیٰ کے لیے ترک تعلق کرنا
- 4- یادِ حق میں منہج ہو کر اس کے اعلیٰ مدارج حاصل کرنا
- 5- اس کے بعد سالک کو یہ پانچ باتیں عطا کی جاتی ہیں:

اور البتہ ہم تم کو کسی قدر خوف سے اور بھوک سے اور مال اور جان کے لفستان سے آزمائیں گے۔ کیا لوگوں نے  
بھایا ہے کہ ہم ایمان لے آئے کہہ کر چھوڑ دیے جائیں گے اور ان کا امتحان نہ لیا جائے گا۔  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب خدا کے ہاں کسی بندے کے لیے ایسا مرتبہ مقرر کیا جاتا ہے کہ  
اپنے اعمال صالح سے اس کو حاصل نہیں کر سکتا ہے تو خدا اس کو جسمانی و مالی ابتلاء و مصیبت میں بنتا کر دیتا ہے یعنی یا تو وہ  
اپنے جو جاتا ہے یا اس کا مال صالح ہوتا ہے یا اولاد کو فستان پہنچتا ہے۔ اور پھر خدا سکو صبر عطا فرماتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ اس  
مرتبہ کو پہنچادیا جاتا ہے جو اس کے لیے مقرر کیا گیا ہے۔ (ابوداؤد)

نیز حدیث میں وارد ہے کہ

سب لوگوں سے بڑھ کر انہیا علمہم السلام امتحانات میں بنتا ہوتے ہیں، پھر جوان سے نزدیک تر ہیں، پھر جوان  
سے نزدیک تر ہوں یعنی درجہ بدرجہ (ترمذی)

سالک کے مرشدِ کامل کی محبت میں رہنے کے جہاں اسے اور بہت سے فوائد ہوتے ہیں، وہاں وہ ذکر کے فوائد  
کامیل یقین بھی حاصل لیتا ہے۔ جیسا کہ ارشادِ بانی ہے:

ترجمہ: اور ذکر کرو، بے شک ذکر سے ایمان والوں کو فائدہ پہنچتا ہے۔ (الذالت)

کثرتِ ذکر سے جذبَ محبتِ خداوندی بیدار ہو جاتا ہے محبتِ الٰہی تمام معروکوں میں انسان کی کامیابی کا  
باعث ہوتی ہے وہ تمام دکھوں اور مصیبتوں کو ہنسی خوشی جھیلتا چلا جاتا ہے اور آخر کار وہ محبوبِ حقیقی کے قرب سے  
بانصیب ہو جاتا ہے۔

صحیح حدیث میں ہے کہ:

الْمُرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَ

ترجمہ: آدمی جس سے محبت کرتا ہے اسی کے ساتھ ہوگا۔ (بخاری)

حضرت انسؑ فرماتے ہیں کہ ایمان کے بعد صحابہؓ کو اتنی خوشی کی چیز سے حاصل نہیں ہوئی جتنی اس حدیث  
مبارک سے ہوئی۔ (ترمذی)

اس جہاں فانی سے کوچ کرتے وقت جب حضرت بالاؑ کی الہیہ پریشان ہونے لگیں تو آپ نے فرمایا:

وَاطْرُبَاهُ بِلِقَاءِ الْأَحِبَّةِ

ترجمہ: یعنی اب بڑی خوشی کا وقت ہے کہ اپنے محببوں سے ملاقات ہوگی۔

صحیح حدیث میں ہے کہ:

مَنْ أَحَبَ لِقاءَ اللَّهِ أَحَبَّ اللَّهَ لِقاءَهُ

ترجمہ: جو اللہ سے ملنے کو محبوب رکھتا ہے اللہ اس سے ملنے کو دوست رکھتا ہے۔

ارشاداتِ نبویؐ کے معنوں میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ محبت کی لطیف رفتتوں میں محبت، محبت اور

محبت کا مدد و جرموں جز نہ ہے اور اس کے انوارِ خاموشی کے ساتھ عاشن کے دل میں اثر کرتے چلے جاتے ہیں  
کوہہ اچھی طرح سمجھ رہا ہے اس کی روح میں انساٹِ حقیقی کی اہریں دوڑ رہی ہیں۔ سرشارِ محبت کو کسی سے تعلق  
ایزو برتر کی محبت کی خوشنگوار چاشنی چکھ لیتا ہے وہ ما سوا اوقابِ تو جنہیں سمجھتا۔

گرانقدرِ محبتِ حقیقی کا حامل اور بندہ تسلیم و رضا اپنی عزیزِ حقیقی کو فنا فی الحب کرنے کے بعد میقاتِ الدین  
نوشِ رندِ خرابی ہوتا ہے۔ اور وہ محافظ اسرارِ وفا کے بلند نام سے پکارا جاتا ہے۔ اس پر ظاہر ہو جاتا ہے کہ اللہ جل جلالہ  
مرتبہ محض اپنی ذاتِ عالیٰ مرتبت کے سوا کسی کو محبوب نہیں رکھا۔ جو صین و صاحبِ جمال ہوتا ہے وہ اکثر آئینہ دلی  
رکھتا ہے اس کا آئینہ سے محبت رکھنا آئینہ کی ذات کی وجہ سے نہیں ہوتا بلکہ آئینہ میں وہ اپنا حسن و خوبی دیکھنے کے لیے اس  
دوسٹ رکھتا ہے۔ اس کو آئینہ سے محبت نہیں بلکہ فراوانیِ محبت کی بنا پر اس نے خود کو اپنی پیار اور محبوب سمجھ کر اپنے اللارہ کا مال  
سے محبت کی اب اسے محبت اور محبوب کی حقیقت معلوم ہو گئی۔ حدیث میں وارد ہے:

الْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْمُؤْمِنِ

ترجمہ: مومن مومن کا آئینہ ہے۔

مومن اسماۓ حنفی میں سے اللہ تعالیٰ کا ایک نام ہے، اس لیے حق تعالیٰ عارف کا اور عارف حق تعالیٰ کا  
ہے۔

## عشقِ الٰہی اور مرشدِ کامل

پس جو بھی سالک راہ سلوک ہوا سے چاہیے کہ کسی مرشدِ کامل کا دامن سچائی اور عقیدت سے تھام لےتا کہ وہ اس  
پر اس کے عیوب اور کمزوریاں واضح کرے۔ مرشدِ کامل کی رہنمائی کے بغیر اکثر انسان اپنے آپ کو محسمِ کمال خیال کر  
ہے۔ چونکہ اس طرح وہ اپنے عیوب پر مطلع نہیں ہو سکتا اس لیے وہ اللہ کی طرف رجوع کرنے میں کامیاب نہیں ہوتا۔ وہ  
بھی سالک راہ سلوک ہو، اسے چاہیے کہ اپنے نقائص معلوم کر کے اور سخت سے سخت ریاضت و مجاہدہ کر کے اپنی اصلاح  
کرے اور روحانی ترقی کر کے منزلِ مقصود کو پا لے۔ یہ راستہ بہت دشوار گزار ہے۔ اس میں قدم قدم پر غول بیابانی گراہ  
کرنے کو موجود ہیں جن کے پھندوں سے بغیر پیر کامل کی رہنمائی کے سالک کا بچنا بہت مشکل ہے۔

مرشدِ کامل کی تلقین اور تاثیرِ محبت سے سالک کے دل میں جذبَ محبت پیدا ہوتا ہے اور پھر طلبِ حق میں اس کے  
لیے عزت و آبرو، آرام و آسائش اور دل جان کی بازی لگانا آسان ہو جاتا ہے۔ رازِ حقیقت سے آگاہ ہونے کے لیے  
سالک کو سخت آزمائش کی منزلوں سے گزرنا پڑتا ہے۔ پے در پے امتحان دینا پڑتے ہیں یہ عشقِ الٰہی ہی ہے کہ جس کی وجہ  
سے عاجز و ناتوان انسان ایسے کھنہ امتحانوں کی وادی سے گزرنے کا حوصلہ پیدا کر لیتا ہے کہ جس میں اس کو دل و جان بھی  
بخوبی قربان کرنے پڑ سکتے ہیں۔ یہ جذبَ محبت ہی ہے جو عاشق سے وہ کچھ کر لیتا ہے جس کا عقلِ محتاط کو گمان بھی نہیں ہو سکتا  
ہے۔ جیسا کہ ارشادِ بانی ہے:

محبوب کی غیریت اعتباری کا نام بھی نہیں رہتا۔ انسان کامل ذات الہی کی محبت میں ایسا مستقر ہے جو محبت میں ایسا مستقر ہے جو محبت کامل اور شباب بعد کیا ذکر؟

طالب جلوہ حق، یعنی میں رہتے ہوئے بھی ہر وقت اس ذات بے نیاز کے قریب ہے۔ ایک حال آشنا اور غافل اگر بظاہر کعبہ میں ہی کیوں نہ بیٹھا ہو وہ بجائے قریب ہونے کے دور ہے۔ سونتگان محبت کے دل محبوب کے کیفِ محبت سے مسروار زندہ ہیں۔

بندہ کی صحیح محبت جب ہی بھی جاسکتی ہے کہ اس کے ذکر میں محو اور اس کی آیات کی فکر میں اپنی ہستی اور کل ایسا علم جو اس کے دل و دماغ اور حواس سے متعلق ہے نکل جائے۔ اللہ کے عشق میں کامل و ہی ہے جس کی نظر خودی میں ایسا اور ما سوا کو بھول جائے۔

مرشد کامل کی محبت سے طالب راہ سلوک کے باطن سے انائیت شخصی جو روحاںی ترقی کی راہ میں سب ایقین سے عین ایقین اور اس کے بعد حق ایقین کے درج پر پہنچ جاتا ہے۔ اس کے اندر ایک ایسا جذب و کیف ہے کہ جس سے وہ رسم و رواج بالطہ ملاوں کی بنائی ہوئی رسمی چار دیواری اور زمان و مکاں کی جگڑ بندیوں سے آزاد ہو جائے۔ اس طرح اس کو حقیقی آزادی حاصل ہو جاتی ہے۔

## زابدؤں اور عاشقوں کے مقام میں فرق

زابد ظاہری صفائی رکھتے اور اعلانیہ عبادت کرتے ہیں لیکن علم غیرِ خدا کے رکھنے کی وجہ سے باطنی صفائی سے محروم ہوتے ہیں۔ ان کا دل پیساری کی دکان ہے جہاں سوائے خدائے واحد کی محبت کے ہزاروں دوسرا چیزیں ہو سکتی ہیں۔ اس کے برخلاف اللہ کے مجدد فرقہ عبادت ظاہری سے آرائی نہیں ہوتے لیکن محبت حق سے سرشار، نہایت بلند ذوق اور بے حد بلند پرواز ہوتے ہیں ان کا دل محبت حق کی دولت سے محور ہے اور یہی ان کا اٹالشہ حیات ہوتا ہے۔

عارفان ربانی کہتے ہیں کہ زندگی کی وہ سانس جو بغیر محبت ذاتی باری تعالیٰ ہو، ناکارہ ہے اور کوئی عبادت بھی بغیر محبت کے کارآمد نہیں ہو سکتی کیونکہ ایسی عبادت سے انسان منزل مقصود پر نہیں پہنچ سکتا۔ نظارہ حق کا لالف وہ کیسے اٹھائے ہیں جن کے دل ماسوا اللہ میں مشغول ہوں۔۔۔؟

مولانا روم اپنی مثنوی میں ایک چرواہے کا قصہ نقل کرتے ہوئے رقمطر از ہیں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام ایک سونتگہ دل چرواہے کو جس کے دل میں دریائے محبت خداوندی موجزن تھا اور مرسٹ کے جوش میں اس کی آنکھیں بند تھیں، جذبہ انبساط سے عجب کیفیت طاری تھی اور وہ خود سے بے خبر جذبات محبت کی روشنی ذات باری کی شان میں کچھ ایسی باتیں کہہ رہا تھا جو خلاف شرع معلوم ہوتی تھیں۔ موسیٰ علیہ السلام نے اس خلاف شرع تقریر پر زجر و توشیخ کی۔ مبدأ

لیل ہار گاہ بے نیاز میں عاشق کے جذباتی کلمات پسند تھے۔ ذات واجب کو اپ کا پند و نصیحت کرنا پسند نہ آیا اور جتاب ملاب ہوا۔ مولا ناروم فرماتے ہیں:

آخر کار آنحضرت علیہ السلام کو اسی طرح اظہار جذبات کرنے کی عاشق کو اجازت دینا پڑی۔ پس اس سے یہ

ذات بے نقاب ہوتی ہے کہ ورنگان عشق الہی سے کسی قسم کا تعریض نہیں کرنا چاہیے۔

حقیقت یہ ہے کہ فقیر کی حالت کا اندازہ کرنا ظاہری عقل کے معیار سے باہر ہے کیونکہ وہ فنا فی الذات ہوتا ہے

قدسی میں ہے کہ:

ترجمہ: میرے دوست میری رحمت کی چادر میں پوشیدہ ہیں ان کو میرے سواؤ کوئی شناخت نہیں کر سکتا۔

سوژش عشق خداوندی سے عاشق کی ناپانیدار زندگی اور اس کا عارضی وجود جل کر اکسیر، اس کی حرمت سے نفس کی تمام صفات خبیثہ جل کر خاک سیاہ، اور اس کے نور سے کل جو ارج روش اور روح منور ہو جاتی ہے۔ اس کی آنکھیں جلوہ لیلیم الشان سے بھر پور، اس کا دماغ جلوہ ایز دبرتر سے معمور اور اس کا دل حسن عالم آرکی جلوہ ریزیوں سے ہر دم مست اور دنیا کی فکروں اور آخری رنج والم سے سبکدوش ہو جاتا ہے۔

سالک روحاں کے امور ظاہری و باطنی کی کیفیت کو پیغمبر اکرمؐ سے مردی اس حدیث قدسی سے سمجھا جاسکتا ہے: جب میرا بندہ نفلوں کے ذریعے قرب حاصل کر لیتا ہے تو یہاں تک میں اس سے ماں وس ہو جاتا ہوں کہ میں ہی اس کے کان، آنکھ، ہاتھ، پاؤں اور زبان بن جاتا ہوں وہ میرے ہی کا نوں سے متنا، میری ہی آنکھوں سے دیکھتا، میرے ہی ہاتھوں سے پکڑتا، میری ہی زبان سے بولتا اور میرے ہی پاؤں سے چلتا ہے۔

عبد مقرب بالنوافق کو ان جملہ امور، حرکات بود و باش، رفتار، گفتار وغیرہ کا شعور معمشی حقیقی کے ساتھ اس لیے ہو جاتا ہے کہ حق اس سے انیسیت فرماتا ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ معمود کو عبد سے ہر وقت اُس ہے مگر اس کا شہو و تقرب ادائے زوفل یعنی محبوی الصفات ہونے سے ہوتا ہے۔ اس طرح بندہ صاحب و لایت ہو جاتا ہے۔ یہ مرتبہ بجز فقرائے کاملین کے ظاہر پرستوں کو اس لیے حاصل نہیں ہوا کہ وہ اس عمل و عبادت سے سرتاسری و روزگاری کرتے ہیں۔

جو محبت اپنی ہستی حق کے حوالے کر دے گا اس کو امور مشاغل و ذکر خداوندی سے فرصت نہ ملے گی۔ وہ استطاعت سے زیادہ قادر و ذوالجلال کے فکر میں محور ہے گا اور اپنے پیکر حیات یعنی فضائے ہستی سے گزر جائے گا۔ اس کے معصوم اور محبت سے لبریز دل پر آفتاب حقیقت پوری شان و شوکت سے چکتا ہو انہوں دار ہو گا۔ اس کی رگ رگ میں خیال نور حق بر قی روکی طرح دوڑے گی۔ اس پر صحیح حقیقت ظاہر ہو جائے گی۔ دل و دماغ میں تغیر عظیم پیدا ہو گا۔ وہ خود کچھ نہ رہے گا۔

اس کا نشان بے نیاز، اس کا مکان لامکان، اور اس کی ہستی عین حق ہو گی۔ اس عظیم الشان کامیابی پر اس نادر الوجود، مخصوص مزاج، تصور یہ محبت کے دل سے غیر حق کی عظمت ایسے بہہ جائے گی جیسے سورج کی پیش سے برف کھل کر بہ جاتی ہے۔ اس حالت میں وہ مخلص مخوب رہا وہ حقیقت کل دینی اور دنیاوی مراسم سے چھوٹ جاتا ہے اور شرعاً مذمہ بھی قیود سے

مستغنى ہو کرم فوع القلم ہو جاتا ہے۔

عشق اس حالت "سکر" بـ

عائن اس حالت "ستز" میں اپنے مل افعال کو اللہ تعالیٰ کی جانب سے نصیر کرتا ہے۔ ۱۵ اپنے  
سماحت، بصارت، کلام اور نفس پرستی سے دستبرار ہو کر کل حرکات و سکنات اور افعال اللہ جل شانہ کے پر کردا ہے۔  
نفس اور دنیا و آخرت سے روگروانی فنا فی الذات ہو جاتا ہے۔

جب سالک کو معرفت حق نصیب ہوتی ہے تو اس کے علم میں غیر حق کا وجود ہی نہیں رہتا۔ وہ ملکیٰ و مکنات کو خدا ہی کی حرکات و مکنات سمجھتا ہے۔ پس سالک کو چاہیے کہ اپنی کل صفات کو حق میں فنا کر کے سب ہو جائے۔ انسان میں ایک وصف ہے کہ جس سے دل لگاتا ہے اس کا رنگ اختیار کر لیتا ہے۔ اس لیے سالک کو حاصل کرنے کے لئے دل کو حق سے لگائے۔

دانہ شخص وہ ہے جو اپنے کل افعال و اعمال جو قبل جزا ہیں ان کو آتشِ عشق میں جلا دے۔ یہ تصور کر کر  
نہیں ہوں اور جب میں نہیں ہوں تو میں نے کوئی عمل بھی نہیں کیا اور نہ کوئی عبادت کی۔ سالک کو غور کرنے پر معلوم  
کہ اس کی ذات ذات الہی میں فنا ہے۔

جب محبتِ الہی نے کسی کے دل میں آگ لگادی، جب عشقِ الہی نے سینہ کو گرم کر دیا تو وہ آگِ دم بدم ہے۔  
سینہ کی گرمی میں لمحظہ بہ لحظہ زیادہ ہوتی جاتی ہے بیساں تک کے عشق کا شعلہ اور محبت کی آگ اس کے وجود عارضی کو ہلا کرنا  
ظاہری اعمال سے فارغ کر کے بظاہر تارک الدنیا بنا دیتی ہے۔

اویاء کا وہ مبارک وجود جس کو ہم اسلام معرفت اور محبتِ الہی کا درخشاں آفتاب کہہ سکتے ہیں ایسا پیارا وہ جس کو عامل ظاہری کی حاجت نہیں رہتی کیونکہ عشقان کے دل میں آفتابِ محبت اپنی پوری روشنی سے روشن ہے۔ لیکن اسرار و معارف عوام تو کیا ان کی سمجھ سے بھی باہر ہیں جو خود کو عالم اور عابد کہتے ہیں۔

عالم عابد اور صوفی یہ سب مبتدی را حق ہیں۔ بجز عالم رباني اولیائے کرام کے کوئی مرد را حق نہیں۔ زادہ خنک اور محبت کے دعویدار برادر ان یوسف کی طرح ہیں جنہوں نے آس جناب کی تقدیر نہ کی اور جناب کو چند کھونے سکوں کے عوض نیچ ڈالا۔ زادہ ان خنک کا دل خدا اور اس کے بندگان خاص کی محبت اور جذباتِ عشق سے خالی ہوتا ہے۔ زادہ کی کوئی قدر و منزلت نہیں گوہا اپنے خیالی باطل سے اپنے آپ کو قابل قدر اور مقبول سمجھے۔

زائد خشک، اصلاحِ حق کی خاک یا

پس سالک کو چاہیے کہ اہل ریا اور نفسانی عبادت گا ہوں کوچھوڑ کرو اصلاحِ حق کی خاک پابنے۔ ان کے حلا رادت میں شامل ہو کر خدا کی طلب میں نہایت خلوص و محبت سے اپنی جان و دول اور دنیوی عزت و آبرو کی بازی لگادے یکسوئی اور بیکھتری اختیار کرے کہ عشق کے قمارخانہ میں دوئی اور دورخی چالیں کام نہیں آتیں۔

یوں ہاتھ نہیں آتا وہ گوہر یکدانہ

ا۔ مرشد کو دیکھنے کے لیے خاص نظر اور خاص یقین چاہیے۔ جیسا یقین دل میں لے کر جائیں گے ویسا مرشد ملے گا۔

جیسا کہ عرف عام میں مشہور ہے

”جیسی نیت ہو گی ویسی ہی مراد ملے گی“

کیونکہ قانونِ فطرت یہ ہے کہ ہر چیز اپنی ہی قسم کی چیز کو اپنی طرف کھینچتی ہے۔ چور کو چور، جواریے کو جواریا اور لیک کو نیک اپنی طرف کھینچتا ہے۔

مولانا روم نے اپنی مشنوی میں اس کی مثال دی ہے کہ جس میں کہا گیا کہ دنیا میں ایسے لوگ بھی ہوتے ہیں جو روحانیت کے جھوٹے دعوے کر دیتے ہیں بلکہ ان میں سے کچھ بنت اور اللہ ہونے کا بھی دعویٰ کر جاتے ہیں اور حیرانی کی بات یہ ہے کہ ایسے ہر دعویٰ کرنے والے کو اچھے خاصے پیروکار بھی مل جاتے ہیں۔ اس کی بھی وجہ ہوتی ہے کہ جیسا مرشد ہوتا ہے ایسے ہی خیالات کے مرید اسے مل جاتے ہیں کیونکہ ہر چیز اپنی قسم کی طرف کشش کرتی ہے۔

مرشدِ کامل کوں ہو گا اور وہ کوں سی چیز ہے کہ جس سے ہم کسی شخص کی روحانی پادر کا پتہ چلا سکیں۔ ہم نے برسوں اس امر پر کوشش کی کہ ایسا کوئی پیمانہ وضع ہو جائے کہ جس پیمانے سے ہم کسی شخص کی روحانی پادر کا پتہ چلا سکیں۔ اس حوالے سے جو ہمارے مشاہدے اور مطالعے میں طریقہ آیا ہے وہ یہ ہے۔

جب بھی آپ کسی روحانی شخص کے پاس خلوصِ دل کے ساتھ جائیں گے تو اس کے پاس کچھ دیر بیٹھنے کے بعد آپ کو ایک عجیب سار روحانی کیف محسوس ہونا شروع ہو جائے گا۔ روحانی شخص کی قربت میں جانے کے بعد مسائلِ حیات سلیمانی گلتے ہیں اور شاہراہِ حیات پر خاروں کی جگہ گل بکھر نے لگتے ہیں۔ انسان بدیہی طور پر محسوس کرتا ہے کہ اس کی زندگی آسانیوں سے ہمکنار ہونا شروع ہو گئی ہے۔ بہر حال ہر بندے کی اپنی ایک اندر وہی کیفیت ہے جس سے وہ کسی کی روحانی پادر کا اندازہ کر سکتا ہے۔

جب ہم اسلام کے نظامِ روحانیت کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس میں ہمیں یہ بات نظر آتی ہے کہ اسلام کے روحانی نظام میں مرشدِ کامل کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ اسلامی عرفاء کا کہنا ہے کہ جس کو مرشدِ مان لیں اس کو دل سے مانیں، اپنے پرانے خیالات اور علم کا مقابلہ اس سے نہ کریں ورنہ آپ کو خاص فائدہ نہ ہو گا۔ زیادہ علم پڑھے ہوئے لوگ اس لئے رنگ میں رنگ لیتا ہے۔ ایسا شخص ہی مرشدِ کامل کہلانے کا حق دار ہے۔

یہ الگ بات ہے کہ مرشدِ کامل کا لمنا ایک بہت بڑی خوش نصیبی ہے اور کہا جا سکتا ہے کہ ”ایں سعادت بزور بازو نیست“

مرشدِ کامل سے صحیح معنوں میں فیض یاب ہونے کے لیے ضروری ہے کہ مرید کا یقین مضبوط ہو۔ کمزور یقین اور چھوٹی سوچ رکھنے والے کسی مرشد کریم سے فیض یاب نہیں ہو سکتے۔ یہی وجہ ہے کہ حکما اور عرفاء کا یہ متفقہ فیصلہ ہے کہ ”یقینِ کامل ہی مرشدِ کامل ہوتا ہے۔“

## مرشدِ کامل

### روحانیت اور مرشدِ کامل

اسلامی تصوف، ہندو جوگی اور بدھ ازم کے سب سکول یہ بات کہتے ہیں کہ:

”گرو ہن گیان نہیں ملتا۔“

اسلام کے نظامِ روحانیت میں مرشد کو مرکزی حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ اگر کسی کو صحیح مرشد مل جائے تو پھر اس کے سفر سلوک کی منزیلیں بہت آسان ہو جاتی ہیں۔ مرشد خود اسے درجہ بدرجہ ترقی کرتا اور ہنسائی کرتا چلا جاتا ہے۔ اسے مرید کو مزید کسی اور طرف دیکھنے کی ضرورت نہیں رہتی۔ ہر مرشد کی اپنی اپنی روحانی طاقت ہوتی ہے۔ کامل مرشد اسے کام جایگا جو مرید کو کچھ وقت کے بعد اپنے جیسا بنایتا ہے۔ اور مرید میں بھی یہ صلاحیت پیدا ہو جاتی کہ وہ دوسرے خاص مریدوں کو اپنے جیسا بنائے۔

اصل بات یہ ہے کہ جب یقین کسی شخص کے اندر رج بس جاتا ہے اور وہ شخص جو بڑے یقین کا مالک، سچا، لالہ سے پاک، کھرا، اور Pure ہو جاتا ہے تو پھر وہ جس سے بھی ملتا ہے اور جس پر بھی اپنی نگاہ خاص ڈالتا ہے وہ اسے اپنے رنگ میں رنگ لیتا ہے۔ ایسا شخص ہی مرشدِ کامل کہلانے کا حق دار ہے۔

یہ الگ بات ہے کہ مرشدِ کامل کا لمنا ایک بہت بڑی خوش نصیبی ہے اور کہا جا سکتا ہے کہ

”مرشدِ کامل سے صحیح معنوں میں فیض یاب ہونے کے لیے ضروری ہے کہ مرید کا یقین مضبوط ہو۔ کمزور یقین اور چھوٹی سوچ رکھنے والے کسی مرشد کریم سے فیض یاب نہیں ہو سکتے۔ یہی وجہ ہے کہ حکما اور عرفاء کا یہ متفقہ فیصلہ ہے کہ

اس لیے ضروری ہے کہ انسان مرشدِ کامل کو تلاش کرنے سے پہلے اپنے یقین کو مضبوط کرے۔ اگر کوئی مرشدِ کامل کا متنالاشی ہو مگر اس کا ذہن بیکوک و شبہات کی آجائگا ہے تو پھر اسے مرشدِ کامل میں نقص نظر آ جائیں گے یا کچھ بھی نظر نہیں آئے

اس سے چھریاں گزارنا، ہوا میں اڑنا) استاد سے سکھے جائیں تو یہ زیادہ لیکنی اور آسان راستہ ہے۔ دراصل یہ چیزیں متعددیں ہیں لیکن ایک انسان سے دوسرے میں آتی ہیں۔ یقین کامل بھی متعددی ہوتا ہے، اسی چیز کو ”جگ“ لگانا بھی کہتے ہیں۔ یقین روحا نیت سے دوسروں میں منتقل ہوتی ہیں۔ یہی چیز اسلام کے خانقاہی نظام کی بنیاد ہے۔

## ایک دلچسپ و صاحبی مثال

ہندوستان کے کسی بزرگ کے پاس ایک شخص حاضر ہوا اور عرض کیا: حضرت نما ہے اللہ کی محبت بڑی پر لطف تھی ہے۔ مجھے بھی اللہ کی محبت میں کامل کر دیں تاکہ ہر شے کی محبت سے بے نیاز ہو کر اور ہر محبت سے رشتہ توڑ کر لس اللہ تعالیٰ سے محبت کرنے لگوں اور اسی کا ذکر کرتا رہوں۔ وہ بزرگ آنے والے کی طلب صادق پر اس سے پوچھنے لگے کہ تھے اپنے گھر میں کس چیز کے ساتھ سب سے زیادہ محبت ہے؟ وہ بولا اور تو کوئی چیز اتنی محبوب نہیں، ہاں ایک بھینس ہے جو مجھے پکھے ہیں اور لفظوں کے علموں کا وہ ان لوگوں سے زیادہ ہی عالم ہو پکھے ہیں۔ اس کی آنکھیں ایسی ہیں، ابتساب سے زیادہ اچھی لگتی ہے۔ اور پھر بھینس کی صفات بیان کرنے لگا کہ اس کا رنگ ایسا ہے، اس کی آنکھیں ایسی ہیں، اس کی دم ایسی ہے، اس کی نانگیں ایسی ہیں، وہ اتنا دودھ دیتی ہے، ہر روز اسے نہلاتا ہوں، اس کا خیال رکھتا ہوں وغیرہ، انہوں نے اسے مزید کر دیا تو کہنے لگا، مجھے اس بھینس کو دیکھ کر سکون ملتا ہے، جی چاہتا ہے ہر وقت اسے دیکھتا، انہوں نے اس کو چند ضروری ہدایات دے کر گھر واپس بھیج دیا اور فرمایا کہ رہوں۔ وہ بزرگ فرمانے لگے بس تیرا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ اس کو چند ضروری ہدایات دے کر گھر واپس بھیج دیا اور فرمایا کہ تین چار ماہ بعد میرے پاس دوبارہ آنا۔ انہوں نے اسے کہا کہ نماز روزہ کی پابندی کے ساتھ اللہ اللہ کرتے رہنا اور بطور ناص سمجھا دیا کہ اس بھینس کو بھی تکتے رہنا اور ہر وقت اس کا تصور کرنے رکھنا یہاں تک کہ تمہیں اور کوئی چیز یاد نہ رہے۔

وہ شخص گھر چلا گیا اور حسب حکم یہی معمولات پابندی کے ساتھ جاری رکھے۔ تین چار ماہ بعد دوبارہ بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوا اور دروازے پر کھڑے ہو کر اندر آنے کی اجازت چاہی۔ بزرگ فرمانے لگے۔ سنا! تمہاری محبت کا کیا حال ہے؟ عرض کرنے لگا حضرت! میں تو بھینس میں ہی غرق ہو گیا ہوں، مجھے ہر وقت اس کی یاد رہتی ہے۔ بزرگ نے دیکھا کہ اس کی حالت بہتر ہو رہی ہے تو دوبارہ مزید ہدایات دیں اور واپس بھیج دیا۔ اس کو سمجھنیں آرہی تھی اور حیران و پریشان تھا کہ وہ تو اللہ کی محبت میں راست ہونے آتا ہے اور بزرگ بھینس کے ساتھ محبت کرنے کی ہدایت کر کے واپس بھیج دیتے ہیں۔ لیکن ان کے حکم کے مطابق تیرسی مرتبہ پھر چار ماہ بعد حاضر ہوا۔ اس دوران بھینس کے ساتھ اس کی محبت میں بہت اضافہ ہو چکا تھا۔ آتے ہی دروازے پر بزرگ نے پوچھا بتاؤ اب کیا حال ہے؟ کہنے لگا۔ اب کائنات میں دو ہی چیزیں ہیں: میں ہوں یا میری بھینس، باقی کچھ نہیں۔ انہوں نے یہ سنا تو یہ سمجھ کر کہ اسے ابھی تک اپنا آپ نہیں بھولا سے پھر بھیج دیا۔ اور کچھ عرصہ بعد جب چوتھی بار وہ آیا تو کہنے لگا، میں دروازے سے اندر کس طرح داخل ہوں؟ میرے سینگ دروازے سے اٹک رہے ہیں بزرگوں نے دیکھا کہ اب یہ محبت میں کامل ہو گیا ہے تو انہوں نے اسے بلا یا اور سینے سے لگا کر ایک توجہ کی۔ وہ فرائض کی ادائیگی کے ساتھ اللہ کی یاد اور تجد وغیرہ کا تو پہلے بھی پابند تھا۔ اب اس کے حال کو بدل دیا۔ اسے بھینس بھول گئی اور عشقِ الہی میں کامل ہو گیا۔

کے سانچے میں ڈھلتی جاتی ہے اور پھر بالآخر بیر و نی خصیت بھی تبدیل ہونے لگ جاتی ہے۔ مولانا رام اس چیز کی مثال اپنی شاعری میں دیتے ہوئے فرماتے ہیں: میں یہ جنم نہیں جلوگوں کی لالا، اس مقبول نظر آتا ہے بلکہ میں وہ ذوق شوق ہوں جو مریدین کے قلوب میں میرے کلام اور میرے نام سے جوں مارتا۔ کے پارے میں کوئی شک نہ رکھنا، اس سے Impress ہونا اور اپنے علم سے اس کا مقابلہ نہ کرنا، یہ چیزیں اسلام (Allam) روحا نیت کا جزو ہیں۔

خود سے اور ذکر واذکار کر کے روحا نیت کو پانے کے بجائے کسی مرشد کے لائے لگنے کا ”شارٹ کٹ“ رہا، آسان اور فائدہ مندرجہ ہے کیونکہ زندہ مثال سامنے ہو تو انسان جلدی سیکھتا ہے اور حوصلے میں بھی رہتا ہے۔ یاد رکھیں کہ اس روحا نیت لفظی علموں یا سائنسی اور نفسیاتی علموں میں موجود ہوتی تو مغرب کے ملکوں میں سب لوگ کامل ہو جاتے، سارے لفظی علم یہ لوگ وہاں لے جا چکے ہیں۔ ہندوؤں اور بدھ مت والوں کا سارا لفظی علم وہ اپنے کمپیوٹر ووں میں اسی پکھے ہیں اور لفظوں کے علموں کا وہ ان لوگوں سے زیادہ ہی عالم ہو پکھے ہیں۔

مگر روحا نیت یقین کامل Faith کا نام ہے جس میں توکل با خدا سب سے اہم ہے جو ان کے پاس ہے اور ان کو سمجھ بھی نہیں آرہا۔ اس لیے آپ بھی پیروں میں لفظی علموں کو زیادہ تلاش نہ کریں، گوئیں اس میں بھی پکھو دیکھو معلمات ضرور ہوں گی۔ پیری مریدی میں یہ سمجھنے والی بات ہے کہ مرید اگر حوصلے والا ہے تو پیر سے بعض اوقات مرہبی اور پچلا جاتا ہے۔ اس کی سیدھی سی مثال اسلامی تصوف میں جناب شیخ عبدال قادر جیلانی، شیخ ابو الحسن خرقانی ہیں پھر اس کی اور بھی بہت سی مثالیں موجود ہیں۔

تصور متاثر ہو کر اندر رکھنے کے بعد پیوند کی طرح کام کرتا ہے لیکن خیال رکھیں کہ کسی مبذوب کا تصور اندر رکھنے سے آپ بھی مبذوب بنتے چلے جائیں گے اور لاچی اور بھوکے پیر کا تصور آپ کو بھی لاچی اور بھوکا بنادے گا۔ اور بھی بہت کچھ ہو سکتا ہے، عقل مند کے لیے اشارہ کافی ہے۔

انسان خصوصاً سالک کی اندر وی خصیت بڑی لطیف ہوتی ہے جس سے متاثر ہو، وہی رنگ اختیار کر جاتی ہے استاد سے سیکھنا بہتر اور آسان بھی ہوتا ہے خصوصاً صحیح استادیل جائے توبات بڑی آسان ہو جاتی ہے کیونکہ پھر شاگردوں (مریدوں) کے سامنے ایک عملی مثال ہوتی ہے۔

اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ کئی دفعہ پڑھی ہوئی بات بھی انسان بھول جاتا ہے مگر استاد سے سنی ہوئی بات پکی یاد رہ جاتی ہے۔ استاد سے سیکھنے میں یہ بھی یاد رکھیں کہ اس کے سکھانے کے طریقے اور نظام پر بھی آپ کا اعتقاد ہو تو نتیجہ جلد ملتے ہیں۔ اگر آپ کو کوئی تھوڑا بہتر پیریل جاتا ہے تو اس پر پورا بھروسہ کریں۔ عجیب بات یہ ہوتی ہے کہ اگر آپ اس پر پورا بھروسہ کرتے اور اسے بڑا روحانی سمجھتے ہیں تو وہ آپ کے اعتقاد کی طاقت کی مدد سے اور کچھ اپنی روحا نیت سے واقعی اسی قابل بن جاتا ہے۔ پھر وہ آپ کو پورا فائدہ دے گا، چاہے آپ کے دوسرے ساتھیوں کو نہ دے سکے۔

روحانی معاملوں میں استاد کی بڑی اہمیت کی ایک وجہ یہ (جیسے فاصلے پر چیزیں دیکھنا، دوسری جگہ موجود ہونا، جسم

لوگوں نے پوچھا حضرت! کیا معاملہ ہے؟ ایک سال تو آپ اس کو بھیں کی محبت میں فنا کرتے۔ اسے اللہ تعالیٰ کی محبت میں گم کر دیا۔ انہوں نے فرمایا ”پہلے ضروری تھا کہ اس کا تعلق محبت بھیں کے ساتھ کیونکہ اسے اس وقت اسی سے محبت نہیں۔ میں نے چاہا کہ اسے اسی محبت میں پکادوں، پھر اتنا پکایا کہ محبت کامل اور جب تمام تقاضا ہائے محبت پورے کر دیئے تو اسے اب محبت کے منتها ہے کمال تک پہنچانا تھا سو پہنچا دیا۔ فرق صرف تبدیلی کا تھا۔ پہلے بھیں کی محبت میں فنا ہو چکا تھا۔ اب محبت کی ڈوری کو ادھر سے کاٹ کر ادھر لگادیا تو وہ خدا کی محبت کاں کامل ہو گیا۔ میں نے تو صرف ڈوری بدلتی ہے باقی محبت و ریاست تو اس کی اپنی تھی۔



## روحانیت اور ارتکاز

دنیا کے جتنے مذاہب ہیں ان میں روحانیت کے حصول کا ذریعہ ارتکاز ہی رہا ہے مگر یہ بات انہوں نے راز کی طرح مخفی رکھی تاکہ کسی نااہل کے ہاتھوں میں یہ تواریخ آئے تاکہ کوئی بیگناہ نہ مارا جائے یعنی کسی نادان کو دین کے طور پر بلاک نہ کر دے۔

یہاں یہ سوال سامنے آتا ہے کہ اس ارتکاز کو سب سے پہلے کس نے مذہب کی دنیا میں دریافت کیا تاکہ ہم ارتکاز کو اس مذہب کی پراپرٹی کہہ سکیں؟

اس کا جواب یہ ہے کہ کیا کوئی یہ بتا سکتا ہے کہ کچھ کو سب سے پہلے دین کا حصہ کس نے قرار دیا تھا؟ اسی طرح ہزاروں سچائیاں ہیں جو جملہ مذاہب کا حصہ ہیں مگر کسی مذہب کی پراپرٹی بھی تصور نہیں کی جاسکتیں۔ اسی طرح یہ بھی ایک سچائی ہے جو آفاقیت کی حامل ہے جس پر کوئی خاص مذہب اپنا استحقاق نہیں جتنا سکتا۔ ہم زیادہ سے زیادہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ یہ سچائی جناب آدم علیہ السلام اپنے ساتھ لائے تھے اور ان سے وراثت میں اولاد کو یہ ارتکاز ملا کیونکہ ہم اپنی قدیم میں جھانک کر دیکھتے ہیں تو ہمیں جناب نوح سے ارتکاز کے شواہد ملتے ہیں مگر اس کی واضح تصویر جناب ابراہیم علیہ السلام کے زمانے میں نظر آتی ہے اور جناب موسیٰ علیہ السلام کے بعد تو سارے مذاہب کی تبلیغ کا مرکزی نقطہ یہی ارتکاز رہا ہے۔ اس نے اول ڈینیٹا منٹ (Old Testament) میں جناب موسیٰ علیہ السلام کے بعد ارتکاز کے واضح شواہد ملتے ہیں۔

اسی طرح دنیا کے دیگر مذاہب جیسے ہندو ازم ہے، زرتشت ہے، بدھ ازم ہے، جین ازم ہے، ان میں ارتکاز کو بڑی اہمیت حاصل رہی ہے کیونکہ اس زمانے کی مقدس کتابوں میں یوگ دیا (آسمانی قتوں کی ملاقات کا علم) پرانا یام (حصول روح) گیان دھیان جیسی اصطلاحات کو ہرچچہ جانتا ہے۔ آگ پر ارتکاز (جس پر شمع بنی کی بنیاد ہے) زرتشت کے ہاں واضح نظر آتی ہے۔ سوچ پر ارتکاز (جس پر شمس بنی کی بنیاد ہے) ہندو دھرم میں واضح نظر آتا ہے۔ یکسوئی اور مراتبے (جسے حضورِ قلب کہتے ہیں) بدھ ازم کا آج بھی حصہ ہے۔ ”ارتکاز“ کے اس قدر اہم ہونے کی وجہ یہ ہے کہ روح کی قتوں

تو تمل جاتی ہے۔ کیونکہ نفس کی موت ارتکاز ہے اور نفس سے مقبوضہ قوتوں کو واپس لینے کا واحد ریعہ بھی ارتکاز ہے یعنی ارتکاز جس عضو سے بھی متعلق ہو گا اس کی قوت واپس مل جائے گی۔  
اس علم کا مأخذ کیا ہے اس پر بعد میں روشنی ڈالی جائے گی۔

جملہ روحانی علوم کی بنیاد اس ارتکاز کے کیلے پر استوار ہے۔ قدیم عامل اور ماہرین روحانیت اس بات کو بہت پہلے سمجھ گئے تھے کہ نفس کو تاخیر کرنے کا واحد ریعہ ارتکاز ہے اور باقی جو مشقتیں ہیں اس ارتکاز کے حصول کے لیے ہیں۔ اب دیکھیں ہمارا اسلامی علم العمليات بھی اسی کیلے پر بنایا ہے۔

## علم العمليات

اصل قوت ارتکاز کی ہے جسے یکسوئی بھی کہتے ہیں۔ یہی چیز ہی قوت و طاقت کا سرچشمہ ہے۔ اب جس کا جی چا ہے وہ جس چیز پر ارتکاز کرے یعنی چا ہے تو آیات پر ارتکاز کرے یا چا ہے تو لغو بے ہودہ فقوروں پر کر لے۔ ہر صورت ارتکاز سے قوت ضرور مل جائے گی۔

یہی وجہ ہے کہ ہم بنگال کے جادو، مصر کے جادو، افریقہ، روم، ہندستان کے جادوگروں کے قائل ہیں اور ساتھ ہی قرآن مقدس نے بھی جادو کے اثرات کی نفی نہیں فرمائی۔ ویسے تو جادو کی کئی اقسام ہیں مگر سب کے حصول کا ذریعہ یہ ارتکاز ہے۔ ہم جادو کے اثرات کی شرعی توجیہ اس صورت میں کر سکتے ہیں کہ ہم اسے ارتکاز سے وابستہ کر کے نفس کا ایک قوی ترفل قرار دیں۔ ورنہ کلام پاک اور جادو میں فرق باقی نہ رہے گا اور کہانت اور جادو کو انبیاء علیہ السلام کے مجذات سے ممتنع نہیں کیا جائے گا کیونکہ افعال و خوارق میں یکسانیت کا پہلو اتنا غالب ہے کہ عوام نے بھی خود اننبیاء علیہ السلام کو جادوگر سمجھا۔ اس سے ماننا پڑے گا کہ اصل قوت ارتکاز کی ہے۔

اگر کسی نے زبان کو آوارہ لغويات سے روک دیا اور ایک مخصوص لفظ یا عبارت پر مرکوز کر دیا تو نفس زبان کو قوت عطا کر دیتا ہے۔ اس ارتکازِ لسان کو علم العمليات کہتے ہیں۔

جس تو یہ ہے کہ ارتکازِ لسان ہی قوت کا سرچشمہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ علم العمليات کے ماہرین حروف تہجی کی زکوٰۃ نکالنے کی سفارش کرتے ہیں کہ مبتدی کے لیے ضروری ہے کہ سوا لاکھ مرتبہ الف الف، با، با، ہجیم ہجیم پڑھے اس سے زبان میں اثر پیدا ہو جائے گا۔ اور ماہرین علم العمليات نے تو پورے کلام پاک کو جادوٹونے کی کتاب بنادیا ہے کہ فلاں آیت ”حب“ کے لیے ہے، فلاں ”بغض“ کے لیے، فلاں آیت تاخیر کے لیے ہے، فلاں آیت فلاں مرض کے لیے وغیرہ وغیرہ۔ لیکن اصل بات ارتکاز ہے۔ ہاں یہ بات ہے کہ اگر ارتکازِ لسان کلام مقدس کی آیات پر کر لیا جائے تو عبادت کی عبادت بھی ہے اور ارتکاز کا ارتکاز بھی ہے کیونکہ کلام پاک کی تلاوت بھی عبادت ہے۔

اگر کسی منتروں غیرہ پر ارتکاز کر لیا جائے تو نفع بخشن وہ بھی ہے یعنی قوت کا حصول اس سے بھی ممکن ہے مگر ہے گناہ کیونکہ لغويات پر ارتکاز ہو رہا ہے۔ مگر ارتکاز کی قوت سے انکار کرنا ممکن نہیں ہے۔ اس طرح ارتکاز کا ایک اور شعبہ ہے جو

کا انحصار نفس کی تاخیر پر ہے اور نفس کی تاخیر کے حوالے سے ارتکاز سب سے زیادہ زودا تر چیز ہے۔  
نفس ”ارتکاز“ کو ہر قاتل سمجھتا ہے وہ یہ چاہتا ہے کہ زبان کچھ کھتی رہے، دماغ کچھ اور سوچے، کان اس کے علاوہ سنے اور آنکھ دوسرا چیز دیکھے۔

مثلاً ایک شخص مصروف نماز ہے، زبان الحمد پڑھ رہی ہے اور دماغ انارکلی میں مڑگشت کر رہا ہے، کان باہر بجھنے والے ریکارڈ کو سن رہے ہیں اور آنکھ بیقرار رہے، کبھی سجدہ گاہ کو دیکھتی ہے، کبھی بند ہو جاتی ہے، کبھی سامنے والی دیوار پر دوڑتی ہے۔ جسم ہے تو قیام و قعود کی ایکسر سائز کر رہا ہے اور شعور کو اس وقت پتہ چلتا ہے جب نفس اختتامِ نماز کا اعلان کرتا ہے اور پھر مسجد سے بھاگنے کا حکم دیتا ہے۔

اب اس نفس صاحب کی شرارت دیکھیں کہ اس نے کس طرح ایک پنچھ سے دس کا ج کر لیے ہیں، ایک تیر سے

## ارتکاز

نفس کو زیر کرنے کا واحد عمل ارتکاز ہے کیونکہ یکسوئی اور ارتکاز ایک طرح کی پابندی ہے اور پابندی نفس کی موت ہے۔ اب اگر کوئی صاحبِ دل حوصلہ پیدا کرے کہ اس سے جزوی آزادی سلب کر لے تو پھر یہ رشوٹ دیتا ہے اور آزادی کو سلب نہیں ہونے دیتا یعنی کوئی شخص کسی عضوِ بدن میں ارتکاز پیدا کرنے کے درپے ہو جاتا ہے تو یہ اس عضوِ بدن سے متعلقہ فوائد کو رشوٹ میں دے کر آزادی بچاتا ہے۔

مثلاً کوئی شخص ایک طویل عرصے تک آنکھ کو آوارہ گردی سے بچا کر ایک نقطے پر مرکوز کر دیتا ہے یا شیعیتی کرتا ہے تو نفس اپنی مقبوضہ قوت ”تومی نظر“ دیکھا پنی آزادی بچالیتا ہے اور انسان پینا نرم (Hypnotism) کے کارنا موں میں الجھ کر رہ جاتا ہے۔ کیونکہ آنکھ کو ایک نقطے پر مرکوز رکھنے سے نفس کو بڑی اذیت ہوتی تھی اس لئے اس نے یہ قوت چشم اسے دیکھ خرید لیا اور مجبور آسے انسان کے ساتھ سمجھوئہ کرنا پڑا اور یہ قوت دینے کے باوجود کوشش کرتا ہے کہ یہ قوت انسان کے پاس بھی رہے لیکن تصرف اس کا رہے۔

اس بات سے یہ سبق ملتا ہے کہ کسی کے تھیر العقول کارنا سے دیکھ کر اسے ولی اللہ یا نبی نہیں مان لینا چاہیے یہ تو اس کی اپنی قوتیں ہیں جو کارنا سے دکھاری ہیں۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ یہ کام سارے لوگ نہیں کر سکتے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اکثر لوگوں نے اپنی تنہ کم نظر نفس کو بہبہ کر رکھی ہے جب کوئی انسان کسی مقبوضہ قوت کو واپس لیتا ہے تو یہ قوت بھی آجائی ہے۔ آج کے اس ترقی یافتہ دور میں اس حقیقت سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ علم پینا نرم جس کی بنیاد ارتکاز پر ہے تو اب پینا نرم کو کھیل تماشے سے آگے سر جیکل میدان تک وسعت دی گئی ہے اور کراچی میں ایک شخص نے بینک سے چیک کیش کروانے والے کو پینا ناٹائز Hypnotise کر کے لوٹ لیا۔ انہی وجہات کی بنا پر آج برطانیہ میں مسکریزم Mismyrism پر قانونی طور پر پابندی عائد ہے۔ یہ سب امور بتارہ ہے ہیں کہ ارتکاز نظر سے انسان کو ایک بہت بڑی

ہاتھ سے متعلق ہے اس کا نام ہے "علم التوعیذات۔"

## علم التوعیذات

یہ علم جدید دور میں متعارف ہوا ہے، اس کی بنیاد بھی ارتکاز پر ہے اور اس سے مادی چیزوں کو ذہن کے تصور سے استعمال کیا جاسکتا ہے۔ اور اس کا مظاہرہ یہاں تک ہوا ہے کہ روی پیر اس کا لوجز نے تو میزاں وغیرہ بھی ذہن سے کنٹرول کر کے ٹارگٹ پر پہنچائے ہیں۔ اس لئے یہ علوم روی یونیورسٹیز میں بھی پڑھائے جا رہے ہیں۔

## اورائے نفسیات (پیر اسایکالوجی)

کچھ لوگ آیات یا آیات کے اعداد پر ارتکاز کر لیتے ہیں اور وہ علم التوعیذات کے ماہرین بن جاتے ہیں۔ دھرم کے توعیذات کو جنت کہتے ہیں یعنی ہاتھ سے لکھے جانے والے اثر انگیز نقوش کو جنت کہتے ہیں، اور زہان جانے والے اثر انگیز نقوشوں کو منتر کہتے ہیں، اور ٹونے ٹونے کو منتر کہتے ہیں یعنی ہندو عملیات جنت منتر تنزہ میں پاکستان میں جنتیوں کا وجود بتارہا ہے کہ ہندو اثرات اب بھی موجود ہیں۔ اس پر بہت کچھ لکھا جاسکتا ہے گرفتوالیں پیش نظر ترک کر رہا ہوں۔

## بلور بنی CRYSTALLO MANCY

یہ ایک علیحدہ علم ہے جس میں بلور کا ایک گولہ لے کر اس پر ارتکاز کیا جاتا ہے اور اس میں مستقبل دیکھا جائے۔ دنیا کا مشاہدہ کرتا ہے۔ اس دور میں اس کے واقعات کسی سے پوشیدہ نہیں ہیں۔ یہ بھی ارتکاز ہی سے حاصل ہوتی ہے۔

## ٹیلی پیشی

اسے خیال خوانی بھی کہا جاتا ہے۔ اس کے حصول سے انسان دوسروں کے دماغ میں اتر سکتا ہے یعنی دوسرے کے دماغ کی زمین میں اپنے خیالات کاشت کر سکتا ہے۔ سیکڑوں ہزاروں میل دور تک اپنے پیغامات دوسروں تک پہنچا سکتا ہے۔ اس علم پر مارکیٹ میں بیسوں کتب Available ہیں جن سے استفادہ ہو سکتا ہے۔ یہ قوت بھی ارتکاز کی وجہ سے انسان اپنے نفس سے حاصل کرتا ہے یعنی اس کی مشقیں بہت مشکل ہیں مگر اڑاثت بہت بہتر ہیں۔

اس میں شمع بینی کی جاتی ہے۔ جس دم تو ایک مشہور و معروف علم کا سرچشمہ ہے یعنی یوگا کی جملہ ورزشیں اس ٹیلی پیشی میں معاون ہیں۔ اس لئے یوگا کے ماہرین کا کہنا ہے کہ اگر جس دم کو تصور سے نکال دیا جائے تو پھر تصور میں اثر پذیر رکھنے والا کچھ نہیں بچتا یعنی پھر تصور بیکار ہے۔ اگرچہ یہ دعویٰ باطل ہے کیونکہ یہ چیزیں بنیادی طور پر تصور کی ہیں اس لئے ان کا اس پر دعویٰ باطل ہے۔ مگر اس بات سے یہ ماننا پڑتا ہے کہ ارتکاز اعضاء و حواس سے قوتیں حاصل کی جاسکتی ہیں اور ارتکاز ہی انسان کو بظاہر وہی بنا دیتا ہے۔

قارئین! آپ نے علیحدہ علیحدہ اعضاء و حواس کے ارتکاز سے حاصل ہونے والی قوتیں کا اندازہ کر لیا ہے، اب خود سوچیں جن لوگوں نے مکمل اعضاء و حواس پر ارتکاز کر لیا ہو ان کی قوت کیا ہو گی؟ میں سمجھتا ہوں کہ اگر انسان ارتکاز گکی حاصل کر لے اور نفس کی مقبوضہ قوتیں اس سے مکمل طور پر چھین لے تو پھر وہ کائنات پر متصرف ہو سکتا ہے۔

## پتی بنی TASSO GRAPHY

یہ علم ایسا ہے کہ چائے کی پیالی میں جو چائے کی پتی رہ جاتی ہے اس پر ارتکاز کر کے مستقبل کے حالات جاتے ہیں اسی طرح مسٹر ناسٹروڈ اس ایک پیالے میں کوئی محلوں ڈال کر اس پر ارتکاز کیا کرتا تھا اور اسے اس میں نظر آتا تھا اور اس کی ایک ہزار پیشگوئیاں آج پوری دنیا میں مشہور ہیں۔ پراسرار علوم

ریاضتِ نفس سے ہر نامکن ممکن بن جاتا ہے کیونکہ جب نفس مسخر ہو جاتا ہے تو ہر چیز امکان میں آ جاتی۔ تنجیمِ نفس سے وہ قوتیں جو نفس نے چھپا رکھی ہوتی ہیں وہ اپس مل جاتی ہیں اور یہی پراسرار علوم کہلاتے ہیں۔ کیونکہ انسان خالق کی وہ تجھیق ہے کہ جسے خود خالق "فی احسن تقویم" کہتا ہے کہ یہ وہ عظیم خلقوں ہے کہ اس کا قوام ہی بہترین ہے۔ اللہ نے انسان کو حسن تخلیق کا شاہ کار بنا کر بھیجا ہے اور اس ظاہری انسان کے پردے میں سیکڑوں باطنی قوتیں کا خزانہ بھر دیا ہے اور اس عظیم خزانے پر انسان نے خود ایک سیاہ ناگ بٹھا رکھا ہے جس نام نفس ہے اور اسی نے سبھی قوتیں دبارکھی ہیں اور خود انسان کو بھی خبر نہیں ہونے دیتا کہ اس کے اندر کتنے دفاتر موجود ہیں۔

نفس کی پہلی اور آخری خواہش ہوتی ہے کہ ان قوتیں پر مکمل قبضہ اسی کا ہو اور ان قوتیں کے استعمال کی اسے کمل آزادی حاصل رہے۔

ناف ہوتا ہے۔ اس لئے روحانی اعمال کی منزل چاہے جو بھی ہواں کا آغاز قیامِ ارتکاز سے ہوتا ہے۔

اسلام سمیت جملہ مذاہب کی روحانیت کا پہلا سبق قیامِ ارتکاز کا ہوتا ہے اور قیامِ ارتکاز کے بغیر روحانیت سیکھنا ایسا ہے جیسے کوئی حروفِ تجھی کے بغیر تعلیم حاصل کرنا چاہتا ہو۔

قیامِ ارتکاز اصل بنیاد ہے جس پر آپ روحانیت کی عمارت کھڑی کر سکتے ہیں۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ آپ عمارت لکھنی اونچائی پر لے جانا چاہتے ہیں اب یہ خود سوچ لیں۔ مگر یہ نہیں بھولنا کہ آپ عمارت کی اونچائی جتنی بڑھاتے چلے جائیں گے بنیاد کو تازیا دھ مضبوط کرنا پڑے گا۔ اور اگر بنیاد موجود ہی نہ ہوگی تو عمارت کے کھڑے ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ عالمِ اسرار کے چاہے کتنے ہی چھوٹے علم کو لے لیں اس کے لیے قیامِ ارتکاز لازم ہو گا اور روحانیت کی آخری منزلوں تک آپ اسی ارتکاز کی مضبوطی کے مطابق جائیں گے۔

بات یہ ہے کہ ہر آدمی کا ذہن آوارہ خیالات کی تفریخ گاہ کی طرح ہوتا ہے۔ جب اور جس وقت جس خیال کا جی چاہتا ہے اس میں بلا اجازت داخل ہو جاتا ہے اور اسے یہاں ساری بدتریزیوں سمیت قبول بھی کیا جاتا ہے۔ اسے کوئی روکنے والا نہیں ہوتا کیونکہ ذہن عوامی تفریخ گاہ کی طرح ہوتا ہے یا ایک شارع عام کی طرح ہوتا ہے قیامِ ارتکاز کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ کوئی خیال بلا اجازت ذہن میں داخل نہیں ہو سکتا۔ ہجوم اور خیالات کا داخلہ بند ہو جاتا ہے تو ذہن نور روحانی کی خلوت گاہ بننے کے قابل ہو جاتا ہے کیونکہ کوئی بھی اہم شخصیت چورا ہے پچوکی ڈال کر بیٹھنا پسند نہیں کرتی۔

ایک تو خیالات کا ہجوم انسان کی بیکسوئی اور توجہ کی دولت کو روند کر چلا جاتا ہے جیسے ایک جولا ہے نے شارع عام پر کپڑے کاتانا بانا گا دیا۔ جوئی وہ اس کوشش کرنے لگا کہیں سے کوئی آوارہ گدھا آگیا، اور اس نے پھر سارا تانا بانا گا تو کہیں سے کوئی ڈراہوا کتا اس میں آن پھنسا تو اس کی ساری محنت برپا ہو گئی۔ اسی طرح ہوتا رہا اور وہ مدتیں کوئی چیز نہ بنا سکا اس لئے انسان کو روحانیت کا تانا بانا لگا ہو تو ہجوم خیالات کا داخلہ بند کرنا ضروری ہو گا۔

دوستو! آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ جب آدمی قیامِ ارتکاز کی مشقیں کرتا ہے تو اسے سب سے بڑی مشکل یہی درپیش ہوتی ہے کہ وہ ہجوم خیالات کا داخلہ اپنے ذہن میں بند نہیں کر سکتا اور اس پر ایک محنتی شخص کو اس ہجوم خیالات سے مکمل نجات حاصل کرتے کرتے تین ماہ لگ جاتے ہیں مگر یہ تین ماہ آئندہ کے کئی برسوں کا وقت بچاتے ہیں۔

## قیامِ ارتکاز کی مشقیں

دوستو! قیامِ ارتکاز کی مشقیں جو ہیں وہ سات قسم کی ہیں اور ان کی افادیت جدا جدی ہے وہ یہ ہیں:

-1- نظر (گھورنا)

-2- تذہر

یہ یاد رکھیں کہ عرفانیات کے سفر میں نفس کو قید کر لینا پہلی منزل ہے۔ تنجیر نفس انسان کو ولی ہے، صوفیائے کرام کے اور اداوہ کار اور اشغال وغیرہ کو قریب سے دیکھیں تو آپ کو یہی فالصہ نظر آئے گا کہ جو اعمال ہیں، جو اشغال انہوں نے وضع کیے ہیں وہ نفس کی بلند فصیلوں پر کندیں ڈالنے والے ہیں، اس اجیت قوت کو زیگوں اور ناممکن کو ممکن بنادیتا ہے۔

جب نفس کے باقی سے قوتوں کے خزانے کل جاتے ہیں تو یہ سخت ہو جاتا ہے۔ اس کی تنجیر منزل کی طرف پہنچا دیں۔ ہاں اس کی تنجیر کے بھی کچھ مرحلے ہیں اس نفس کی تنجیر تک بھی چند سنگ میل ہیں جن سے اس کی تنجیر کو پہنچانا چاہا جاتا ہے۔ سب سے پہلی سیر ہی تو ہے اس کی خواہش کو سمجھنا اس کی خواہشات کی پیچان اور اس کی تنجیر کا عزم ہے۔ اس کے بعد ہے ”ترکیہ نفس“، ”ترکیہ نفس“ کے بعد ہے ”مجاہدہ نفس“، پھر ہے ”تنجیر نفس“ اور آخری منزل ہے ”وقت نفس“ اس کے بعد ہے منزل مقصود۔ لیکن یہ بات نہیں بھولنا چاہیے کہ تنجیر نفس کی منزل اتنی اوپھی نہیں کہ اولیاء اللہ کے علاوہ کوئی دجال کے بلکہ اس منزل تک ہر شخص بلا امتیاز مدد ہب و ملت پہنچ سکتا ہے۔

روحانیت کے حصول کی بنیاد نفس کو زیر کرنا ہے اور نفس کو زیر کرنے کا سب سے بڑا اور سریع الاثر نہیں اور اسی ہے۔ اب آپ خود سچیں کہ اگر انسان دماغ کا ارتکاز پیدا کرتا ہے تو یہ سب سے اعلیٰ قوت کا حامل ہو جاتا ہے اور اس کی شخص کا گھنی ارتکاز اللہ عز وجل پر ہو جائے تو کیا ہو گا؟ میں سمجھتا ہوں اس کے لئے یہ پوری دنیا ایک چھوٹی سی گیند سے ہے۔ اہمیت نہیں رکھتی کہ جس سے بچ کھیلتا ہے اور وہ اسے حسبِ منشائنا لپا سکتا ہے۔

انبیاء کرام علیہم السلام تو اصل نورِ ذات ہیں، ان کی ذات کی بات ہی نہیں کر رہا بلکہ میں ایک عام انسانی کی ہے۔ رہا ہوں کہ اس میں بھی اتنی صلاحیت موجود ہے کہ انسان نفس کو قابو میں لا کر تصرف کی بلند فصیلوں پر کندیں ڈال سکتا ہے۔ یعنی ارتکاز کی انسانیت کے دائے سے باہر نہیں ہے کیونکہ باقی سے ارتکاز کے وسیع تصرف سے کوئی چیز باہر نہیں ہے۔ ارتکاز فیلان دم علیکی عطا کر دیتا ہے، ارتکاز ذہن عالم الصدور والقلوب بنا سکتا ہے۔ تو یہی کارناموں سے انسانیت کو درطہیزت میں ڈالنامکن ہے اسی طرح اگر جملہ اعضاء و حواس میں ارتکاز پیدا کر لیا جائے تو انسان کو کیا نہیں مل سکتا؟

اگرچہ جسم سے بیہمیت کو نکال باہر کرنا آسان نہیں ہے بلکہ ناممکن بھی نہیں ہے اللہ جل جلالہ کے کرم سے جس کی پر یہ مشکل آسان ہو جائے گی تو وہ متصف بالخلاف اللہ ہو سکتا ہے یعنی وہ صفاتِ الہی کا جیتا جا گتا مظہر بن جائے گا اور اوصاف والخلق الہی کا مرتع بن جائے گا۔

## قیامِ ارتکاز

دوستو! اس کتاب کے عملی حصے میں داخل ہو رہے ہیں یہ تو آپ کو معلوم ہو ہی چکا ہے کہ ”اُم الاعمال“

قیامِ ارتکاز ہے اور یہی وہ قوتِ فعال یہ ہے جو اعمال میں روح رواں اور حیات جاری کا مقام رکھتا ہے اور اسی سے نفس

اے

فلائٹ flying یوگی کہتے ہیں کہ اگر نصوف کے پاس ہمارا یہ پرانا یام نہ ہوتا تو اس میں کرامات دکھانے والی اونی چیز نہ ہوتی۔ یہ بات کچھ حد تک مانی بھی جاسکتی ہے مگر اختلافی پوائنٹ یہ ہے کہ کیا کوئی روحانی سچائی کسی مذہب کی اپنی ہو سکتی ہے؟ اس کا جواب بُنیٰ ہو گا تو یہ بات یوگیوں کی پراپرٹی نہ رہے گی۔ اس پر بہت لے دے ہوتی ہے جو ہمارے دضوع سے خارج ہے۔

اس کا کلکیہ بھی عرض کرتا چلوں:

اس میں ایک نصخے سے سانس کو آہستہ آہستہ اندر لے جانا پڑتا ہے اور سانس اندر کھینچنے کا دورانیہ پہلے روز پانچ

لکنڈا ہوتا ہے۔ یہ بڑھتے بڑھتے دس سینٹنڈ تک جاتا ہے۔

پھر سانس کو سینے میں روکنا ہوتا ہے اس کا دورانیہ پانچ سینٹنڈ سے بڑھا کر پانچ منٹ تک جاتا ہے۔

پھر سانس کو خارج کیا جاتا ہے تو اس کا دورانیہ سانس لینے کے دورانیے کے برابر ہوتا ہے یعنی اگر سانس لینے کا

دورانیہ پانچ سینٹنڈ کا ہو گا تو سانس خارج کرنے کا دورانیہ بھی پانچ سینٹنڈ کا ہو گا۔

اس میں یہ خیال رکھنا پڑتا ہے کہ سانس اندر لے جاتے وقت جو نصخہ استعمال کریں سانس خارج کرتے وقت

دوسرے نصخے سے خارج کریں اور جس نصخے سے سانس خارج کریں پھر اسی سے سانس اندر کھینچیں۔ بس اسی سانس کے

میل میں وظیفہ پڑھا جاتا ہے۔

#### (4) تجسس (ASTHMA)

اسے جس دم اور پرانا یام بھی کہا جاتا ہے اور یہ سابقہ عملِ تنفس کی آخری شکل ہے اور اس کے ماہرین تو سار اسرا دن سانس نہیں لیتے بلکہ کہا جاتا ہے کہ ہفتوں مہینوں تک سانس نہیں لیتے۔

◆◆◆◆◆

|       |    |
|-------|----|
| شکس   | -3 |
| تجسس  | -4 |
| تصویر | -5 |
| ترقب  | -6 |
| تفرق  | -7 |

#### (1) تنفس

تنفس کسی چیز کو مسلسل گھورنے کو کہتے ہیں یعنی بلا پلکیں جھپکائے دیکھتے رہنا منتظر ہوتا ہے اور قانون نظر  
جب کسی شے پر نظر مرکوز ہوتی ہے تو اس کے عکس کو دماغ میں لے آتی ہے اور دماغ اس چیز کو دیکھتا اور محسوس کرتا ہے۔ اسے معانی پہنچتا ہے۔ جب کوئی عکس دماغ کی سکرین پر آتا ہے تو وہ پندرہ سینٹنڈ تک اس پر باقی رہتا ہے۔  
اگر ہم کسی چیز کو گھورتے ہیں تو اس کا نقش بار بار دماغ کی شریان پر پڑتا ہوا حافظے پر قش ہو جاتا ہے۔ اگر ایک گھنٹہ ایک چیز کو دیکھیں اور پلک نہ جھپکائیں تو دماغ میں قیام عکس کا صرف پیدا ہو جاتا ہے یہ انتشارات ذہن کا غایب  
دینتا ہے۔ اور روحانی دنیا میں قدم رکھنے کا پہلا سٹیپ Step انتشارات ذہن کا خاتمہ ہوتا ہے۔

#### (2) تذکر (REMEMBRANCE)

کسی کی یاد کو بار بار ذہن میں دھرا نا تذکرہ ہوتا ہے۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ اس کا ذکر زبان پر بھی آجائے۔  
یاد کا قانون یہ ہے کہ جب انسان کے ذہن میں ایک یاد آتی ہے تو اسے عموماً قیام نہیں ہوتا اور جب ایک یاد  
بار بار یاد کیا جائے یا اسے یاد دلایا جائے تو اس کے ذہن پر ایک نقش بننا چلا جاتا ہے (ایسی نفیاٹی مسلمے کی نیاد)  
ایڈ و رٹارنگ advertising کو متعارف کروایا گیا ہے) اور جب کسی چیز کی یاد دہانی مسلسل ہوتی ہے تو اس  
انتشارات ذہن کا بھی خاتمہ ہوتا ہے۔  
اور یہ بھی ایک مسلمہ ہے کہ انسان کا ہر کام خیال سے شروع ہوتا ہے اور خیال ہی پر ختم ہوتا ہے اور یاد بھی ایک  
مسلم نیاد کا خیال ہوتا ہے۔

#### (3) تنفس (RESPIRATION)

یہ ایک حقیقت ہے کہ انسانی زندگی سانسوں پر قائم ہے کہ جب سانس اندر آتی ہے تو روح کے قریب کر دیتی  
ہے اور سانس جب باہر جاتی ہے تو انسان عارضی طور پر روح سے دور ہو جاتا ہے۔  
اس کے پر کچھ پر اسرار علم وضع ہوئے ہیں / اس میں روحانی علاج کو بھی انہی قوانین پر متعارف کروایا جا

## باب دوازدھم

ہیں۔ عربی میں اس کا تبادل لفظ مراقبہ ہے۔ جو لفظ رقیب سے نکلا ہے جس کی تعریف یوں بھی کی جاسکتی ہے کہ تصور یا خیال کو ایک نقطے پر مرکوز کر دینا یا دنیاوی خیالات سے کٹ کر اللہ اور اللہ تعالیٰ کی کسی صفت کی طرف متوجہ ہو جانا۔ یعنی ظاہری حواس کو ایک نقطے پر قائم کر دینا اور اس طرح دنیا سے کٹ جانا کہ من کی دنیا اور اندر کے اسرار و معارف سے آگاہی ہونی شروع ہو جائے۔

آسان الفاظ میں مراقبہ کے معنی غور و فکر بھی کہہ سکتے ہیں۔ ذکر و فکر جو قرآن و سنت سے ماخوذ ہے جس کا تسلیم امت میں صحابہ کرام کے دور سے لے کر آج تک لاکھوں اولیائے کرام اور متلاشیاں حق میں پوری طرح جاری و ساری ہے۔ تصور اسم ذات ہر دوسری میں صوفیاً کے کرام کا بنیادی شغل رہا ہے۔

کیونکہ ہر دوسری میں تصور اسم ذات نے زندگی پر بڑے فیصلہ کرن اثرات ذاتی ہیں۔ مراقبہ میں جب سالک خدا کا تصور یا اللہ تعالیٰ کے عشق میں آنکھیں بند کرے۔ بیٹھتا ہے تو شروع میں لاشعوری اور فکری انتشار بہت تنگ کرتا ہے۔ لیکن چند نوں کی کوشش سے یہی خیالات میں یکسانیت پیدا ہونا شروع ہو جاتی ہے اور لاشعوری مراحت آتھتے آہتھم ہونا شروع ہو جاتی اور ذہنی خیالات میں کمی واقع ہونا شروع ہو جاتی ہے اور جسم و روح پر سرت اور سرشاری کا احساس غالب ہونے لگتا ہے۔ اور یہی مراقبہ ذہنی سکون، سرشاری، ارتکاز قوت اور دنیاوی کاموں کو خوش اسلوبی سے کرنے کا موجب بھی بن جاتا ہے۔

مراقبہ کے تسلیم سے کسی بھی فرد کی شخصیت میں ایسی مقناطیسی کشش پیدا ہو جاتی ہے کہ جو بھی اُس کے قریب آتا ہے وہ اُس کے سحر میں بستا ہو جاتا ہے۔ جب لوگ ایسے شخص کی قربت میں سرشاری اور ذہنی سکون کی دولت پاتے ہیں تو خود وہ فرد روحانی سکون اور سرشاری کے کس مقام پر فائز ہو گا کیونکہ اُنہیں مراقبہ داخلی طہانیت کو Enjoy کرتے ہیں، دوسرے اس نعمت سے محروم ہوتے ہیں۔ روحانی قوتوں اور حواس کو بیدار کرنے کا سب سے زیادہ موثر ذریعہ مراقبہ ہے۔

انسان کے اندر پانچ حواس، دیکھنا، سمعنا، بولنا، شتمہ اور لمس کام کرتے ہیں۔ ہر ایک مخصوص حد تک کام کرتی ہے مثلاً ہم نظر سے چند گلو میٹر تک ہی دیکھ سکتے ہیں، اور ایک خاص طولی موج سے کم یا زیادہ آوازیں ہم نہیں سن سکتے، اور نہ ہی کسی چیز کے قریب جائے بغیر اسے چھو سکتے ہیں۔ انسانوں کے یہ پانچوں حواس محدود دھنولوں تک ہی کام کرتے ہیں جبکہ روحانی دائرے میں ان کی Range لا محدود ہو جاتی ہے۔

روحانی دنیا میں فالصوں کی پابندیاں ختم ہو جاتی ہیں اور کان پر طول اور موج کی آوازیں بھی آسانی سے سن سکتے ہیں۔ دنیا میں کام کرنے کے لیے ہمیں مختلف زبانوں کی محتاجی ہوتی ہے۔ اگر آپ زبان نہیں جانتے تو دوسرے سے بات یا معلومات کا تبادلہ نہیں کر سکتے جبکہ روحانیت میں قوت بیان الفاظ کی محتاج نہیں ہے اور آپ آسانی کے ساتھ بغیر گفتگو کے بھی ایک دوسرے کے خیالات سے واقف ہو سکتے ہیں اور اپنے خیالات دوسروں تک بغیر کسی لفظ کے پہنچ سکتے ہیں۔

مراقبہ میں بہت دور کی چیزوں کو قریب سے دیکھا جاتا ہے یا دور بین کا خورد بین بن جانا مراقبہ ہے۔ یعنی

## روحانیت اور مراقبہ

محترم قارئین! یہاں پر میں روحانیت اور تصوف کے اہم ترین نقطے کی وضاحت کرنے کی کوشش کرنے ہوں۔ وہ تمام روحانی طالب علم جو روحانیت کی اس پر اسرار رواوی میں سفر کرنا چاہتے ہیں وہ اس نقطے کو اچھی طرح ذہن میں بھالیں کہ اگر آپ روحانی ترقی کرنا چاہتے ہیں یا اگر آپ عرصہ دراز سے کسی بھی روحانی سلسلے سے نسلک ہیں یا آپ خود ہی روحانیت کے شوqین ہیں اور روحانی اشتغال کر رہے ہیں تو جب تک آپ مراتب تیزیں کر رہے گے اُس وقت تک آپ کا روحانی سفر نہ توجاری رہے گا اور نہ ہی آپ کے من کا اندر ہیرا دور ہوگا۔ میرے پاس بے شمار روحانی طالب علم اور سالکین آپکے ہیں اور ایک ہی روناروئے ہیں کہ میں سال یا تیس سال ہو گئے ہیں فلاں روحانی سلسلے کے ساتھ وابستہ ہوئے یا فلاں گدی نشین کی خدمت کرتے ہوئے لیکن نہ کوئی مشاہدہ نہ ہی کوئی خواب اور نہ ہی کوئی روحانی تبدیلی یا ترقی ہوئی ہے۔ بے شمار ذکر کر اذکار، چل و ڈینے کرنے کے بعد بھی انہیں کے اندر ہے اور زیر پر کھڑے ہیں۔

اب جو لوگ بھی روحانیت کے اصل مغز کو سمجھنا چاہتے ہیں یا روحانی طالب علم روحانی ترقی اور انوارات الہی کی تخلیقات اور مشاہدات کا نظارہ کرنا چاہتے ہیں وہ اس مضمون کو غور سے پڑھیں اور مراقبہ کو اپنی زندگی اور روحانی سفر کا لازمی جز بنا لیں۔

مراقبہ کا لفظ رقیب سے ماخوذ ہے اور رقیب اللہ تعالیٰ کے پاک ناموں میں سے ایک نام ہے۔ میرے محترم قارئین اس اسم سے بخوبی واقف ہیں کیونکہ میرا پہلا روحانی وظیفہ اور مرشد یہی اسم پاک تھا۔

مراقبہ کے معنی ہیں انگریز، بڑا انگریز اور پاسبان۔ انگریزی میں مراقبہ کے معنی Meditation کے ہیں۔ سنسکرت میں ہزاروں سال سے اس کو دھیانا کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ بدھ ازم میں جہانا کا نام دیا جاتا ہے۔ چین میں جہانا۔ جاپان میں زن کہتے ہیں۔ کوریا میں زن سیون، بن گیا اور ویت نام میں تھین Thien بن گیا۔ یہاں پر ایک بات واضح ہوتی گئی کہ مشرقی ممالک میں یہ دھیانا، چانا، زن سیون، جہانا، مختلف ناموں سے پکارا گیا۔ اردو میں بھی دھیانا کا لفظ استعمال ہوتا ہے جس کا ماخوذ بھی لفظ بتتا ہے۔ اسی دھیانا سے ہی جیان حجم لیتا ہے جس کو انگریزی میں Wisdom کہتے

کے مکروہ فریب سے آشنا ہو نے لگتی ہے اور نفس کو مہذب بنانے کا آرٹ بھی آتا ہے۔ اور اسلامی شریعت کی پابندی، اخلاقی حسنہ کا حامل ہونا، اللہ سے محبت، اللہ کے بندوں سے محبت اور اللہ کی مخلوق کی خدمت، اور مخلوق کو اللہ کے کنبہ کی دیشیت دینا، اور دل کی گہرائیوں سے دنیا کی چاہت اور اپنی نبود و نہماں کا نکل جانا، اور اللہ سے ساری انسانیت کی بھلائی کے لیے دعا کرنا، صبر، شکر، قناعت و زہد تو کل جیسے اوصاف سے بہرہ ور ہونا، ایمان و یقین و اخلاص کی کیفیات میں مسلسل اضافہ ہوتے رہنا، کفر کی طاقتیوں سے متاثر ہونے کے بجائے انہیں لکارنا، مستحق افراد کی مدد کرنا جیسی صلاحیتیں الہ مراقبہ میں پیدا ہو جاتی ہیں۔ روحانی فوائد کے ساتھ ساتھ بے شمار طبی اور نفسیاتی فوائد بھی حاصل ہوتے ہیں۔ جو لوگ مختلف ذہنی اور جسمانی بیماریوں میں متلا ہوتے ہیں جب وہ تسلسل سے مراقبہ کو اپنی زندگی کا حصہ بنانی لیتے ہیں تو وہ بہت ساری نفسیاتی اور جذباتی الجھنوں پر قابو پالیتے ہیں۔ بہت سارے منفی رجحانات اور خیالات جن کی وجہ سے فرد، بہت پریشان رہتا ہے ان سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے چھکارا پالیتا ہے اور ہمہ وقت سکون اور طمیثانِ قلب کی لذت پانے کے ساتھ ساتھ سرور و رو مسٹی اور سرشاری کی وہ کیفیت پالیتا ہے جس کی قدر و قیمت کا حساب لگانا بہت ہی مشکل ہے۔

یہ بات سب لوگ جانتے ہیں کہ پیارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نبوت سے پہلے مکہ کے قریب غارِ حرام میں عبادت کے لیے جایا کرتے تھے۔ نام نہاد علماء اور دانشوروں سے اگر پوچھا جائے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ابھی نبوت نہیں ملی تھی، کوئی نماز وغیرہ بھی نہیں تھی تو وہ غارِ حرام میں کیا کرنے جاتے تھے تو بہت ناگواری سے کہا جاتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وہاں پر غار کی تھیا میں مراقبہ کرنے جاتے تھے۔ شدید حیرت والی بات یہ ہے کہ جس مراقبہ کے دوران جبراً ملک الامین تشریف لائے اور یہی وحی نازل ہوئی اور پیارے آقا نبوت سے سرفراز ہوئے۔ اُس کا ذکر کرتے ہوئے بے شمار محدثین، مفسرین اور فقہا کو کیا مسئلہ ہو جاتا ہے کہ وہ اپنی تحریروں میں مراقبے کا ذکر نہیں کرتے اور اگر بھی مراقبہ اہل روحانیت کرتے ہیں تو طرح طرح کے الزامات لگائے جاتے ہیں؟ ان بصیرتی اندھوں سے کوئی پوچھئے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم غارِ حرام میں، حضرت مولیٰ علیہ السلام کوہ طوپر، حضرت مریم علیہ السلام تھامی میں اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام صحراء میں کیوں دنیا سے کٹ کر غور و فکر یا مراقبہ کرتے تھے تو ادھر ادھر کی نضول باتیں اور اعتراضات شروع کر دیتے ہیں۔

یہاں پر ایک اور نقطہ بھی قبلِ توجہ ہے نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نو جوانی سے ہی تجارت کے پیشے کے ساتھ مسلک ہو گئے تھے۔ آپ کے اخلاق اور کردار سے متاثر ہو کر مکہ کی ایک مادر خاتون نے آپ سے شادی کر لی اور یہ شادی انہماں کا میاب شادی قرار دی جاسکتی ہے۔ اب یہ بات سب جانتے ہیں کہ شادی کے وقت حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ مکہ کی امیر ترین خاتون تھیں۔ شادی کے بعد وہ ساری دولت کدھر کی؟ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے شب و روز کام میں گزرتے تھے؟ تاریخ یہاں خاموش دکھائی دیتی ہے۔ تاریخ بھی بتاتی ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم غور و فکر اور مراقبہ کے لیے غارِ حرام میں جایا کرتے تھے۔ یہاں پر یہ لوگ یہ بات ماننے کو تیار نہیں کرے گی بلکہ آقا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تجارت کے بجائے تلاش حق کے لیے غارِ حرام ایادہ مقدم سمجھا اور یہ بات تاریخ میں ثبوت کے طور پر

آپ خود ہی دور میں ہیں اور خود ہی خورد میں ہیں، یہ مراقبہ ہے۔ مراقبہ ایک سیڑھی یا زینہ ہے۔ خود اپنے اندر گھیق (۱) گھر اپنی میں اترنا اور دیکھنا اور خود کو پھر اندر اتر کر آسمانوں کی وسعتوں کی طرف چڑھنا اور دیکھنا یہ مراقبہ ہے۔ (۲) ان آسمان کی وسعتوں اور خفیہ گوشوں کو دیکھنا، عالم بزرخ کو دیکھنا مراقبہ ہے۔ لوحِ محفوظ کو دیکھنا، اپنے باطن کو دیکھنا اور باطنی قتوں کا اظہار اور عروج دیکھنا مراقبہ ہے۔ باطن کو ظاہر ہوتے دیکھنا مراقبہ ہے۔ باطن کو دیکھنا اللہ کو دیکھنا۔ باطن کا اظہار اللہ کا اظہار ہے۔

تاجدار ولایت حضرت علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں (ترجمہ) کیا تو یہ گمان کرتا ہے کہ تو کائنات کا ایک گھوڑا ذرہ ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تیرے اندر ایک بہت بڑا جہاں آباد کیا ہوا ہے۔

جب مراقبہ کے ذریعے انسان کی روح بیدار ہو جائے تو نہ صرف وہ اپنے اندر کی کائنات کی وسعتوں آشنا ہوتا ہے بلکہ ایسے انسان کے سامنے خارجی کائنات کی حقیقتیں بھی کھلی کتاب کی طرح ہوتی ہیں یہی وہ مقام ۱۶۷ جہاں کائنات کی ماورائی اور مخفی قوتیں اس کے ہمراکاب اور ہمنواہن جاتی ہیں۔ اس حقیقت کو ہی تو اقبال نے اس طرح یہاں فرمایا ہے۔

اپنے من میں ڈوب کر پا جا سراغ زندگی

بلجھے شاہ:

جس بھیت پایا قلندر دا او بھیتی ہو یا اندر دا

سلطان با ہو:

اے تن تیرا رب سچ دا جمرا  
استھے پا فقیرا چاہتی ہو  
تیرے اندر آب حیاتی ہو

ایک سالک جب اپنی فطری خواہش یا مرشد کے کہنے پر جب مراقبہ شروع کرتا ہے تو اُس کے سامنے اندر یہ رے کی سیاہ تاریک چادر تھی ہوتی ہے لیکن اسے پہنہ ہوتا ہے کہ اس تاریک چادر کے دوسرا طرف مظاہرات موجود ہیں اور اسی یقین پر جب وہ تسلسل کے ساتھ مراقبہ کرتا ہے تو آہستہ آہستہ باطنی دنیا کے مظاہرات اُس کے سامنے آنحضرت ہو جاتے ہیں اور ایک مقام پھر ایسا بھی آتا ہے جب اہل مراقبہ باطنی دنیا کے نظاروں کو ظاہری دنیا کی طرح دیکھتا ہے۔

مراقبہ کے روحانی فوائد تو بے شمار ہیں ہی، اس کے نفسیاتی اور طبی خواص بھی بے شمار ہیں جس کی وجہ سے آج اہل یورپ بھی تیزی سے مراقبہ کی طرف رجوع کر رہے ہیں۔ اسلامی مراقبہ کی تاریخ غارِ حرام سے شروع ہوتی ہے، جبکہ اہل یورپ آج مراقبہ کی افادیت سے آگاہ ہو رہے ہیں۔

اسلامی مراقبہ کے ذریعہ کسی بھی انسان پر باطنی دنیا کے وسیع راز کھلنے لگتے ہیں اور اپنی نفسی پیاریوں اور قتوں

موجود ہے کہ آپ کئی دن بلکہ بعض اوقات مہینوں تک غیر حرام میں قیام فرماتے اور اپنے ساتھ بھگوریں، پانی اور رمل۔ جانتے اور مراقبہ کرتے۔ کیونکہ آپ ایک عظیم مشن لے کر دنیا میں آئے تھے اس لیے وہ ساری دولت کہہ گئی؟ کیونکہ بھروسی تاریخ میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک امیر اور دولت مند تاجر کے روپ میں نظر نہیں آتے۔ ہمیں اس بات کو اسی طریقے سے گا کہ یہ ساری دولت نبی پاک نے خدمتِ خلق اور دوسروں کی مدد یا خدمت میں خرچ کر دی اور اس کام میں آپ کی عزیزہ بیوی کی آپ کو مکمل حمایت حاصل تھی۔ جب بھی پہلی وجہ کا ذکر ہوتا ہے تو انہی مفسرین کا بیان ہوتا ہے کہ آپ اس وقت عبادت میں مصروف تھے۔ یہاں پر اگر ان سے پوچھا جائے کہ کوئی عبادت کر رہے تھے تو نظر مراقبہ کی ادائیگی میں ان کو شدید مشکل آتی ہے۔ جب بار بار اصرار کیا جائے تو بڑی مشکل سے مان جاتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس وقت حالتِ مراقبہ میں تھے اور یہی مراقبہ آپ کی عبادت تھی۔

محترم قارئین! دین کی ہر تحریک میں مظاہر قدرت پر غور و فکر کی دعوت دی گئی ہے۔ اس طرح کے غور و فکر کا متصدی کسی بھی چیز میں اس حد تک کھو جانا کہ خود کو بھول جانا یا اس میں اس طرح کھو جانا کہ ایک ساتھ بھول جانا۔ مظاہر فطرت میں تم ہو جانا، مغم ہو جانا، اصل میں خود کو پانا ہے۔ انسان اس مقام پر پہنچ جاتا ہے کہ کوئی خواب خیال نہیں رہتا۔ ماضی مستقبل میں رہتا اور انسان اپنے مرکز تک پہنچ جاتا ہے، اپنے دل میں اتر جاتا ہے۔ اپنے اندرا تنہی آسمان پر چڑھنا ہے۔ آسمان پر چڑھنا ہی اپنے اندرا تنہی ہے۔ اپنے دل کی عیقق گھرائیوں میں یا باطن کی گھرائیوں میں اتر کر ہی آسمانی و سعتوں کا انوارہ ہو سکتا ہے۔ یہ سیر ہی بھی بہت عجیب ہے۔ انسان چڑھتا اور پہنچتا ہے۔ جاتا باہر ہے لیکن آتا اندر ہے۔ باطن دیکھنا، آسمان دیکھنا، عروج دیکھنا، معراج دیکھنا، مراقبہ ہے۔

پہلی وجہ کے وقت نبی پاک حالتِ مراقبہ میں تھے۔ مراقبہ کا مطلب دیکھنا ہے، غور کرنا ہے، دھیان لگانا ہے۔ مراقبہ پہلے ہے اقرأ بعد میں ہے۔ اسی مراقبہ کے اندر ہی باطن بیدار ہوتا ہے، قلب بیدار ہوتا ہے، سینہ کھلتا ہے، جہاب اٹھتے ہیں، انوارات اور تجلیات کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ خود کے ظہور کو دیکھنا ہی تو مراقبہ ہے۔ اپناروحانی جنم، ارتقا اور حیوان کو انسان بننے دیکھنا مراقبہ ہے۔ مراقبہ میں ہی باطن کی بیداری اور غائب کو حاضر ہوتے دیکھا جاتا ہے، یہی مراقبہ ہے۔ انسان کی روحانی قوتوں کی بیداری اور نقطہ عروج پر پہنچنا ہی مراقبہ ہے۔

اپنے من اور قلب کے اندر اتنہی مراقبہ ہے۔ پہنچنے ہم اپنے اندر اترنے سے ڈرتے کیوں ہیں؟ اپنے قلب میں جانا اور اترنا ہی مراقبہ ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ قلب اور من کے اندر گھپ اندر گھرا ہے۔ نظروں کے سامنے موئی تاریک سیاہ چادر تھی ہے لیکن اس تاریک چادر کے دوسرا طرف ہی تو کمال ہے، روشنیاں ہیں۔ انہی روشنیوں میں کہکشاںی نظام، آسمانی مخلوق، زمین و آسمان کے لافریب نظارے، ماضی، حال اور مستقبل کی حقیقتیں ہیں، غیبی دنیا کے ملقاتیں اور مشاہدہ ہے۔ اور اسی مراقبہ میں ہی انفرادی شعور یا انفرادی ذہن کا نتیجہ ذہن میں داخل جانا ہے۔ یہیں پر انسان کی عرفانی بیداری ہوتی ہے۔

انسانی جسم روح اور گوشت کا مجسم ہے۔ روح اس جسم کا اصل ہے۔ انسانی روح کو اگر بیدار کر لیا جائے تو یہ جنم کے بغیر بھی حرکت کر سکتی ہے۔ اگر اس مراقبہ کے ذریعے ہی اس روح کو بیدار کر کے حرکت اور سفر کے قابل ہا ہے۔ انسان نیند کے عالم میں خواب دیکھتا ہے یا یہی روح زمین و آسمان کے دور دراز گوشوں کی سیر کرتی ہے۔ انسان اب میں اپنی مرضی سے پرواہ نہیں کر سکتا۔ وہ بھی سے محنتا شہ ہوتا ہے لیکن اسی مراقبہ کی بدولت ہی انسان یہ ملکہ حاصل کر لیتا ہے کہ وہ شعور بیداری کے ساتھ حالتِ خواب میں چلا جاتا ہے یا انسان بیدار ہوتے ہوئے خواب کی دنیا اس فر کرتا ہے۔ اس کو مراقبہ کہتے ہیں۔ آہستہ آہستہ مراقبہ کے تسلسل سے روحانی ترقی اس مقام پر پہنچ جاتی ہے کہ خواب اور بیداری کے حواس برابری کی سطح پر آ جاتے ہیں اور انسانی شعور بیداری اور خواب کے معاملات یا صلاحیت کو اپنی مرضی سے حاصل کر سکتا ہے۔ اپنی صلاحیتوں کی بیداری اور اظہار کے لیے مراقبہ کیا جاتا ہے۔ انسانی دل میں کائنات کے لامحدود اسرا رور موز چھپے ہیں لیکن انسان کی بقدمتی کے وہ اس تک رسائی پانے کی کوشش نہیں کرتا۔ یہ کوشش مراقبہ کے ذریعے ہوتی ہے۔ اس قلب کے اندر روشی اور نور کا بہت برا سمندر ہے۔ اس تک جو رسائی پا جاتا ہے وہ خود بھی روش ہو جاتا ہے اور پھر اس سونی کہلاتا ہے۔

ہم لوگ اندر ہیرے سے ڈرتے ہیں اور یہ بھول جاتے ہیں کہ اندر ہیرے کی انتہا سے ہی روشی پھوٹتی ہے۔ تاریکی کے بطن سے ہی نور اور روشی کا جنم ہوتا ہے۔ رات کے اندر ہیرے سے ہی دن کا اجالا طلوع ہوتا ہے۔ من کے اندر ہیرے اور تاریکی میں دل کے اندر روشی کا سمندر ہے۔ انسان کے دجنم ہوتے ہیں۔ پہلا جنم ماں کے پیٹ سے، دوسرا جنم اپنے باطن سے ہوتا ہے۔ مراقبہ زمان و مکان کی قید سے آزاد کر دیتا ہے۔

مراقبہ انسان کو خالی کرتا ہے، خالص کرتا ہے۔ مراقبہ شعور کو جنم دیتا ہے۔ مراقبہ کرنے والا جنت کی تلاش میں نہیں ہوتا کیونکہ جنت تو خود اس کے اندر ہوتی ہے۔ وہ جنت کی تلاش میں نہیں ہوتا بلکہ جنت اس کے قریب کر دی جاتی ہے۔ مراقبہ میں پہلی موت اور دوسرا جنم ہوتا ہے۔ مراقبہ وہ شیشہ ہے جس میں خدا کی تجلیات اور وہ خود نظر آتا ہے۔ اسی مراقبہ میں انسان خود سے اور اپنے خدا سے ملاقات کرتا ہے۔ اسی مراقبے میں خود میں کوکر ہی انسان اپنے خدا کو پاتا ہے۔ بندہ مومن کے قلب میں اللہ کے انوار جو دل کی گھرائیوں میں موجود ہوتے ہیں ان تک مراقبہ کے ذریعے ہی رسائی ممکن ہوتی ہے۔ اُن انوار تک رسائی کے بعد ہی نفسی قوتوں کا مقابلہ احسن طریقے سے کیا جاسکتا ہے۔ اگر کوئی انداز ہے تو اس میں سورج کا کوئی قصور نہیں۔ کوئی بھی کوشش کرے تو اللہ تعالیٰ کے انوارات کا مشاہدہ کر سکتا ہے۔ مراقبہ سے فرد کے اندر دوئی اور دور گئی ختم ہونے لگتی ہے اور انسان اس مقام پر پہنچ جاتا ہے جو حدیث قدسی میں بیان ہے:

میں فرد سے اتنا قریب ہو جاتا ہوں کہ میں اُس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھنے لگتا ہے۔ میں اُس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ کام کرنے لگتا ہے۔ میں اُس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلنے لگتا ہے۔ مراقبہ نقی عبادت کی اعلیٰ ترین شکل ہے۔

قرآن مجید میں ارشاد پاک ہے۔ اپنے رب کے نام کا ذکر کرو سب سے کٹ کر۔ اللہ تعالیٰ اپنے بارے میں قرآن مجید میں یوں بیان فرماتے ہیں۔

”ہم تمہاری رگی جان سے زیادہ قریب ہیں۔“

ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ یوں فرماتے ہیں: ”وَهُمْ تَهْمَرَنَّ فَنُفُولَ كَانَ مَرْءُوازٌ هُمْ دِيْكَيْتَهُ كَيْوُنْ نَبِيْسِ۔“  
ایک اور جگہ یوں ارشاد فرمایا: ”هُمْ عَنْ قَرِيبٍ أَنْبَيْسِ آفَاقٍ أَوْ رَأْفَسٍ مِّنْ إِلَيْنَا نَشَانِيُوْسِ كَامْشَابِدَ كَراَيِسِ۔“  
ہمارے پیارے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: ”جَسْ نَے أَنْبَنَّ فَسْ كَاعْرَفَانَ حَاصِلَ كَرْلِيَاَسِ  
نَے اپنے رب کو پیچاں لیا۔ تم جدھر بھی منہ کرو وہاں اللہ کا چہرہ ہے۔“

یوں بھی فرمایا: ”يَهْ جَانَ لَوْيَقِينَ كَرْلُوكَهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ دِكَهِرِهِ ہے۔“  
یہ بھی فرمان الہی ہے: ”اللَّهُ رَحْمَنْ رَحِيمْ ہے۔“

مراقبہ کے بارے میں حضرت شاہ ولی یوں کہتے ہیں: ”مراقبہ کی حقیقت یہ ہے کہ قوتِ ادرائک کو کسی چیز کی طرف متوجہ کر دیا جائے۔ حق تعالیٰ کی صفات کی طرف یا جسم سے روح کے جدا ہونے کی طرف یا اسی طرح کسی دوسری کی جانب۔ اور توجہ اس طرح ہو کہ عقل و ہم خیال اور سارے حواس اس توجہ کے تابع ہو جائیں اور جو چیز محسوس نہ ہو جائے محسوس ہونے کے معلوم ہو جائے۔“

آج کل نام نہاد دانشور اور ماڈرن صوفی جو مراقبہ اور تصوف کی تعلیمات کے خلاف بولتے ہیں ان کے لئے میں امام غزالی کا بیان لکھنے لگا ہوں جو انہوں نے کیمیائے سعادت میں بیان کیا ہے۔ کیونکہ موجودہ نام نہاد دانشور ابھی امام غزالی کے ہم پلہ نہیں ہیں۔

”اے دوست یہ نہ سمجھ کہ عالم روحاں کی طرف قلب کا دروازہ موت سے پہنچنے نہیں کھلتا۔ یہ خیال غلط ہے۔ اگر کوئی شخص عالم بیداری میں عبادت کرے اور خود کو تمام اخلاقی برائیوں سے بچائے، خلوت اختیار کرے، ظاہری آنکھیں بند کر دے اور ظاہری حواس کو معطل کر کے اپنے دل کو معرفتِ الہی کی طرف موڑ لے اور زبان کے بجائے دل سے یعنی خیال سے اللہ کے نام کا درد کرے اور اس حد تک جو ہو جائے کہ دنیا کی ہر چیز سے بے نیاز ہو جائے تو باطن کی گہرائی میں انسان کے قلب کا دروازہ عالم بیداری میں بھی کھل جاتا ہے۔ عام لوگ جو کچھ خواب میں دیکھتے ہیں وہ عالم بیداری میں بھی دیکھتے ہیں تو اس کو فرشتے نظر آتے ہیں۔ وہ نبیوں کا دیدار کرتا ہے اور ان سے فیض یا ب ہوتا ہے۔ ملائکہ زمین و آسمان اس کو دکھائی دینے لگتے ہیں۔“

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوہ طور پر چالیس دن رات گزارے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے صحراء میں چالیس دن گزارے اور حضرت مریم علیہ السلام نے بھی خلوت گزینی اختیار کی۔  
مراقبہ میں روحاںی طالب علموں کی واردات اور کیفیات اور مشاہدات اکثر الگ الگ ہوتے ہیں۔ دوران  
مراقبہ روحاںی طالب مختلف مدارج طے کرتا ہے یا مختلف منازل سے گزرتا ہے۔

## استغراق

دورانِ مراقبہ فرد پر کوچانے کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔ یہ خواب اور بیداری کی درمیانی حالت ہوتی ہے۔  
جب غنو دگی طاری ہو جاتی ہے اور فرد اپنے آپ سے بھی بیگانہ ہو جاتا ہے۔ استغراق کا نشہ وہی جان سکتا ہے جو اس سے گزر رہو۔ بندہ آدھا بیدار اور آدھا سورہ ہا ہوتا ہے۔

## روحانی تبدیلیاں

دورانِ مراقبہ باطن میں روشنیوں سے واسطہ پڑتا ہے۔ مسحور کن خوشبوگیں، نور، روشنی، جسم میں برتنی اہروں کے لہرانے کا احساس، الہام، کشف، القا اور وجود انی صلاحیتوں کا اظہار ہوتا ہے۔ درج بالا نہام کیفیات اور مشاہدات کو میں تفصیلًا اپنے ابتدائی حصے میں بیان کر چکا ہوں۔

## اسلام اور مراقبہ

سورہ احزاب میں خالق ارشاد فرماتا ہے:

وَ كَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا (احزاب: 52)

ترجمہ: اللہ ہر چیز کو نگاہ میں رکھتا ہے۔

حضرت جریر بن عبد اللہؑ فرماتے ہیں کہ حضرت جبرايل علیہ السلام ایک آدمی کی شکل لے کر بارگاہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہوئے اور عرض کی یا رسول اللہؑ ایمان کے کہتے ہیں؟

آپؐ نے فرمایا:

کہ اللہ تعالیٰ اس کے فرشتوں، کتابوں، رسولوں اور تقدیر پر اچھی ہو یا بُری، میٹھی ہو یا کڑوی، کو مان لینا ایمان ہے، اس نے عرض کی، ٹھیک فرمایا۔

حضرت جریر کہتے ہیں کہ ہم اس کی اس تصدیق پر تعجب کرنے لگے کہ یہ شخص خود ہی سوال کرتا اور خود ہی نبی کریم صلی اللہ علیہ واللہ وسلم کی تصدیق کر رہا ہے۔ اس شخص نے آپؐ سے دوبارہ پوچھا کہ مجھے اسلام کے بارے میں بتائیے: نبی کریم صلی اللہ علیہ واللہ وسلم نے فرمایا کہ تمہارا نماز پڑھنا، زکوٰۃ دینا، رمضان کے روزے رکھنا اور حج بیت اللہ شریف کرنا اسلام کہلاتا ہے۔ اس نے پھر کہا:

استقامت کے ساتھ مراقبہ کرتے رہے اور آخراً نہیں گیا۔ قصہ مختصر، دنیا کے ہر مذہب اور ملکوں میں بھی جو خدا کے وجود کے منکر ہیں وہ بھی مراقبہ کے قائل ہیں۔ یہ تمام لوگ فطری ارتکاز کی صلاحیت رکھتے ہیں اور خدا اور خدا کی بنائی ہوئی چیز سے محبت کرتے ہیں اور مظاہر فطرت پر غور و فکر کرنا ان کی فطرت کا حصہ ہوتا ہے۔

## مراقبہ کے فوائد

محترم قارئین! مراقبہ کے فوائد متعدد ہیں کہ اگر میں یہاں لکھنا شروع کروں تو کتاب بہت زیادہ طوال کا شکار ہو جائے گی۔ اس لیے احقر نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ مراقبہ کے موضوع پر ایک مکمل کتاب لکھوں جو روحاںی طالب علموں کے لیے ایک Syllabus ہوگی۔ مراقبہ کے ساتھ کون سے ذکر کا کار، سانس کی مشقیں، غذا اور باقی تمام روحاںی اشغال جن پر عمل پیرا ہو کر متلاشیاں حق اپنی منزل تک آسانی سے پہنچ۔ لیکن مختصر مراقبہ کے فوائد درج ذیل ہیں:

مراقبہ کے فوائد کا آغاز میں مولانا رومی کے اس شعر سے کروں گا۔

بنی اندر علوم انیا  
بے معید و بے کتاب داوستا  
(انیا کے علوم کا اپنے اندر میں مشاہدہ کرو بغیر رہنماء، بغیر کتاب اور بغیر استاد کے)  
لیکن یہاں پر ایک وضاحت کر دوں کہ قرآن و سنت کی پیرروی لازمی ہے۔

مراقبہ بندہ کو خدا کے قریب کر دیتا ہے۔  
جب فرد کے اندر ثابت تبدیلی آئے گی تو وہ ظاہر اہی ثبت اظہار کرے گا۔

مراقبہ فرد کو اسفل السافلین سے نکال کر ملکوئی دنیا میں لے جاتا ہے۔  
فرد کے اندر احترام انسانیت اور دردانسانیت پیدا کرتا ہے۔

فرد کو مثالی انسان بناتا ہے اور یہی انسان پھر مثالی معاشرہ تشکیل دیتے ہیں۔  
فرد کو روحاںی اور جسمانی لذت اور سرشاری عطا کرتا ہے۔

قوتی حیات کو طاق تور بناتا ہے۔  
بلڈ پریشر کے دباؤ کو ختم کرتا ہے۔

بصرات اور سماعت کی کارکردگی میں اضافہ کرتا ہے۔  
خون کی روائی کو بہتر اور چکنائی کو کنٹرول کرتا ہے۔  
ذہنی اور نفسیاتی الجھنوں کو دور کرنے میں مدد دیتا ہے۔  
خوف، وہم اور ذہنی یہش سے نجات مل جاتی ہے۔

آپ نے سچ فرمایا، پھر عرض کرتا ہے، مجھے بتائیے کہ احسان کیا ہوتا ہے؟ آپ نے فرمایا: تمہارا یوں عبادت کرنا جیسے تم اسے دیکھ رہے اور اگر تم نہیں دیکھتے تو وہ دیکھ رہا ہے، احسان کہلاتا ہے۔ یعنی آس نے پھر عرض کی کہ آپ نے سچ فرمایا، ”(الحدیث) بات کو مزید واضح کرنے کے لیے یہاں ایک واقعہ کا سہارا لیتے ہیں۔

کسی حاکم کا ایک غلام تھا، اس کی اس غلام پر توجہ دوسرا غلاموں سے زیادہ تھی حالانکہ نتوہ ان سے جتنی تھا اور نہ ہی شکل و شباہت میں ان سے زیادہ خوبصورت تھا۔ لوگوں نے اس بارے میں پوچھا تو اس نے ایک دن دوسروں سے اس کی زیادہ خدمت بتانے کا رادہ کیا چنانچہ وہ اپنے نوکروں کو لے کر سوار ہوا، کچھ ہی فاصلہ پر ایک پہاڑ کے اوپر برف الٹر آ رہی تھی، حکمران نے برف کو دیکھ کر سر جھکا لیا۔ غلام نے فوراً گھوڑا دوڑایا اور کسی کو بھی گھوڑا دوڑانے کی خبر نہ ہوئے۔ تھوڑی دیر گزری تھی کہ وہ برف لے کر آن پہنچا۔ حکمران نے اسے کہا کہ تمہیں کیسے معلوم ہوا کہ میں برف لینا چاہتا ہوں؟ غلام نے کہا کہ آپ نے برف کی طرف دیکھا تھا اور میں جانتا ہوں کہ حکمران کی نگاہ اٹھانا کسی صحیح ارادے کے بغیر ممکن نہیں، اس طرح حاکم بولا میری مہربانی اور توجہ اسی لیے اس پر زیادہ ہوتی ہے کہ باقی لوگ اپنے کاموں میں مصروف ہوتے ہیں لیکن یہ میری نگاہ کو دیکھتا ہے اور میرے حالات پر نظر رکھتا ہے۔

مراقبہ کی اہمیت کو سید الطائفہ جنید بغدادی واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:  
کہ جو شخص مراقبہ کے وقت ثابت قدم رہے اسے صرف اللہ کے ہاں ممکن حد تک اپنا حصہ فوت ہونے کا خطرہ ہو سکتا ہے، کسی اور سے نہیں۔

## مراقبہ اور باقی مذاہب

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا مراقبہ کے بارے میں فرمان ہے: خدا کی بادشاہت تمہارے اندر موجود ہے اسے اپنے اندر تلاش کرو۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے صحرائیں 40 دن مراقبہ اور غور و فکر میں ہی گزارے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے چالیس راتیں کوہ طور پر گزاریں، غور و فکر اور مراقبہ کیا۔ ہندوؤں کی کتاب بھگوت گیتا میں راجه ارجمند نے کرشم جی سے کہا آپ ذہن پر قابو حاصل کرنے کی بات کرتے ہیں خود کو پہچانے کی بات کرتے ہیں لیکن میں اپنے ذہن کو منتشر پاتا ہوں تو کرشم جو نے کہا۔ جو تم کہہ رہے ہو وہ ٹھیک ہے لیکن مسلسل کوشش کر کے مراقبہ کے ذریعے منتشر ذہن کو قابو یا یکسو کیا جاسکتا ہے۔

اسی طرح جب مہاتما بدھ اپنی بادشاہت کو چھوڑ کر معرفت اور حقیقت کی تلاش میں جنگل در جنگل تقریباً چھ سال گھوستہ رہے، اپنے جسم کو روحاںی جاہدیوں اور ریاضتوں سے گزارا اور آخر ”گیا“ کے مقام پر ایک درخت کے نیچے بیٹھ گئے اور مسلسل 40 دن مراقبہ اور غور و فکر کیا۔ شیطانی قتوں نے بہت حملے کیے اور ورنے کی کوشش بھی کی لیکن مہاتما بدھ

فرد کو تکبر، غرور سے بچا کر رواہ اور محبت سے معمور کرتا ہے۔

مادیت اور فرسٹریشن میں گھرے انسان کو نقشِ مطمئنہ کی دولت سے سرفراز کرتا ہے۔

مایوسی، چڑچڑا پن، بے خوابی، وہم، احساسِ مکتری، خود کشی کار، جان، منفی خیالات، جنی جیجان سے ابھارتا ہے۔

قوت برداشت میں اضافہ اور مشکلات کا مقابلہ اور حل کرنے کی بہت دیتا ہے۔

جادو ٹون، نظرِ بد، بھوت پریت اور ذہنی امراض سے نجات مل جاتی ہے۔

مراقبہ و سوسوں سے نجات دلا کر سرشاری اور سرو مرستی عطا کرتا ہے۔

روحانی اور جسمانی صحت عطا کرتا ہے۔

جسم سے منفی اثرات ختم کر کے ثابت اثرات پیدا کرتا ہے۔ تازہ خون پیدا ہوتا ہے۔

بیماریوں کے خلاف قوتِ مدافعت عطا کرتا ہے۔

انجانے خوف اور مستقبل کے اندریوں سے آزاد کرتا ہے۔

عبادات میں لذت اور یکسوئی کا مزا آنا شروع ہو جاتا ہے۔

دماغی اور جسمانی صلاحیتوں میں بے پناہ اضافہ ہو جاتا ہے۔

بے پناہ یادداشت پیدا ہو جاتی ہے اور انسانی ذہن عرفانی مقام تک پہنچ جاتا ہے۔

## اطائفِ بدن و جسمِ دم

علومِ روحانیت میں دسیس رکھنے والے صاحبان کا کہنا ہے کہ بدن انسانی میں کچھ مقامات نہایت ہی فیوض و برکات کے حامل ہیں۔ ان مقامات کو وہ طائف کا نام دیتے ہیں۔ سالک جیسے جسے روحانی مدرج طے کرتا جاتا ہے یہ طائف کھلتے جاتے ہیں۔

بعض عرقاء کے نزدیک ان کی تعداد پانچ اور بعض نے سات بتائی ہے۔ لیکن قول مشہور یہ ہے کہ ان کی تعداد ”چھ“ ہے جن کو طائف سنتے کا نام دیا گیا ہے۔

## اطائفِ سنتہ

### اول: لطیفہ قلب

مقامِ اس کا دو اگشت نیچے پستان چپ کے ہے۔ اور نور اس کا سرخ ہے۔

### دوم: لطیفہ روحی

جگہ اس کی دو اگشت نیچے پستان راست کے ہے۔ اور نور اس کا سفید ہے۔

### سوم: لطیفہ نفس

مقامِ اس کا زیرِ ناف ہے۔ اور نور اس کا زرد ہے۔

### چہارم: لطیفہ سرّی

مقامِ اس کا درمیان سینہ کے ہے۔ اور نور اس کا سبز ہے۔

کے بارے میں الہام ہو جائے گا۔ مستقبل قریب میں ہونے والی بات اور ہر قریبی آدمی کے مخفی حالات بھی معلوم ہو جائیں گے۔

## جس دم

لطیفات بدن بیدار کرنے یا ہندو یوگیوں کے بدنبال چکر اکٹھج رکھنے کے لیے سانس کی مشقوں کی جو ترین کروائی جاتی ہے اسے ”جس دم“ کی مشقیں کہتے ہیں۔

یہ دنیا میں روحانیت کے مختلف سکولوں میں اپنے اپنے طریقے سے راجح ہیں۔ لیکن اس میں سب سے زیادہ کام بدھ مت اور ہندو یوگ کی مشقوں میں کیا گیا ہے۔ مسلمان صوفیا بھی اس فرم کی مشقیں کرواتے ہیں۔

جس دم کی مشقوں کے بارے میں جانے سے پہلے ہم سانس کی طاقت کے فوائد کیہے لیں۔ ہماری زندگی کا دار و مدار سانس پر ہے۔ اگر ہم سانس نہ لیں تو چند منٹ بھی زندہ نہیں رہ سکتے۔ اگر پرسکون ہوں تو آپ کے سانس بھی گھرے اور پرسکون ہونگے۔ گھرانے کی حالت میں آپ کے سانس بھی آدھا اور جلد جلا نہ لگتے ہیں۔

دوسری طرف حقیقت یہ ہے کہ اگر آپ کوشش سے گھرے اور لمبے سانس لیا کریں تو آپ خود کو پرسکون اور آرام میں محسوس کریں گے۔ اور جب آپ پرسکون اور ریلیکس (Relax) ہوں تو آپ کاذہن اپنی پوری طاقت میں ہوتا ہے۔ آپ کی قوت فیصلہ صحیح ہوتی ہے اور آپ جو بھی کام اس وقت کرتے ہیں وہ بہت بہتر طریقہ سے ہوتا ہے۔ بہت سے کھلیوں کے مقابلے میں بھی دیکھا گیا کہ اگر دونوں کھلاڑی ایک ہی جسمانی قابلیت کے ہوں تو ان کے مقابلے کی صورت میں وہی جیتے گا جو زیادہ ریلیکس Relax اور پرسکون ہوگا۔ نہ اس ہونے والے ہار جایا کرتے ہیں۔

دوسری طرف ہنی مقابلوں میں گھرانے والے کے چینے کا چانس نہ ہونے کے برابر ہے۔ کچھ ماہر ہیئے والے اپنے مخالف کھلاڑی کو بڑے پلان سے نہ ہوں کرتے ہیں اور اس سے جیت جاتے ہیں۔ آپ اپنے سے بہتر کھلاڑی سے جیت جائیں گے اگر آپ اس کو نہ ہوں کر دیں۔ روحانیت کے کسی بھی کام میں ترقی کے لیے بہت ضروری ہے کہ انسان اس میں نہ ہو بلکہ پرسکون رہے۔

سانس لینے کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ آپ پیٹ تک سانس لیں یعنی آپ ہوا کو چھاتی سے نہ کثراول کریں بلکہ اسے پیٹ تک جانے دیں۔ جب آپ سوتے ہیں تو آپ کاذہن سکون کی حالت میں آ جاتا ہے۔ اس وقت آپ پیٹ تک گھرے سانس لے رہے ہوتے ہیں جبکہ عموماً جائے وقت آپ صرف چھاتی سے سانس لیتے ہیں۔

بچہ جب چھوٹا ہوتا ہے تو پیٹ تک سانس لیتا ہے جو سانس کا صحیح اور کامل طریقہ ہے۔ جب وہ بڑا ہو جاتا ہے تو صرف چھاتی سے یعنی آدمی سانس لیتا ہے جو کو صحیح نہیں ہے۔ صحیح سانس وہ ہوتا ہے جس میں جسم کے ہر عضو میں آسیجن پہنچ۔ پیٹ تک سانس لینے کا خصوصاً ہماری صحت پر اچھا اثر ہوتا ہے۔ بدھ مت کی روحانیت میں بیان ہے انسان کے جسم میں ایک خاص تو انی (Energy) ہوتی ہے جس کی ارزی (CHI) کہتے ہیں۔ اگر ان کی چیزیں ہو تو وہ صحت مدد

مقام اس کا پیشانی یادوں بھنوؤں کے درمیان ہے اور نور اس کا نیلا ہے۔

## ششم: لطیفہ انہی

مقام اس کا اُنم الدماغ عین دماغ کے وسط میں ہے۔ اور نور اس کا سیاہ مثل سیاہی کے ہے۔ جیسے آگ کی سماں ہوتی ہے:

ان کے کہنے کے مطابق یہی چکرا انسان کی ہر قسم کی تو انی اور صلاحیتوں کو کثراول کرتے ہیں۔ اگر یہی ہوں ان سے متعلق تو انی پوری طرح کام کرتی ہے۔ اگر یہ صحیح کام نہ کرتے ہوں یا بالکل بند ہوں تو ان سے متعلق اسی صلاحیتوں کمزور ہوتی ہیں، یہاں میں یہ چکر اتعاد میں سات ہوتے ہیں۔ چکر اک مشقوں کے ذریعے طاقت (Energy) ای جاتی ہے ان میں سر کے اوپر والے کو Crown Chakra چکرا کہتے ہیں اس کا تعلق سب دوسری تو انی کو کثراول کرنے سے بتایا جاتا ہے۔ یہ چکر اس سے طاقتوں کا کہا جاتا ہے۔ دونوں بھنوؤں کے درمیان پیشانی میں موجود ہکرا Third-eye Chakra کہتے ہیں اس کا تعلق چھٹی حس سے بتایا جاتا ہے۔

گلے کے نچلے سرے میں موجود چکر کو Throat Chakra کہتے ہیں، اس کا تعلق بات چیت اور انسان کی حفاظت وغیرہ سے ہے۔ چھاتی کے درمیان موجود چکر کو ہارت چکر اکہتے ہیں، اس کا تعلق دل اور روح سے اور پیار وغیرہ سے ہے۔ ناف کے نیچے موجود چکر کو Navel Chakra کہتے ہیں، یہ جسمانی صحت سے متعلق ہے۔ دونوں اعضائے تناسل کے نیچے بھی ہندو دو اور چکر اکہتاتے ہیں ان میں ریڑھ کی ہڈی کے نچلے حصے موجود چکر اکہنڈی ہکرا کہتے ہیں۔

یوگا میں کہا جاتا ہے کہ اگر آپ کی کنڈ لینی بیدار ہو جائے تو آپ مافق الفطرت طاقتوں کے مالک بن جائے ہیں انکے کہنے کے مطابق کنڈ لینی میں ایسی طاقت چھپی ہے کہ انسان اس کی مدد سے ہوا میں اڑ سکتا ہے، پہاڑوں کو تو رکتا ہے یعنی ہر طرح کے کام کر سکتا ہے۔

طبعی نقطہ نظر سے اگر بدن انسانی کو دیکھا جائے تو ہمیں پتہ چلتا ہے کہ ریڑھ کی ہڈی کے نچلے سرے طرح کے اعصاب ہوتے ہیں۔ جو کہ جسم کے بہت سے حصوں سے منسلک ہوتے ہیں اور ان کو طاقت دیتے اور کثراول کرتے ہیں۔

ہندو یوگیوں کے کہنے اور یوگا کے اصولوں کے مطابق اگر آپ کے چکر اپوری طرح صحیح ہوں تو آپ کی سر روحانی صلاحیتوں پوری Developement ہو جاتی ہیں۔

مثلاً اگر آپ کی پیشانی والا چکر اکٹھج کام کر رہا ہو تو آپ کی چھٹی حس پوری طرح کام کرے گی۔ اور ہر چیز

## روحانی پرواز

### کرہ ظلمانی

دوستو جب انسان روحانیت کے حصول کے لیے اپنے سفر کا آغاز کرتا ہے تو جو گمراہ سب سے پہلے اس کے سامنے آتا ہے اسے کرہ ظلمانی کہتے ہیں۔ بہ الفاظ دیگر کہ سفلی بھی کہتے ہیں لعنی جو لوگ منزل توحید کی طرف گھوپ رواز ہوتے ہیں انھیں جس پہلے زدن سے گزرنا پڑتا ہے وہ یہ سفلی ظلمانی کہہ ہے۔

جب آدمی اس کرہ میں داخل ہوتا ہے تو اسے ظلمانی مخلوق نظر آنا شروع ہو جاتی ہے جیسے کوئی شخص افریقہ کے جنگل میں داخل ہوتا ہے تو اسے وہاں جانور نظر آنا شروع ہو جاتے ہیں اور وہ اس انسان کو دیکھ کر ڈر جاتے ہیں کہ یہ بیہاں کسی کے شکار کے لیے آیا ہے اس لیے وہ اس سے دور بھاگتے ہیں اور انھیں خود معلوم نہیں ہوتا کہ یہ کس جانور کا شکار کرنا چاہتا ہے اس لیے اس سے سارے جانور ڈر تے ہیں۔

جب انہیں معلوم ہو جاتا ہے کہ یہ کس کے پیچھے بھاگ رہا ہے تو باقی جانور مطمئن ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح جب انسان مخلوق ظلمانی میں داخل ہوتا ہے تو وہ مخلوق ظلمانی یہ سمجھتی ہے کہ یہ بیہاں ان کے شکار کو آنکلا ہے اس لیے وہ سمجھتے ہیں کہ یہ شاید ہم میں سے کسی کو شکار کرنا چاہتا ہے۔ اس لیے وہ مخلوق پہلے تو اسے صرف نظر کرتی ہے جب وہ انسان کو اس وادی پہنچتے ہیں اس گردے میں مسلسل دیکھتی ہے تو وہ بقین کر لیتی ہے کہ اس کے ارادے نیک نہیں، یہ ہم میں سے کسی کو ضرور شکار کر کے جائے گا۔ اس لیے وہ مخلوق اسے اپنی حدود سے بھگانے کی کوشش کرتی ہے اور ان کے پاس ایک ہی تھیمار ہوتا ہے لعنی ڈرانا۔ اس لیے وہ مخلوق اسے ڈراتی ہے اور جو انسان ڈر جاتا ہے تو پھر اسے مار بھگاتی ہے۔

جب انسان اس کرہ میں داخل ہوتا ہے اور وہاں کی مخلوق کو یہ معلوم ہو جائے کہ اس کی منزل کوئی بڑی چیز نہیں تو وہ اسے بالکل نظر انداز نہیں کرتی بلکہ وہ کوئی چھوٹا سا کھلوٹانا سے بڑی سعادت مندی سے دے دیتی ہے لیکن اس کرہ کے کھلونے اس قسم کے ہوتے ہیں مسکریزم ہے، بینا ثرم ہے، ہیلنگ پاور ہے، ٹلی پیچھی ہے، تھڑا آئی ہے۔ اس کرہ کی بڑی چیز ہزار ہیں اور یہ بھی آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ ہزار دو طرح کے حاصل ہوتے ہیں۔ ایک تو

رہتا ہے بیماریاں وغیراً کے کمزور ہونے کی صورت میں ہوا کرتی ہیں۔ پہیت میں ناف کا مقام اس ارزجی کا مرکز ہوتا ہے۔ کرانٹ اور مارشل آرٹس میں اسی پی ارزجی کو استعمال کیا جاتا ہے۔ پہیت تک گھر انسان لینے سے انسان ہیں یہ تو اتنا سچھ طریقے سے کام کرنے لگتی ہے۔ میرے ذاتی تجربے میں بھی آیا ہے کہ ایسا گھر انسان لینا خاصی مفید ہے۔ خصوصاً پر سکون رہنے میں یہ براہمداد گارہ ہوتا ہے۔ اس سے دماغ میں سوچیں خود بخوبی ہو جاتی ہیں۔ سر در جو اکٹھوں میں آسکیجن کی کمی کی وجہ سے ہوتا ہے کچھ دیرا یسے انسان لینے سے ختم ہو جاتا ہے۔ انسان کی مشتوی میں گلا، پھیپھڑے، انسان کی نالیاں، سب صاف ہوئی چاہیں ورنہ انسان سچھ طریقے سے ہر جگہ پر نہیں جا پاتا۔ انسان کو مشق کے دوران گھر الہما چاہئے لیکن اتنا گھر انہیں کہ تکلیف دھیوس ہو۔

انسان کی مشتوی کے حوالے سے قابل غور بات یہ ہے کہ آپ گھر اور اپنے ناف تک انسان لیں۔ ناف کی اعضا میں اپنی اہمیت ہے۔ بچہ جب ماں کے پہیت میں ہوتا ہے تو اس کو غذا ناف کے ذریعے ہی ملتی ہے، بچہ شروع میں انسان بھی پہیت کے ذریعے لیتا ہے۔ اس نے ناف تک انسان لینے سے ناف کی جگہ اور اس کے چکڑا تو اتنا ملتی ہے میں کے نتیجے میں ہم پر سکون اور کچھ طاقتور بھی ہو جاتے ہیں۔ پر سکون آدمی جلدی نہیں گھرا تا اور عام لوگوں سے زیادہ دیر

اگر آپ انسان کی مشقیں کرنا ہی چاہتے ہیں تو اس کا سب سے آسان اور بہتر طریقہ یہ ہے کہ آپ زمین پر چوڑاڑی مار کر بیٹھ جائیں، اپنی کمر سیدھی کر لیں تاکہ آپ کی ریڑھ کی بڑی پر کوئی غلط دباؤ نہ پڑے۔ اب آپ پھیپھڑوں کو بالکل خالی کریں، پھر آہستہ اور سکون سے ناک کی راہ پہیت تک گھر انسان لیں، پھر انسان کو کچھ دیرا تک پہیت میں روکے رکھیں، پھر آپ آہستہ سے انسان کو منہ کے ذریعے باہر نکال دیں اور اس وقت یہ تصور کریں کہ آپ کا سب ذہنی تناؤ ہوا کے ساتھ باہر نکل رہا ہے، پھر انسان کو ناک کی راہ اندر لا کیں، روکیں اور منہ کے راستے باہر نکال دیں۔

چند بار ایسا کرنے سے آپ کی تھکن دور ہوتی جائے گی اور آپ خود کو پر سکون اور ارزجی سے بھر پو رحموس کریں گے بہتر ہے کہ یہ مشق آنکھیں پوری طرح بند کر کے یا نیم بند کر کے کریں۔

پہیت تک انسان لینے سے آپ کے جسم کے نچلے دونوں چکڑا خوب خود بہتر ہو جاتے ہیں۔ کچھ ماہروں کے کہنے کے مطابق دوسری انسان کی مشق مہاتم بادھ نے بتائی تھی اس میں بھی صرف گھر سے انسان لیں اور صرف انسان کو آتے جاتے دیکھتے رہیں اور کچھ نہ کریں۔ پھر آہستہ آہستہ آپ کو انسان لینے اور نکالنے میں تھوڑے سے وقٹے میں کچھ محسوس ہونے لگ جائے گا۔

جیسے آپ جسم سے علیحدہ محسوس کریں تو پھر مشق سے اس الہیت کو بڑھایا جا سکتا ہے اور دوسری بھی بہت سی باتیں بھی محسوس کی جاسکتی ہیں جو کہ فاصلے پر ہو رہی ہوتی ہیں۔

مہاتم بادھ نے بھی صرف انسان کو اندر جاتے اور دیکھنے کا بتایا تھا۔ یہ واحد مشق تھی جوانہوں نے بتائی۔ انسان کی مشقیں روحانی تقویت اور خود اعتمادی کا سبب بن جاتی ہیں۔



انسان کا اپنا ہمزاد ہوتا ہے، دوسرا ایسے مرد ٹھپس کے ہمزاد کو تینیر کیا جا سکتا ہے۔ تینیر تو ہو جاتا ہے مگر کام لینے والوں کے لیے وہ کسی بڑے کام کا نہیں ہوتا۔

اس ہمزاد کو لطیفہ خفیٰ یا لطیفہ نفسی بھی کہتے ہیں اور اس کے چار اقسام ہوتے ہیں یعنی انسان سے ایسا ہوتے ہیں ان کے چار اقسام ہوتے ہیں جنہیں ان کی خصوصیات کے اختلاف کی وجہ سے آٹھی وہادی و آلبی اور علاجی ہمزاد کہا جاتا ہے۔

اعمال ظلمانی

علم الہزاد کے ماہرین جانتے ہیں کہ اپنے ہزاروں تغیر کے لیے کئی طرح کے اعمال کیے جاتے ہیں۔ اس میں اولین وہ اعمال ہوتے ہیں جو آئینہ بینی کے ہوتے ہیں یعنی ایک بڑا آئینہ لے کر جس میں انسان کا چہرہ گردان لگ نظر آئے اس کے سامنے ایک چاغ یا موم ہتی جلائی جاتی ہے اور اسے اس طرح آئینے کے سامنے رکھا جاتا ہے گو۔ آئینے میں نظر نہ آئے مگر روشنی انسان کے چہرے پر پڑ رہی ہو۔ اس کے بعد انسان اس آئینہ میں اپنی آنکھوں کے درمیان مقام مجھ نور پر نگاہوں کا ارتکاز کرتا ہے۔ آنکھوں کو جھپکائے بغیر ایک گھنٹہ ریاضت کرنا پڑتی ہے اور اسی دورانِ دعوت ہزاروں یہ ٹھیک ہوتی ہے۔

تو چالیس دنوں تک وہ مجسم ہو کر انسان کے سامنے آ جاتا ہے اور آخری دن انسان کو ایک صاف بوقت سالہ درکھلی ہوتی ہے اور ہمزاد انسان کے سامنے آ کر پوچھتا ہے کہ تم کیا چاہتے ہو؟ اس وقت اسے حکم دیا جاتا ہے کہ تم اس بوقت میں چلے جاؤ جب وہ اس میں چلا جاتا ہے تو اس پر کارک لگادیا جاتا ہے اور اس سے عہد و پیمان ہوتے ہیں اور اطاعت کا وعدہ لے جاتا ہے اور بلانے کا طریقہ پوچھ کر اسے رہا کر دیا جاتا ہے۔

اسی طرح طاقتور ہمزار دوہ ہوتا ہے جو سورج بینی یا سورج کو پشت دے کر پیٹھنے سے جو سایہ بنتا ہے اس پر اندر جما کر دعوت کے ذریعہ بلا یا جاتا ہے اور مسخر کیا جاتا ہے۔ اگر اس کے حصول میں جلدی ہو تو پھر دن کو سایہ بینی کی جاتی ہے اور ررات کوشش پشت پر کھکھ کے سایہ بینی کی جاتی ہے اس طرح روزانہ دو گھنٹے کی محنت ہو جاتی ہے تو طبقہ نفس جلدی بیدار ہو جاتا ہے۔

مغربی دنیا کا جو پر چوئیل ازم (spiritualism) ہے یا اپورٹس (apports) ہے یہ اسی کام رہوں منت ہے  
اور اپنی کام علم کہانت بھی یہی چیز تھا اور اس کی ابتداد اڑھ بھرنے سے ہوتی ہے اور مغربی تھرڈ آئی (third eye) (تیسرا  
آنکھ) بھی یہی لطیفہ نفس کی بیداری کا نام ہے۔ لطیفہ نفس بیدار ہو کر کئی قسم کے کام کر سکتا ہے مثلاً

دورو راز کی خبریں لانا ☆

☆ مستقبل کے بارے میں درست پیشگوئیاں کرنا  
☆ جوری شدہ اشائے کے بارے میں بتانا

بے موسم کے پھل وغیرہ منگوانا  
نفیا تی بیماریوں کا علاج کرنا  
سیکڑوں میل کے فاصلے سے چیزیں منگوانا  
مادی چیزوں کو بند کمرے میں منگالینا  
ذہنی باتوں کو پڑھ لینا  
سیر الارض کر لینا  
پانی پر چلننا  
آگ میں داخل ہونا اور آگ کا اس پر بے اثر ہونا  
ہزاوں میل دور بیٹھے ہوئے شخص نے کات و سکنات کے بارے میں آگاہ کرنا  
اغرض اس طرح کے بہت سے کام انسان کر سکتا ہے بلکہ اس دور میں کر رہا ہے۔ مغربی سپر چوئیں  
ازم (spiritualism) کے کارنا مے آج ساری دنیا جانتی ہے۔  
یہاں یہ یاد رکھنا چاہیے کہ ہزار کے یہ افعال ایک خاص مقدار تک محدود ہوتے ہیں وہ کلی طور پر با اختیار نہیں  
ہوتا۔

کئی لوگ عالم سفلی و ظلمانی کے کھلونوں پر ہی اکتفا کر لیتے ہیں اور ان سے کھینے میں مصروف ہو جاتے ہیں مگر ہوتا۔ عرفاء یہاں اپک لمحہ بھی قیام جائز نہیں سمجھتے۔

گرہ نار

جب انسان ایک اعلیٰ منزل کی طرف محو پرواز ہوتا ہے اور اس کا گزر کرہ علمانی سے ہوتا ہے اور یہ دیہاں کی مخلوق کو فتح کرتا ہے اور وہ مخلوق اس کی اطاعت کے لیے حاضر ہوتی ہے۔ وہ قوتیں انسان سے مرعوب تو رہتی ہیں اور اس کے مقابلے میں کبھی اعلانِ جنگ نہیں کرتیں مگر ایک طرح سے اس سے اتعلق بھی ہو جاتی ہیں جب انسان اس کرہ کو عبور کر کے کرہ نار میں داخل ہوتا ہے تو عالم نار میں بال چل بچ جاتی ہے کہ یہ آدم زادہ یہاں کیسے گھس آیا ہے اس کا آنا اچھا شگون نہیں ادا ایسا ہے۔ ل۔ مجلہ قہار، س۔ مکھنہ آئندہ، سرتے انساں، بھروسہ اس کا مشاہدہ کرتا ہے۔

ماں جانماں یے وہ موس اسے دیے ساہنے کیوں نہ کر سکتا ہے تو وہ  
یہاں بھی وہی آدمی مار کھا جاتا ہے جوڑ رجاتا ہے کیونکہ حصار چھوڑ بیٹھتا ہے اور جب وہ حصار سے نکلتا ہے تو وہ

اس پر حملہ آور ہوتے ہیں اور اس کی ایسی حالت بناتے ہیں کہ یہ پھر بھی یہاں آنے کا نام نہ لے۔  
کرہ نار کی فتح کے بہت سے اعمال ہیں جو اعمال تغیریجنات کے نام سے مشہور ہیں۔ میں انہیں یہاں نہیں

لکھنا چاہتا۔  
بیہاں سے بات پادر کھنی چاہیے کہ ناری مخلوق بھی وہی کام کرتی ہے جو غسلی مخلوق کرتی تھی مگر اس کا دائرہ اختیار اور

وہ اسے ڈراتی بھی ہیں مگر بعد میں اس پر فرمائش کرنا شروع کردیتی ہیں اور بعض اوقات انسان کو پوری پوری رات اپنی بات میں نمازیں پڑھواتی رہتی ہیں۔

اس مقام پر حقیقی کشف قبور حاصل ہوتا ہے کیونکہ کشف قبور و قسم کا ہوتا ہے، ایک جزو وقت دوسرا حقیقی۔ بس یہاں حقیقی کشف قبور حاصل ہوتا ہے اور یہاں اولیائے کرام کی روحیں صلحاء کی روحیں اس کی مدد کے لیے تیار ہو جاتی ہیں۔ کچھ لوگ اس عالم میں بیٹھ کر اس کا نظارہ کرتے ہیں تو یہاں کے ہو کے رہ جاتے ہیں اور آگے جانا بھول جاتے ہیں۔ اس عالم میں پہنچنے کے بعد انسان کو ارواحِ موتیں اور اولیائے کرام کی صحبت میر آتی ہے کیونکہ یہ کہہ بادی ہوتا ہے اس لئے اس میں آدمی خود کو ہوا اوس میں اڑتا ہوا محسوس کرتا ہے۔ اس میں انسان کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دیوانِ عام میں داخلے کی اجازت بھی مل جاتی ہے اور وہاں کبھی کبھی ان کی زیارت کا شرف بھی حاصل ہو جاتا ہے۔ اور انسان اسی کو اپنے لئے معراج تصور کر لیتا ہے مگر یہ تو ایک ابتدا ہے کیونکہ وہ شہنشاہِ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جس طرح اعلانِ نبوت کے وقت موجود تھے اسی طرح آج بھی موجود ہیں۔ جس طرح اس دور میں کفار و مشرکین بھی ان کی زیارت کر سکتے تھے اسی طرح آج بھی کر سکتے ہیں مگر جس طرح ان کی موجودگی کے ظاہری زمانے میں کسی غیر عارف کو روحانی فیض نہیں ملا تھا اسی طرح آج کے مشرکین و مذاقین بھی زیارت تو کر لیتے ہیں مگر اسرارِ معنوی و روحانی سے ہمیشہ محروم ہی رہتے ہیں۔

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ انسان کو کیسے پہنچا کے اس نے جو زیارت کی ہے وہ معنوی فیض بخش ہے یا نہیں، یا یہ کہ اس نے کس قسم کی زیارت کی ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جب بھی انسان اعمالِ زیارت کرتا ہے یا روحانی سفر میں مصروف ہوتا ہے تو اسے دو طرح کی زیارت ہوتی ہے، نمبر 1: زیارت عامہ ہوتی ہے۔ اس کی پہچان یہ ہے کہ انسان جب ان کی زیارت کرتا ہے تو یا تو ان کی صورتِ نورانی کے خدو خال کو نہیں دیکھتا، ایک غیر واضح تصور دیکھتا ہے یا پھر وہ کسی کی شکل میں خود کو ظاہر فرماتے ہیں، یا ان کی زیارت غیر متشرع صورت میں ہوتی ہے۔ یہ اسی بات کی علامت ہے کہ اس نے ان کے باطنِ نورانی کی زیارت نہیں کی بلکہ ماضی کے غیر عارفین کی طرح اس نے زیارت کی ہے۔

نمبر 2: زیارت خاصہ ہوتی ہے جو عراء و اولیاء ہی کو روحانی فیض پہنچانے کے لیے ہوتی ہے۔ اس میں ایک تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ظہور نورانی صورت میں ہوتا ہے اور ان کے خدو خال واضح ہوتے ہیں۔ زیادہ تر وہ تنہا ہی ظاہر ہوتے ہیں، کسی مجمع میں انہیں دیکھا جاتا یعنی وہ کسی اجتماع میں نظر نہیں آتے اور ان کے ساتھ کوئی دوسرا شخص نظر نہیں آتا، بلکہ وہ صرف اسی شخص کے لیے ظاہر ہوتے ہیں جسے فیض روحانی پہنچانا مقصود ہوتا ہے۔

ایک اور بات بھی یاد رہے کہ زیارت عمومی و عامہ گرہ روحی میں جائے بنا بھی ہو جاتی ہے مگر زیارت خاصہ گرہ روحی میں جائے بنا نہیں ہو سکتی اور وہاں بھی اس کی بھی دو صورتیں باقی رہتی ہیں اور اگلے گلے گلے میں بھی بھی صورت حال باقی رہتی ہے یعنی زیارت عامہ بھی ہوتی ہے اور زیارت خاصہ بھی۔

قوت زیادہ ہوتی ہے کیونکہ جب قوت ناریہ سے قوتِ سفلی کا تصادم ہوتا ہو تو قوت ناریہ غالب رہتی ہے۔ یہاں گھر اس اگر کوئی قوتِ سفلیہ کا حامل کسی قوت ناریہ کے حامل کے مقابلے میں آجائے تو قوت ناریہ کا حامل اسے ایک منہد ہیں اس آوث کر دیتا ہے۔

یہاں میں یہ بات پھر دہاؤں گا کہ قوت ناریہ کا ایک نان مسلم بھی حاصل کر سکتا ہے بلکہ ایک لامہ ہب گی یہاں تک جا سکتا ہے، اس لئے ایک عارف کے لیے یہ مقام کوئی قابل تحسین نہیں ہے۔ مگر ان لوگ اس مقام پر آکر ٹھیک ہو جاتے ہیں اور اس قوت کے شعبدوں سے لوگوں کو اپنی طرف متوجہ کر لیتے ہیں اور لوگوں کی تعظیم و تکریم دیکھ کر انہیں اولادا طالب علم کویہیں تک ہی لا کر چھوڑ دیتا ہے اور اسے یہ باور کروانے کی کوشش کرتا ہے کہ یہی آخری منزل ہے۔ کیونکہ دہاؤں اگلی منزل سے نا آشنا ہوتا ہے وہ اپنے طالب علم کو آگے کیے لے جا سکتا ہے۔ اور ان درمیانی مزلوں کے ساکنیں کو بالآخر اوقات اگلی منزل والوں سے واسطہ پڑتا ہے تو وہ اگلی منزل کا ساکن اس سے اس کی ساری محنت سلب ہی کر لیتا ہے اور ساری زندگی بھکتے گزر جاتی ہے۔

جبکہ مرشدِ کامل ابتدائیں ہی اسے آگاہ فرمادیتے ہیں کہ اس راستے میں کیا کیا ملنے والا ہے گرم نے آخری منزل نگاہ رکھنا ہے اور انہیں مشاولوں سے سمجھادیتے ہیں کہ یہ قوتیں راستے کی وادیاں ہیں جنہیں آخری منزل نہیں سمجھنا چاہیے اور تمہیں ان لوگوں کی طرح نہیں ہونا چاہیے جو انہیں وادیوں میں خیہ زن ہو جاتے ہیں اور کشف و کرامات میں مشغول ہو کر لوگوں کے درمیان ایسے پھنسنے ہیں کہ زندگی بھر اس سے نہیں نکل سکتے۔ اس لئے مرشدِ کامل کشف و کرامات میں کسی طالبِ داخل ہونے کی اجازت نہیں فرماتا۔ یہ بات یاد رہے کہ یہ نان مسلم کا آخری شاپ ہے اس سے آگے کوئی غیر مسلم نہیں ہا سکتا یا یوں سمجھیں اس سے آگے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدد اور ان کے کرم کے بغیر کوئی نہیں جا سکتا ہے۔

## گرہ روحی

جب انسان اس روحانی سفر میں پرواز کرتے کرتے مغلوق نارے گزرتا ہے تو وہ اسے ایک مقام پر فتح مان لیتی ہے اور اس کی اطاعت میں آنے کے لیے عہد و پیمان کے لیے حاضر ہوتی ہے تو اس مقام پر طاڑاں قدس بغیر عہد و پیمان لئے انہیں رخصت دے دیتے ہیں کہ تم تو مسافر ہیں یہاں قیام نہیں رکھنا چاہتے ہیں اس لئے ہمیں آپ سے کوئی سردار نہیں ہے اس لئے آپ جائیں۔

اس طرح جب اس کرہ نارے انسان اور جاتا ہے تو وہاں کرہ روحی شروع ہو جاتا ہے جب انسان اس میں داخل ہوتا ہے تو عالمِ ارواح میں موجود روحیں جی ران ہوتی ہیں کہ یہاں ایک جیتا جا گتا انسان کیسے داخل ہو گیا ہے؟ یہ خر تمام عالمِ ارواح میں پھلتی ہے تو اسے دیکھنے کے لیے ارواح صفحیں باندھ کر آنا شروع ہو جاتی ہیں۔ اسی طرح وہ اسے دیکھ دیکھ کر جی ران ہوتی ہیں مگر ایک منزل پر انہیں بھی احساس ہوتا ہے کہ یہ یہاں کسی کے تعاقب میں آیا ہے تو

# کُرۂ نُوری

جب انسان اس سفر میں کرۂ نوری میں داخل ہوتا ہے تو عالم نور کی مخلوق اسے حیرت سے دیکھتی ہے اور اسے دیکھنے کے لیے حاضر ہوتی ہے اور انسان بھی اسماۓ مورودہ کے مولین (ملکوت) کو دیکھتا ہے اور وہ بھی سابقہ کرات کی مخلوق کی طرح (ڈرانے کے بعد یا ذرا نئے بغیر) جب اس کی Faith مان لیتے ہیں تو اس کی اطاعت کے لیے حاضر ہوتے ہیں اور عہد و پیمان کی دعوت دیتے ہیں۔ مگر عراء انہیں رخصت دے دیتے ہیں اور آگے بڑھ جاتے ہیں۔ مگر کئی ناقص المیار لوگ وہاں ساکن ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ عالم جلال ہوتا ہے اور یہاں انہیں تصرف فی الموجود حاصل ہوتا ہے، یہاں کشف و کرامات کے مظاہرے بہت معمولی بات ہوتے ہیں اور یہاں بیٹھ کر لوگ اپنی ساری محنت کا اجر اسی دنیا میں لے سکتے ہیں اور جو چاہیں کر سکتے ہیں، مگر عراء یہاں قیام رکھنا جائز نہیں سمجھتے کیونکہ ان کی منزل تو اس سے بہت بلند ہوتی ہے۔ یہ عالم جلال تو عالم جمال سے بھی ادنیٰ عالم ہے اور عراء کے لیے تو عالم جمال بھی ناکافی ہوتا ہے۔

## کرات اسرار

جب ہم یہاں تک پہنچ گئے ہیں تو اس پر دہ اسرار کے بارے میں کچھ کہنا مناسب نہ ہو گا کیونکہ جو شخص کرات اسرار تک جائے گا اسے اس کے بارے میں خود بخود معلوم ہو جائے گا۔



جیوے سرفراز شاہ دستِ ماجیسٹر

|                         |  |
|-------------------------|--|
| نام کتاب                |  |
| كتاب الرعاية            |  |
| كتاب الصديق             |  |
| كتاب المعلم             |  |
| كتاب القلوب             |  |
| العرف لمذہب الہل التصوف |  |
| رسالة قشیرية            |  |
| کشف الحجوب              |  |
| صد میدان                |  |
| اسرار العبادیات         |  |
| الله کے سفیر            |  |
| احیاء العلوم            |  |
| کیمیائے سعادت           |  |
| منہاج العابدین          |  |
| فتح الغیب               |  |
| آداب المریدین           |  |
| عوارف المعارف           |  |
| سیر الاولیاء            |  |
| فوائد الفواد            |  |
| مقالات دینی و علمی      |  |
| تذکرہ مشائخ قادریہ      |  |
| معارف الحدیث            |  |

| مصنف                          | عنوان                   |
|-------------------------------|-------------------------|
| شیخ حارث المحاسی              | كتاب الرعاية            |
| شیخ ابوسعید خراز              | كتاب الصديق             |
| شیخ ابوالنصر سراج             | كتاب المعلم             |
| شیخ ابوطالب کنی               | كتاب القلوب             |
| شیخ ابویکبر بن ابوالصالح کلبی | العرف لمذہب الہل التصوف |
| شیخ ابوالقاسم القشیری         | رسالة قشیرية            |
| شیخ سید علی الجبویری          | کشف الحجوب              |
| شیخ عبد اللہ الانصاری الہروی  | صد میدان                |
| محمد و مسید جعفر زمان نقوی    | اسرار العبادیات         |
| خان آصف                       | الله کے سفیر            |
| امام محمد غزالی               | احیاء العلوم            |
| امام محمد غزالی               | کیمیائے سعادت           |
| امام محمد غزالی               | منہاج العابدین          |
| شیخ عبدالقادر جیلانی          | فتح الغیب               |
| شیخ ضیاء الدین سہروردی        | آداب المریدین           |
| شیخ شہاب الدین سہروردی        | عوارف المعارف           |
| مولانا ابوالحسن علی ندوی      | سیر الاولیاء            |
| خواجہ نظام الدین اولیاء       | فوائد الفواد            |
| پروفیسر محمد شفیع             | مقالات دینی و علمی      |
| محمد دین کلیم                 | تذکرہ مشائخ قادریہ      |
| مولانا محمد منظور نعمانی      | معارف الحدیث            |

## پروفیسر محمد عبداللہ بھٹی صاحب سے ملاقات

کب اور کیسے؟

- ☆ پروفیسر محمد عبداللہ بھٹی صاحب جماعت کے روز بعد نمازِ جمعہ سے رات بارہ بجے تک اپنی رہائش گاہ بمقام 234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ٹاؤن، لاہور میں ملاقاتیوں سے ملتے ہیں۔
- ☆ مرد حضرات باقی ایام (اتوار کے بغیر) ان کے دفتر میں بھی ملاقات کر سکتے ہیں۔
- ☆ کیونکہ پروفیسر صاحب سے بے شمار لوگ دن رات ملتے ہیں اس لیے دورانی ملاقات ان کے نمبر بندر ہتھے ہیں جس کی وجہ سے دوسرے شہروں سے فون کرنے والوں کو مشکل کا سامنا کرنا پڑتا ہے لہذا ان سے درخواست ہے کہ وہ ان کے نمبر پر message کر دیں۔
- ☆ پروفیسر صاحب فارغ ہونے پر ان سے رابطہ کر لیں گے۔
- ☆ پروفیسر صاحب کی تمام تصانیف براہ راست "ادارہ ترقیات روحانیات" ان کی رہائش گاہ سے بھی حاصل کی جاسکتی ہیں۔
- ☆ دوسرے شہروں والے بذریعہ ڈاک یا message کر کے منگوا سکتے ہیں۔

ادارہ ترقیات روحانیات 234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ٹاؤن لاہور

فون نمبر: 0300-4352956

0333-9999156

ایمیل: info@noorekhuda.org

help@noorekhuda.org

|                                                  |                    |
|--------------------------------------------------|--------------------|
| حامد بن فضل اللہ جمالی                           | سید العارفین       |
| خلیق احمد نظای                                   | تاریخ مشاریع چشت   |
| ڈاکٹر محمد اکرم                                  | آب کوثر            |
| سید عبد اللہ شبر (دارالکتاب الاسلامی، یونیورسٹی) | "الاخلاق"          |
| عبد الرحمن جلال الدین السیوطی                    | تفسیر الدر المختار |
| محمد فخر الدین الرازی                            | تفسیر الکبیر       |
| ابی عبد اللہ محمد بن اسماعیل البخاری             | صحیح البخاری       |
| ابن ابی الحدید                                   | شرح نسبت البلاغ    |



## سرمایہ درویش

(اسلامی روحانی وظائف کا انسائیکلو پیڈیا)

شریف کے فضائل و برکات، مسنون دعائیں، بحر (جادو) کی تعریف، حقیقت، تشخیص اور علاج، جنات کی حقیقت اور علاج، نظر بد کا علاج، روحانی ترقی کے اعمال، ملازمت کے مسائل، زیارت رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم (اور) حضرت علی علیہ السلام کے اعمال، کشف القبور کے اعمال (صاحب مزار سے رابطے کے اعمال)، سیف زبان بننے کے اعمال، حل مشکلات و قضائے حاجات، حب و تحریر کے اعمال، نکاح و شادی، فراخی رزق و دست غائب کے اعمال، ادائے قرض کے اعمال، ترقی حافظہ اور ذہن کی تیزی کے اعمال، زہر لیلے جانوروں کے کامنے کا علاج، مستجاب الدعوات کے اعمال، قید سے رہائی و مفرور یا گشده افراد اور مسروقہ اشیاء کے اعمال، استخارہ کے اعمال، بغض و ہلاکی و شناس کے اعمال، جلدی امراض، روحانی امراض کا علاج، جسمانی امراض کا علاج، بخار کا علاج، سرد کا علاج، امراض چشم کے اعمال، ناک، کان، گلہ کے امراض، دانتوں کے امراض، سینے اور دل کے امراض، پیٹ کے امراض، مردانہ امراض، خواتین کے امراض، گردہ و مثانہ کے امراض، بوا سیر کا علاج، مرگی کا علاج، متفرق امراض، حفاظتِ جان و مال کے اعمال، خیر و برکت کے اعمال، دفع نحوس و سیارہ گان، متفرق وظائف، اعمال اکبر، جنات سے دوستی، جگر و بیانات اے بی، سی کا علاج، شوگر کا علاج، بلذ پریش کا علاج، اسمائے اصحاب کہف، حاضرات کی حقیقت، روح سے خواب میں ملاقات کے اعمال، حروف مقطعات کے اعمال، عشقِ الہی کے اعمال، آیات کے فوائد، برکات اسماء النبی ﷺ، حصار کی اہمیت اور موٹاپے سے نجات، چہل کاف اور حزب البحر کے اعمال اکبر کتاب کو لاثانی اور لا جواب بنادیا ہے۔



حیات انسانی کے ہر موڑ پر بکھرے ہوئے مسئللوں اور بحثی ہوئی گفتگوں کو سمجھانے کے لیے مرد درویش پر فیض عبد اللہ بھٹی صاحب کا وہ انشا شہزادی ہے جس میں قرآن و سنت کی مکمل سر پرستی کے ساتھ ایسے اعمال و وظائف کا جبوہ مہیل کیا گیا ہے کہ جن کو بروئے کار لارکراب تک لاکھوں لوگ اپنی زندگی کی پریشانیوں اور ناکامیوں سے نجات پا کر مسروقہ کامرانیوں اور شادمانیوں کی شاہراہ پر گامزن ہوچکے ہیں۔

اس کتاب میں پروفیسر محمد عبد اللہ بھٹی صاحب نے اپنے برس ہابس کے ان آزمودہ مجرمات کو پیش کیا ہے:-  
آج کے انسان کی مسلسل ناکامیوں، گھر بیو پریشانیوں، دم توڑتی امیدوں، زمین بوس ہوتی آرزوؤں، ترپے ارماؤں، سکتی خواہشوں، روحانی نا آسودگیوں اور بھنوں کا سریع التاثیر حل پیش کرتے ہیں۔

الغرض ”سرمایہ درویش“، ایک ایسا تحفہ نایاب ہے جو ہر طرح کی مشکلات کا حل اپنے دامن میں لیے ہوئے ہے۔

اگر آپ بھی کامیاب اور آسودہ حال زندگی کے متنبی ہیں تو آج سے ہی ”سرمایہ درویش“ لے کر اس کا مطالعہ شروع کریں۔ اور ان بے شمار لوگوں میں شامل ہو جائیں جو اپنی محرومیوں سے کامیاب لیس زندگیوں کی کاپاپٹ کر دنیاوی ترقیوں اور روحانی لذتوں سے بہرہ مند ہو رہے ہیں۔

پاکستان کی تاریخ کا سب سے بڑا جامع اور مخبر اعمال پر مشتمل ایک درویش، خدامت کے روزمرہ کے معمولات اور خاندانی صدری رازوں پر مشتمل گنجینہ نایاب جو ہر گھر کی ضرورت ہے۔ 61 ابواب پر مشتمل لا جواب اور بے مثال لاثانی انسائیکلو پیڈیا۔ روحانی علاج کے ساتھ ساتھ حکمت اور ہمیوپیٹھی کے مجرب نسخہ جات نے کتاب کو چار چاند لگادیے ہیں۔ جسمانی بیماریوں کے ایسے مجرب نسخہ جات جن سے ہزاروں لوگوں نے شفا پائی ہے۔

ابواب کے نام درج ذیل ہیں:  
اسماء الحسنی کے خواص، اسم اعظم (امام ابوحنیفہ کا فرمان)، سورتوں کے خواص، قرآنی آیات کے خواص، درود

## تحفہ خاص

### بزم درویش (زیر طبع)

روحانیت و تصوف کا مکمل اور جامع ترین انسائیکلو پیڈیا

عارف باللہ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب سے کیے گئے روحانیت اور تصوف کے انہائی اہم سوالات کے جوابات۔ باطنی دنیا کے مشاہدات، کیفیات، نظارے اور روحانی اسرار اور موز سے لبریز ایک جامع اور دلگذار کتاب۔ معرفت الہی حاصل کرنے کے وہ تمام روحانی سرستہ راز جو روز اول سے تمام فقر اور اولیاء اللہ میں چلے آرہے ہیں۔ حال و قال کو سمجھنے کے لیے ولایت کا مستند دستور اعمال ہے۔

انسان کا روحانی اور جسمانی جسم، انسان کی اصل شان رویح اعظم کی ایسی تشریح جو آج تک آپ کی نظر سے نہیں گزری۔ ریاضت تحریر بانی، عین الایمان کا راستہ، مراقبہ اور عالم بیداری میں زمینی اور آسمانی سیر اور اولیاء اللہ کی زیارت۔ صوفیانہ مسائل، ریاضتیں، مجاہدات، مشاہدات اور سلوک کی راہوں پر ایک گہری اور پُرمغز کتاب ایک ایسی کتاب جس کی ہر سالک کو تلاش ہوتی ہے۔ بزرگان دین کے حالات و واقعات اور کرامات ایک درویش خدا مسٹ کی زبانی۔ ہر طالب مولا کے لیے تحفہ خاص۔

#### منجانب

ادارہ ترقیات روحانیت

234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ٹاؤن، لاہور



### فلکر درویش

راہ سلوک کے مسافر عارف باللہ پروفیسر عبداللہ بھٹی کا حصول قرب الہی پر فکر انگیز اور پُرسوز بیان، ایک درویش کے دریچے فکر سے نامعلوم سے معلوم کی سمت جانے کی جاں سوز دل گداز نہ تگلو، محاذ سے حقیقت تک رسائی ہے۔ والے ایک درویش کی آشافتہ بیانی، تصوف کے رمز و اسرار، صوفی کا مجاہدہ، مشاہدہ اور کمالات پر منی پر از حقائق تحریر ہے۔ ان روحانی معارف کا بیان جو آج تک عامۃ الناس کی نظر وہ سے اوجھل تھے۔ تصوف کی مکمل تاریخ، طریقہ کا احوال واقعی، مرشد اور مرید سے تعلق کی باری کیاں، عالم ناسوت کا تذکرہ، جلال و جمال میں لپٹی وہ خوبصورت تحریر جو آپ کی ہے۔ اور طلب کو راہ ہدایت پر گامزن کرتی ہے۔

متلاشیان حق اور سالکین کی تربیت اور تکمیل میں معاون روحانیت اور تصوف کے موضوع پر ایک درویش کا مکمل انگیز بیان۔ ایک ایسی لا جواب اور لا تائی تصنیف جس کے کئی ایڈیشن آچکے ہیں اور ہر خاص و عام میں مقبولیت کے جھنڈے گاڑچکی ہے۔ فلکر درویش میں وطن عزیز کے درج ذیل دانشوروں، شاعروں، ادیبوں، ناول نگاروں، کالم نگاروں کے تعبروں اور کالمنوں نے کتاب کو چار چاند لگادیے ہیں۔

عطاء الحق قاسمی۔ بانوقد سیہ۔ حسن ثار۔ مجتبی الرحمن شامی۔ حامد میر۔ طارق اسمعیل ساگر۔ اجمل نیازی۔ ظفر اقبال۔ سعد و قادر۔ حامد میر۔

#### منجانب

ادارہ ترقیات روحانیت

234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ٹاؤن، لاہور



## شرات اسمِ عظیم (زیر طبع)

اسمِ عظیم کے صد یوں پرانے سربستہ راز کھوتی ایک درویش کی سحر انگیز اچھوتی تحریر

اللہ تعالیٰ کا وہ نام جس کو پڑھ کر جو بھی دعا مانگی جائے وہ پوری ہو جاتی ہے، پڑھنے والا کن فیکون کے مقام فائز ہو جاتا ہے۔ جن لوگوں کو اسمِ عظیم کا راز پتہ چل جاتا ہے وہ ہر نامکن کام کر جاتے ہیں۔ حضرت عیینی کا مردے (نہہ کرنا، آصف بن برخیا کا ملکہ بلقیس کا تخت ہزاروں میل دور سے پلک جپکنے سے پہلے لے آنا، اسمِ عظیم پڑھنے والے کے لیے ناممکن کام کرنا نہایت آسان ہوتا ہے، ہوا میں اڑنا، دریاؤں سمندروں کے پانیوں پر چلتا، آگ پر چلتا، ہشتم زدن میں ایک جگہ سے دوسرا جگہ چلے جانا، لاعلاج بیماریوں کا علاج کرنا، ہر بیماری، دکھ، پریشانی اور مشکل سے مشکل کام سینکڑوں میں ہو جاتا ہے۔ اسمِ عظیم پڑھنے والے اللہ کے خاص بندے بن جاتے ہیں۔ اسمِ عظیم ہر کام کی کنجی یعنی کلیدِ اعظم ہے جس سے ہر نامکن سے ناممکن کام لمحوں میں ہو جاتا ہے۔ پڑھنے والا سیفِ زبان ہو جاتا ہے، اُس کی تمام دعائیں اللہ تعالیٰ قبول کرتا ہے۔ اسمِ عظیم پڑھنے والوں کو اللہ تعالیٰ شہرت کی ایسی بلندیاں عطا کرتا ہے کہ وہ مرنے کے بعد بھی ہمیشہ کے لیے زندہ اور امر ہو جاتے ہیں۔ ایسے لوگوں کو نہ ختم ہونے والی نہ مٹنے والی ہمیشہ کی عزت شہرت مل جاتی ہے۔ ایسے لوگوں کو اللہ تعالیٰ اپنی خاص رحمت سے مالا مال کر دیتا ہے، پھر ایسے لوگوں کے وجود کو دوسروں کے لیے باعثِ رحمت ہنا دیتا ہے۔ ایسے لوگوں کو وجود اُس معاشرے شہر اور ملک کے لیے باعثِ شفاء اور راحت بنا دیتا ہے۔

اسمِ عظیم اللہ تعالیٰ کا وہ سب سے بڑا برکت مقدس نام ہے جو فیض اور معرفت کا وہ سمندر ہے کہ جس میں اللہ تعالیٰ نے کرماتی اور کر شماتی اثرات رکھے ہیں کہ اُس کا ذکر کرنے والا روحانی، جسمانی، مالی اور ہر قسم کی دولت اور شہرت سے مالا مال ہو جاتا ہے۔ دین و دنیا میں لازوال کامیابی ملتی ہے۔ ذا کر کو ہر قسم کی پریشانی اور مشکل سے نجات لمحوں میں ملتی ہے، تمام مصیبیں ختم ہو جاتی ہیں۔ تمام قسم کی روحانی، جسمانی، مالی، ظاہری، باطنی مشکلات کا خاتمه کرنے میں اکسیرِ عظیم ہے۔ اسمِ عظیم کو منصوص انداز، اوقات اور تعداد میں پڑھنے سے مجرمانہ اثرات پیدا ہو جاتے ہیں۔ ہر کام میں

کامیابی،۔ ہربات میں سرخروئی اور ہرمیدان میں لازوال کامیابی اور شہرت مل جاتی ہے۔ اسمِ عظیم کیا ہے؟ کیا ہر بندے کا ایک اسمِ عظیم ہے یا مختلف ہیں؟ کس وقت کتنی تعداد میں کتنا عرصہ پڑھنا ہے؟ ان تمام امور پر پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب نے سالہا سال شب و روز بزرگوں، فقیروں، قلندروں، مجددوں، صوفیوں اور کابر علماء کرام کی خدمت میں زندگی گزاری اور سیکڑوں کتابوں کی ورق کرداری کرنے کے بعد کتاب اسمِ عظیم تیار کی ہے۔ جو یقیناً روحانی مسافروں، متلاشیان حق اور عام مسلمانوں کے لیے ایک بیش بہاگنجینہ خاص ہے۔ پروفیسر صاحب نے اپنے خاندانی بزرگوں کے مجرب اسمِ عظیم کے ساتھ ساتھ ساری زندگی جن عظیم بزرگوں کی صحبت اور خدمت میں رہے اور اسمِ عظیم پر طویل تحقیق کے بعد انتہائی آسان الفاظ میں بیان کیا ہے۔ جو ایک ایسا تخفہ خاص ہے جسے اہل ذوق، عالمین اور روحانی طالب علم رہتی دنیا تک یاد رکھیں گے۔ اپنے ذاتی تجربات کے ساتھ ساتھ بے شمار اہل معرفت کے اسمِ عظیم اور تجربہ بات بیان نہیں کیے۔ خدمت کے عظیم جذبہ کے تحت پروفیسر صاحب نے اسمِ عظیم کے تمام سربستہ راز اس کتاب میں بیان کر دیئے ہیں۔ ایک ایسی کتاب جس میں تمام روحانی، جسمانی، مالی مشکلات کا حل موجود ہے۔ یہ کتاب ہر گھر میں ہونی چاہیے۔

مجانب  
ادارہ ترقیاتِ روحانیات  
234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ناؤن، لاہور



## روحانی گائیڈ

### مراقبہ سیکھیں (زپفع)

ہے۔ مندرجہ بالا خوبیوں کے علاوہ بے شمار روحانی اور جسمانی فوائد اس کتاب میں آپ کو ملیں گے۔ بازار میں موجود اکثر مراقبہ کی کتابیں مشکل اور نامکمل ہیں لہذا پروفیسر صاحب نے اپنی زندگی بھر کا نچوڑا اس کتاب میں بیان کیا ہے کہ اس دنیا میں رہتے ہوئے کس طرح روحانی بیداری کی جاسکتی ہے۔

مراقبہ کے مختلف طریقے، سانس کی مشقیں، خوارک کا استعمال، کونسے وظیفے کرنے ہیں، دن اور رات کے مختلف

اوقات ذہنی اور جسمانی ایسی ورزشیں جن پر عمل پیرا ہو کر بہت جلدی تیرسی آنکھ اور باطنی حواس بیدار ہو جاتے ہیں، مکن کا اندر ہی راختم ہو جاتا ہے، ایسے شارت کش جن پر عمل کر کے بے شمار روحانی مسافر اپنے من کے اندر ہیرے دور کر کے روحانی دنیا، مااضی، حال، مستقبل کی سیر سے لطف اندوڑ ہو رہے ہیں۔ آپ بھی اُن خوش قسم انسانوں میں شامل ہو سکتے ہیں۔ مراقبہ پر آسان اور انتہائی مفید کتاب جو آپ کے من کی دنیا کو روشن کر دے گی، اس کتاب میں مراقبہ کا پورا سلسلہ میں موجود ہے، اس کے بعد آپ کو کسی کتاب کی ضرورت نہیں رہے گی۔ انشاء اللہ۔

منجانب  
ادارہ ترقیات روحانیات  
234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ٹاؤن، لاہور



روحانیت و تصوف کے وہ مسافر جو عرصہ دراز سے اندر ہیروں میں ٹاکم ٹویے مار رہے ہیں، کئی سالوں کی عبادات، ذکر اذکار اور بے شمار بزرگوں کے مزاروں کے در پر جانے کے بعد بھی اندر ہے کے اندر ہے ہیں جن کے من کا اندر ہیروں نہیں ہوا۔ جن کے باطنی حواس اور باطنی قوتیں بیدار نہیں ہوئیں۔ جن کے جوابات ابھی تک نہیں اٹھے، جو سالکین در بذر کی ٹھوکریں کھانے کے بعد ادب مایوسی کے اندر ہیروں میں ڈوب چکے ہیں، جو روحانیت اور تصوف سے بااغی ہو چکے ہیں کہ باطن کی بیداری اور روحانی پرواز صرف ایک دھوکا، فراثیا دیوائے کا خواب ہے یا یا ناممکن کام ہے۔ ایسے مایوس اور نا مزاد لوگوں کے لیے، راہ فقر و تصوف کے متلاشیاں کے لیے اور راہ طریقت پر گامزن ہونے والے مسافروں کے لیے مشعل راہ خضر غما اور تحفہ خاص کتاب جو مرشد کریم پروفیسر عبد اللہ بھٹی صاحب کی زندگی بھر کا نچوڑا ہے۔ روحانیت کے وہ شارت کش جن پر عمل پیرا ہو کر ہزاروں ساکاں طریقت اور متلاشیاں حق اپنے من کے اندر ہیرے دور کر چکے ہیں، بے شمار روحانی طالب علموں کے من کے اندر ہیروں ہو چکے ہیں، جن کی من کی دنیا روشنیوں سے آباد ہو چکی ہیں۔

تیرسی آنکھ کی بیداری اور باطنی قوتیوں کی بیداری کے بعد ہی الی مزار سے رابط، کشف بیور کی صلاحیت حاصل کرنا، عالم ارواح، جنات، مولکات، ہمزاد کا مشاہدہ اور ملاقات ممکن ہے۔ من کی دنیا بیدار ہونے کے بعد ہی زمین کی سیر کے بعد آسمانوں کی سیر ممکن ہوتی ہے۔ گھر بیٹھے الی مزارات سے رابطہ کرنا، دوسرے شہروں اور ملکوں میں اپنے دوستوں کو دیکھنا اور سیر کرنا۔ مراقبہ کے بعد ہی تزکیہ نفس کی منزلیں آسان ہوتی ہیں، جسم و روح کی پرائیاندگی دور ہو جاتی ہے اور ارواح پر پڑی گزوں صاف ہو جاتی ہے تو روح لطافت کی آخری حدود کو کراس کر جاتی ہے، تھجی الی مراقبہ سے کرامات اللہ کے فضل سے سرزد ہوتی ہیں۔

مراقبہ ہی روحانیت اور تصوف کی پہلی سیر ہی ہے۔ پوری دنیا میں ہر مذہب میں مراقبہ کا رواج ہے۔ الی مراقبہ کو روحانی لذتوں، زینتی آسمانی سیر کے ساتھ ساتھ جسمانی صحت، دماغی صحت مثلاً ذپریشن، خوف سے نجات، بیماریوں کے خلاف مقابله، تخلیقی صلاحیتوں میں اضافہ، بے خوابی سے نجات، ذہنی اور جسمانی سکون حاصل ہوتا ہے۔ جسم اور روح سے منفی اثرات ختم ہو جاتے ہیں۔ قوتِ فیصلہ مضبوط ہوتی ہے۔ جادو، جنات، خوف، وہم، منفی خیالات سے مکمل نجات مل جاتی

اجمیر شریف ریلوے اسٹشن پر اہل ڈیوٹی اور رومالی روٹیاں، خواجہ پاک شاہ اجمیر کا فیض ہزاروں کے بدے میں لاکھوں دیئے۔ مالیہ کوٹلہ کی بیگم صاحبہ کا درویشوں سے عشق اور نذرانہ۔

ہندوستان کے کچھ تہذیب پر تفصیلاً گفتگو۔ ہندوؤں کی منافقتوں اور سازشوں کے احوال اور شاہ اجمیر کی مدد، واگہہ بارڈر پر گرفتاری اور رہائی کی سحر انگیز داستان۔ دوران سفر ہر لمحہ نیا موز لیتی دلپذیر اور روح پر تحریر۔

سفر نامہ، ہندوستان کے دوران خصوصی محافل کا تذکرہ بھی شامل ہے جہاں ان کے چاہنے والوں نے صوفیائے کرام کی زندگی سے متعلق ان کے خیالات جانے کے لیے خصوصی محافل میں انہیں مدعو کیا۔ ان محافل میں پروفیسر صاحب نے اولیائے اکرام کے حالات زندگی و جد انگیز کیفیت میں اس انداز میں بیان فرمائے جس میں آپ کو کہیں بھی مولویانہ انداز نہیں ملے گا۔ پروفیسر صاحب نے برصغیر کی ان زندہ جاوید عظیم ترین ہستیوں کی سیرت و کردار پر ایک محقق اور درویش خدامست کے انداز میں اس طرح روشنی ڈالی ہے کہ پڑھنے والوں پر ایک وجہ اور سحر طاری ہو جاتا ہے۔  
ایک درویش خدامست کا سفر نامہ ہند جو اہلِ ذوق کے لیے یقیناً تخفہ خاص ثابت ہو گا۔

شاہ اجمیر کا بلاوا

### تحفہ خاص

## سفر نامہ درویش (زیرِ طبع)

(سفر نامہ ہند)

منجانب  
ادارہ ترقیات روحانیات  
234۔ پاک بلاک، علامہ اقبال ناؤں، لاہور



عارف باللہ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کا سفر نامہ ہند روحانیت، تصوف و مخفیات کا خزانہ، پراسرار سرزی میں پر پراسرار ارازوں کا گنجینہ خاص، ہر قدم پر حریت، تجسس اور سپیس سے بھر پورا واقعات، شروع سے آخر تک پڑھنے والے کو اپنے سحر میں گرفتار کھیں گے۔ مفصل حالات تو پڑھنے سے ہی پہنچ لیں گے لیکن مختصر درج ذیل ہیں۔  
دہلی میں مرزا غالب، نظام الدین اولیاء، امیر و خسرو اور بھوئے ناتھ اور کالمی ماتادیوی کے مندرجہ میں طاقتور پنڈتوں اور راکے اینجھوں سے آنکھ چوکی۔

خواجہ قطب الدین بختیار کا کی اور قطب بیمار کی سیر اور کالمی ماتا کی روح کی چھپی خانی اور قوالوں سے ملاقات، قطب صاحب کا مرید جن اور ملاقات۔

کریم ہوٹل کا کھانا، بولی قلندر کے مزار پر حاضری، اہل ڈیوٹی گینہ فروش، الطاف حسین حالی کے دربار پر دعا۔  
بولی اور گنینہ فروش کا باطنی فیض اور روحانی چادر دی، چندی گڑھ میں سکھوں کی میزبانی۔ شملہ کی سیر اور سکھ پولیس آفیسر سے ملاقات، شیخ سر ہند مجود صاحب کے در پر ساتھی سکھ کی دیوانہ وار عقیدت اور گدی نشین سے روحانی گفتگو اور ملاقات۔

سکھ جرنیل کا ماما بھا جابا فرید اور صابر کلیر سے دیواںگی کی حد تک عشق۔ دہلی ہوٹل پر پولیس اور خفیہ اینجنی را کا جملہ، گرگاؤں میں اعلیٰ پولیس آفیسر کی دعوت اور شہر کے حالات، گوجرانوالہ کی سکھ ماں کے گھر دعوت شاہ اجمیر کا کرم خاص اور وریزہ مل گیا۔

اجمیر شریف کا سفر اور جے پور میں رات اور پنکھی کی سیر، اجمیر شریف شہنشاہ ہند کے در پر 100 من اور 50 من کی دیگ پر حاضری، انساگر پر اہل ڈیوٹی سے ملاقات۔

بیان کی گئی ہے تاکہ عام فہم لوگ بھی اس کتاب سے بھر پور استفادہ حاصل کر سکیں۔ درج بالاخوبیوں کے علاوہ بے شمار ایسی خوبیاں اور معلومات جو پڑھنے والوں کو سرشار کر دیں گی۔

کیونکہ پروفیسر عبداللہ بھٹی صاحب کا مشن عظیم ہے کہ لوگوں کے لیے زیادہ سے زیادہ آسانیاں فراہم کی جائیں اس لیے انہوں نے وہ تمام راز اور ایسی معلومات جو عالمین اپنے ساتھ لے کر قبروں میں چلے جاتے ہیں اس کتاب میں بیان کردیئے ہیں۔ یہ کتاب آپ کے اہل خانہ، دستوں اور رشتہ داروں کے لیے تحفہ خاص بلکہ سربستہ رازوں کا گنجینہ خاص ہے جس سے ہر خاص و عام اور عالمین حضرات فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔

### منابع

#### ادارہ ترقیات روحانیات

234۔ پاک بلاک، علام اقبال ٹاؤن، لاہور



## ہر گھر کی ضرورت

### کرشمہ نام (زیر طبع)

#### (ناموں کی طاقت)

مرشدِ کریم پروفیسر محمد عبداللہ بھٹی صاحب کی لا جواب تصنیف جس کو ہر گھر میں ہوتا چاہیے۔ علم الاعداد، تاریخ پیدائش، ناموں کی اہمیت اور ناموں کے شخصیت پر اثرات۔ کیا آپ کا نام آپ کی تاریخ پیدائش کے مطابق ہے۔ آپ کی تاریخ پیدائش کی خصوصیات، ثبت پہلو، کمزور پہلو۔ آپ کو کہن بیماریوں کا خطرہ ہے۔ اگر عرصہ دراز سے پوری کوشش کے باوجود کامیاب نہیں ہو رہے تو فوری طور پر اپنا نام چیک کریں کہ آیا وہ آپ کی تاریخ پیدائش کے مطابق ہے۔ اگر نہیں ہے تو کس طرح تبدیل کرنا ہے، نام کے ساتھ کیا لگانا ہے۔ بچوں کے نام کیا رکھیں۔ کیا آپ کا، آپ کے بین بھائیوں یا ہی بچوں کے نام تاریخ پیدائش کے مطابق ہیں۔ آپ کا برج کونسا ہے۔ کلی نمبر کیا ہے۔ پھر کونسا سوٹ کرتا ہے۔ کونسا دن آپ کے لیے مبارک ہے، آپ کو کونا صدقہ کس دن کرنا چاہیے۔ یہ اس کتاب میں شامل ہے۔ آپ کے نام اور تاریخ پیدائش کے مطابق آپ کا وردیعنی اسم اعظم کو نہیں ہے، لتنی تعداد میں پڑھنا ہے۔

رسول کریم ﷺ نے بہت سارے لوگوں کے نام کا عدد معلوم کرنا۔ نام تبدیل کرنے۔ اپنے نام کا عدد معلوم کرنا۔ ہر تاریخ پیدائش کی پوری تفصیل۔ دنیا میں بہت سارے ایسے لوگ جن کا پیدائشی عدد کچھ اور نام کا عدد کچھ اور ہوتا ہے، ایسے لوگ ساری زندگی بھر پور جدوجہد کے باوجود کامیاب نہیں ہوتے۔ جیسے ہی اپنا نام تاریخ پیدائش کے مطابق تبدیل کیا، ناکامیاں ختم اور کامیابیاں ملے لگیں۔ بچوں کی پیدائش پر پہلا مسئلہ بچے کا نام کیا رکھیں۔ اس کتاب میں ہزاروں اسلامی اور جدید نام معنی کے ساتھ درج ہیں۔ اپنی اپنے کامیابی کا بچہ خود اور گھر والوں کے لیے خوش قسمت ثابت ہو۔

غلط ناموں سے بچے بیمار اور لکڑہن ہوتے ہیں۔ اچھے ناموں سے صحت مندا اور پڑھائی میں کامیاب ہوتے ہیں، ضدی اور نافرمان بھی نہیں ہوتے۔ علم الاعداد اور ناموں کے وہ سربستہ راز جو آخر تک خفیہ راز تھے پروفیسر صاحب نے خدمتِ علم کے عظیم جذبہ کے تحت اس کتاب میں بیان کر دیئے ہیں۔

یہ کتاب آپ کو نجومیوں اور علم الاعداد کے ماہروں سے آزاد کر دے گی۔ ہربات انتہائی آسان طریقے سے

واثقی کتاب اسراہے بھری ہوئی ہے اس میں روایت کے اس طبیل غیری رواد ہے جو پوری صدیکو طے کرنا پڑا۔ یہی سراج یہی پرے اس کیا تحریکی ریاضت اور اس کی ریاست کے تینی میں جیان کرنا نہ والے اتفاقت ہم جن اسے دیکھیں گے۔

گز رے کتاب کا حصہ ہیں۔ مجھے بالکل احساس نہیں ہوا کہ میں پس اس اپنے توں کے حامل کی پیش سے بچوں کا ہم ہوں۔ (خطاب اخلاقی)

اس ناپ بین مالوں کے لیے بہت پچھے ہے جسے رحمانیت اور عرصہ حاضر کے باب میں آنے کے ان کے دل کی دین سے دوری کے سبب بڑے مفصل انداز میں بیان کیے گئے ہیں جو ہمارے لیے فکر کا کافی سامان ہمیکر تھے ہیں۔ (ایونڈ سیمساٹل ٹاؤن، ہائی ور)۔

پویسہ عبید الدین جو پڑا وہ کیا الکھول میں ایک کہا جاتا ہے۔ ان جیسا دوسرا ڈھونڈنا آسان نہیں ہے۔ ہم میں سے بہت سوں نے تصرف کے بارے میں جو کچھ پڑھ رکھا اور صوفیا کے بارے میں بوچھ (نسل درسل) ان کھا سے عبید الدین کی اس پر زندہ شہادت ہے۔ ان کی تصنیف، اسرار و حانیت، پڑھنے والوں کو پڑھنا بلکہ چکارا دیتی ہے۔ یہ بڑی بھی ہے اور جگ بیٹی بھی ہے۔ میں تھاں سعد آتی ہے۔ روحاں فی عالم کے کمالات بھی اور خود ان کے تجربے بھی۔ (مجیب الرحمن شاہی، روزنامہ پاستان)

روزنه بے تارو جنی او رجمنی امراض لے تارو جنی او رجمنی امراض کے باستہ ہیں اور پہاڑ میں خوشیوں سے بکری والیں جاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ قبھی صاحب کو نعمت اور محنت دستا کو وہ کبھی انسانیت کی مزید خدمت کر سکیں۔ جو لوگ مل نہیں سکتے وہ پوچھیں صاحب کی تباہ، اسرا ایروڈینائیٹ، نسخہ در پرچیں۔ (واکر جمل پیاری، ورنامہ دوست

عام اگوں کے لیے، کشف ابوجہب، کو پڑھنا اور بخدا خاصا مشکل ہے میں اس مشکل کو پوری تر مدد مل جائے گی۔

محمد عبد العزیز بھائی پسیت اور محنت پر مبارکباد کے ساتھ سا یہ شیر یہ کے بھی مستحق ہیں۔ (حامد میر، روزنامہ جگہ، جیون ڈی) تصوف کی ۹۰۰ قسم کتابیں قصوں، کہانیوں پر مشتمل ہیں مگر عبادتی کو تابعی صاحب کی تابع و اقفالی سے لیکن ان اوقات میں گہرے راز چھپے ہیں ایں میں کوئی ان لاروں تک پہنچتا ہے اور کوئی اس کتاب کی سطح پر اپنے گھروپاپیں چلا جاتا ہے۔ جو لوگ کہیں کروں گا کہ تم کروں گا کہم کر دیتے ہیں وہاں کے خاص بندے ہوتے ہیں اور یہاں عبادتی بھی تو یہ کر رہے ہیں۔ (جاوید چودھری کام لٹگار پبلیکیشنز)

بھی صاحب لی یہ یعنیف بنا پڑے تصور اور روحانی علوم پر ان کی پیڈیا کی چیزیں رکھتی ہے، انہوں نے جدید درمیں اس جوال سے ہونے والیں تجھیں قبائل توں کا پھر پورا کیا ہے۔ روحاںی ماسافروں کو ان سے ضرور سلمانجا پیسے یا کی تباہ کر رہا ہے۔

مطلاعہ روزنامہ یا ہے۔ اس کی تباہ میں وہ سب پوچھے ہے کہ کس کی تباہ میں رو جانی مسافر رہتے ہیں۔ (طارق اسماعیل سارناول نگار) یہ کچھ ٹھیک اور پوچھ لیتے ہوئے اس کتاب کو پڑھ کر بیساکھ پر قیام ہوتا ہے کہ تم اسکے چھلی زندگی پر کرتے

میں جین کا آغاز کیا جاتا ہے جس کی طرح کی براہیت اور تک دنیا کی خود میں۔ (شارف زیر اقبال)

بچی صاحب نے روپا نیت کی اس اور موزواں کتاب میں خود صورتِ اسلام پیرا نے میں اسکو پڑھتا گیا۔ میکنے ختم اور جریت ہوئی۔ کہ اپنی بام، معلومات سے بھر لپور و حانیت کی کتاب ہے۔ (مفتی محمد رفیع سینی بالا تدریج)

اس بند خدا را که کانت احسان بے، اطاف، روایت اور مشاهدات پر فکر کر، خویار یہ تھوڑی بولی ہے۔ بھٹی صاحب ایک رائج فروہی میں تصور کا گرامی امداد کرنے والی ایک عقیری شخصیت کا ام سے۔ (مشتی محمد شفیع اس لوگی نظریہ حاصل ہے)

Rs. 995.00

[www.sangermeel.com](http://www.sangermeel.com)  
ISBN-10: 9659 - 35 - 2735 - 6  
ISBN-13: 978-9659-35-2735-3

وائشی کتاب اسرا رے پہنچی ہوئی ہے اس میں واداحتیت کے اس طبیعی روایوں سے جو پوپولر صادر کو طے نہ پڑیں

رسیکت ہی پڑھے۔ اس کیا تھیں ریاست اور اس عملی یافت کے تجھے میں ہیں ان کردوئے والے واقعات بھی جن سے پوپولر دلکشی

گزرے تاب کا حصیں۔

ایک احسان نہیں ہوا کیں پاپلر افتووں کے حوالی کی شخص سے ٹھکام ہوں۔ (معطلا، حقیقی)

اس کتاب میں سالکوں کے لیے بہت بچھے ہے رواحیت اور عصر حاضر کے باب میں آن کے ساتھ انہیں دینے والے واری کے

اسباب پڑے مفضل اندماز میں میان کی گئے ہیں جو ہمارے لیکر کافی سالات ہمیکارے ہیں۔ (باونڈری، میالہ ہاؤن، راہوں)

پوپولر لند بھی کو ہزاروں کیاں ہوں میں ایک کہا جاسکتا ہے۔ ان جیسا دوسرا اٹھوٹنا آسان نہیں ہے۔ ہم میں سے بہت

میں نے تصوف کے بارے میں جو پہنچ پڑھ کر اور صوفی کے بارے میں جو کچھ نسل درسل ان کا ہے عبداللہ جی ان پر زندہ

شہزادت ہیں۔ ان کی تعمیف اسرا روحانیت پڑھنے والوں کو چونکا بلکہ پکار دیتی ہے۔ یہ بیت بھی ہے اور جگ بیت بھی۔ اس

میں تاریخِ سمٹ آتی ہے۔ رواحی علم کے کمالات بھی اور خود ان کے بڑے بات بھی۔

(جیب ارجمن شاعری، روزنامہ پاٹھان)

روزانہ شمارو حافی اور جسمانی امراض لے لڑوں قبلي پوپولر صاحب کو ہمت اور محبت دستا کو درکھی انسانیت کی ہر یادوں کی کمیں جو لوگوں کے لیے "کشفِ انجویں" کو پڑھنا اور بھجننا خاصہ مشکل ہے لیکن اس مشکل کو پور فیر مرغم عبد اللہ بھی نے آسان کر

کئے وہ پوپولر صاحب کی تراپ اسرا روحانیت، تسریوں پر چھیں۔

(ڈاکٹر احمد نیازی، روزنامہ پاٹھان)

عام لوگوں کے لیے "کشفِ انجویں" کو پڑھنا اور بھجننا خاصہ مشکل ہے لیکن اس مشکل کو پور فیر مرغم عبد اللہ بھی نے آسان کر

دیا۔ انہوں نے اپنی کتاب "اسرا روحانیت" میں اسی صوفی کی تعلیماً کو اپنی سادو زبان میں انجام کر دیا ہے۔ پوپولر

محمد عبد اللہ بھی اپنی تین اور مختسب پر بہار کیا کے ساتھ ساتھ شکری کے بھی متھیں ہیں۔

(حامد میر، روزنامہ پیک، چیلی وی)

تصوف کی 60 فیصد کتاب میں قصوں کا تیوں پر یہ عرض ادا کیا جاتا ہے کہ میان اوقاعات میں گردے

راز چھیے ہیں۔ پی میں سے کوئی ان رازوں تک پہنچتا ہے اور کوئی ان تناکی سچی پڑھ رکھا اپنے پاپلر چاہتا ہے۔ جو لوگ کو لوگوں کا کوئی کام بنا لے تو اسے کوئی کام بنا لے۔ (جادید پورہری کام ہگار ایکپریس)

بھی صاحب کی تعمیف بالآخر تصور اور روحانی علوم پر اپنے کیوں پیڈیا کی جیت کرتی ہے، انہوں نے جدیدوں میں اس جو والہ

سے ہونے والی پڑیوں، پتائیوں کا بھر پورا کیا ہے۔ روحانی ساروں کو ان سے ختم و ملنایا ہے ایسی کتاب "امرا روحانیت" کا

مطالعہ کرنا چاہیے۔ اس کتاب میں وہ سب بچھے ہے جس کی تلاش میں روحلی مسافر رہتے ہیں۔ (طارق اسمعیل سار، ناول گاہ)

یوکی گیس ذریت اور پیپس کتاب ہے۔ اس کتاب کو پڑھ کر پہلا بار قائم ہوتا ہے کہ اس کا یہ چھپنے زندگی برقرار

چھپا ہے یہ بچہ داصلی زندگی کا غاز کرنے کا طریقہ اس کمال صراحت سے میان کیا ہے۔ یہ بیرونی سبتوں سے کتاب بھی چھ

محفوں میں چیز کا آغاز ریا جاتا ہے جس کی تلاش میں روحلی مسافر رہتے ہیں۔ (شاونڈر اقبال)

بھی صاحب نے رواحیت کے اسرا روحانیت کتاب میں خوبصورت، آسان پڑھائی میں میان کیا ہے۔ چیزیں اسکو پڑھنا

کیا جائے ختمواریت ہوں کیا اپنی جائے، معلومات سے پڑھ پورا حاتھی کیتا جائے۔ (فتحی محمد غلب میان، راہوں)

اس نہیں خدا را کہتا احسان ہے، اطا لف روحاں کی پیغامات پر مشتمل اور شہادت پر مغلتوں کے خشکوار ہمیت ہوئی ہے۔ بھی صاحب

ایک گرینز فروڈی نہیں صرف کا گہر اصطلاح رکھتے وہی کوئی کی پیغامات کا نام ہے۔ (مفتی محمد رمضان یاونی، ذخیرہ ہمارا تاریخ)

RS. 995.00

www.sangemel.com  
ISBN-10: 969-35-2735-6  
ISBN-13: 978-969-35-2735-3  
9 789693 527353